
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 6

Artikel: Neue interreligiöse Wege : Publikationen zum interreligiösen
Zusammenleben in der Schweiz

Autor: Rieger, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der interreligiöse Dialog zeichnet sich

heute durch vielfältige zivilgesellschaftliche

Initiativen auf lokaler, regionaler
und nationaler Ebene aus.

Arbeitsgemeinschaften, Foren, Runde Tische,
Think Tanks sind ein Ausdruck für die

Vitalität dieser Bewegung und für den

Willen, statt eines beziehungslosen Ne-
beneinanders das Miteinander der
Kulturen und Religionen bewusst zu gestalten.

Gegenläufige Tendenzen offenbaren
sich - häufig schockartig - in den
politischen Aushandlungsprozessen zum
rechtlichen und gesellschaftlichen Status

der Religionsgemeinschaften hierzulande.

Die Realisierung von
Rechtsgleichheit (in der Frage der öffentlich-
rechtlichen Anerkennung, bei Baugesuchen,

in der Ausbildung etcetera) scheiterte

wiederholt an der politischen und
gesellschaftlichen Akzeptanz. Dass
nachhaltige Erfolge scheinbar ausbleiben,
führt gelegentlich zu Ernüchterung und
Frustration bei den Verfechterinnen des

Dialogs. Vitalität und Ernüchterung -
beide Erfahrungen bilden auch den
Hintergrund von einigen aktuellen Publikationen

zum interreligiösen Dialog in der
Schweiz.

Anerkennung
Mit der zunehmenden Präsenz
nichtchristlicher Religionsgemeinschaften in
der Schweiz seit Mitte des 20. Jahrhunderts

wurde die Frage ihrer politischen
und rechtlichen Anerkennung virulent.
Während kantonale Abstimmungen zur
öffentlich-rechtlichen Anerkennung
jüdischer Gemeinden kaum umstritten
waren (und inzwischen in sechs Kantonen

umgesetzt wurden) entfachen sich

regelmässig heftige Kontroversen rund
um die Anerkennung islamischer
Gemeinschaften. Nach emotionalen
Abstimmungskämpfen in den Kantonen
Zürich und Bern scheiterten entsprechende

Vorlagen an grossen Mehrheiten.
Viele Musliminnen sahen sich danach

Albert Rieger

Neue interreligiöse Wege
Publikationen zum interreligiösen Zusammenleben
in der Schweiz

Die beschleunigte Veränderung der religiösen Landschaft
seit den 1990er Jahren bescherte dem interreligiösen

Dialog in der Schweiz einen kräftigen Aufschwung. In
seinen Anfängen war der Dialog noch eine Spielwiese für
Liebhaberinnen und akademische Spezialistinnen. Im

Lauf der Jahre ist er zu einer eigentlichen Bewegung von

unten herangewachsen.

175



Adrian Loretan/Qui-
rin Weber/Alexander

Morava, Freiheit
und Religion. Die

Anerkennung weiterer

Religionsgemeinschaften

in der
Schweiz, Berlin 2014.

nicht zu Unrecht in ihrem Gefühl bestätigt,

«als Bürgerinnen dritter Klasse»
betrachtet zu werden. Die politische
Grosswetterlage hat sich in der Folge wenig
verändert. Die Annahme der Minarett-
Initiative brachte eine weitere Verschärfung,

so dass das ernüchternde Fazit lautet:

Eine öffentlich-rechtliche Anerkennung

der islamischen Religionsgemeinschaft

wäre auch heute in der Schweiz
chancenlos.

Umso bemerkenswerter ist der jüngste
Vorstoss eines schweizerischen

islamischen Dachverbands, der ein juristisches

Gutachten zur Anerkennungsfrage
bei Wissenschaftlern der Universität Lu-
zern in Auftrag gegeben hat. Das nun
vorliegende Buch «Freiheit und
Religion. Die Anerkennung weiterer
Religionsgemeinschaften in der Schweiz»
der drei Autoren stellt die bisher
umfassendste Studie zu dieser kontroversen
Thematik im schweizerischen Kontext
dar. Ihrer detaillierten Analyse und
Interpretation des schweizerischen Religi-
onsverfassungsrechts einerseits und des

Völkerrechts andererseits (insbesondere
der Rechtsprechung des Europäischen
Gerichtshofs für Menschenrechte EG-
MR) lässt das Autoren-Trio ein Reihe

von Empfehlungen und Vorschlägen
folgen, die der Anerkennungsdebatte neuen

Schub verleihen könnten.
Ausgangspunkt ist die Erkenntnis,

dass das schweizerische Religionsverfas-
sungsrecht im Zuge der Globalisierung
und religiösen Pluralisierung zunehmend

unter Rechtfertigungsdruck gerät.
Der Kreis der religiösen Akteurinnen in
der Gesellschaft, mit denen der Staat die

Beziehungen regeln muss, hat sich erweitert.

Folgt er dabei den verfassungsmässig
verankerten Grundrechten der

Religionsfreiheit und Gleichbehandlung,
muss er prinzipiell allen religiösen
Gemeinschaften zugestehen, dass sie ihre
Religion nicht nur privat praktizieren,
sondern auch im öffentlichen Raum
gestalten können. Die öffentlich-rechtliche
Anerkennung von Körperschaften stellt

die höchste Stufe einer organisatorischen
Einbindung in den demokratischen
Rechtsstaat dar. Mit ihr geht die Verleihung

hoheitlicher Rechte einher,
namentlich das Recht auf Steuerbezug und
der erleichterte Zugang zu öffentlichen
Institutionen wie Schulen, Spitälern und

Gefängnissen. Die Wahrnehmung dieser

Rechte ist umgekehrt an bestimmte
Kriterien gebunden, die mit den Stichworten

Rechtsstaatlichkeit, demokratische

Organisationsform und finanzielle

Transparenz umrissen werden können.
Die heterogenen und fragmentierten

Organisationsformen des Islams in der

Schweiz und eine noch fehlende
konsolidierte Repräsentationsstruktur sind

für die Autoren der Studie erschwerende,
aber keine unüberwindbaren Hürden
auf dem Weg zu einer Anerkennung. Die
höhere Hürde dürfte die direktdemokratische

bleiben (siehe oben). Hier halten

die Autoren jedoch ein starkes Argument

bereit: Ähnlich wie bei der Frage
der Einbürgerung müsse es ein «ultimatives

Korrektiv» im Grundrechtsschutz
durch die Gerichte geben: Wird einer
Religionsgemeinschaft, die die Kriterien
objektiv erfüllt, die Anerkennung an der

Urne verweigert, entbindet dies Staat

und Gesellschaft nicht, ihrer Verpflichtung

nachzukommen und ihren Teil der

Vereinbarung einzuhalten.

Akzeptanz
Gleichwohl gilt: Die öffentlich-rechtliche

Anerkennung hängt nicht nur von
rechtlichen Faktoren, sondern auch von
der gesellschaftlichen Akzeptanz ab. Um

diese Akzeptanz mittel- und langfristig
zu erhöhen, empfehlen die Luzerner
Autoren ein mehrstufiges Vorgehen:
• die dringend notwendige Ausbildung
der Imame und islamischen Religions-
pädagoglnnen an einer schweizerischen

Universität zu ermöglichen;
• Pilotversuche für islamischen
Religionsunterricht in einzelnen Kantonen

umzusetzen;
• das Gesuch um öffentliche (Stufe 1)

176



und um öffentlich-rechtliche Anerkennung

(Stufe 2) zum geeigneten
Zeitpunkt bei den zuständigen kantonalen
Behörden einzureichen.

Ein Teil dieser Empfehlungen wurde
von der Realität bereits eingeholt. So

wird im kommenden Herbst an der
Universität Freiburg das «Schweizerische

Zentrum für Islam und Gesellschaft»
eröffnet, das Weiterbildungen für Imame,
Religionslehrerlnnen und religiöse
Betreuungspersonen wie auch ein paralleles

Forschungsprogramm zu Islam
und Gesellschaft anbietet1. Ebenso hegen
bereits einschlägige Erfahrungen in
Pilotversuchen mit islamischem
Religionsunterricht vor. Und nachdem der
Kanton Basel-Stadt im Oktober 2012
zwei alevitischen Gemeinden die
«kantonale» Anerkennung verliehen hat, gibt
es den Präzedenzfall einer «öffentlichen»

Anerkennung (Stufe 1). Auch
wenn diese eher symbolischen Charakter

hat, bildet sie ein starkes Signal für
die Kooperationsbereitschaft der staatlichen

und religiösen Partner.
Es steht zu hoffen, dass diese Schritte

in Richtung stärkerer Partizipation den
Weg zu einer umfassenden öffentlich-
rechtlichen Anerkennung ebnen werden.

Aber der Weg dorthin erfordert
einen langen Atem - und einen breiteren
gesellschaftlichen Diskurs, für den alle
Akteurinnen in Staat, Gesellschaft und
Religionen Verantwortung übernehmen.

Kompetenzen
Ein erneuertes Religionsverfassungs-
recht, das der veränderten religiösen
Landschaft der Schweiz gerecht wird,
wird auch den Status der etablierten
Religionsgemeinschaften zur Diskussion
stellen müssen. Der schrittweise Prozess
der Entflechtung von Kirche und Staat
ist ohnehin im Gang und dürfte
unumkehrbar sein. Wenn zukünftig darüber

zu streiten ist, welche Rolle die Religion

in der Öffentlichkeit spielen soll
und welche zivilgesellschaftlichen
Handlungschancen sich daraus ergeben, dann

sitzen etablierte und «neue»
Religionsgemeinschaften und ihre Anhängerinnen

zunehmend im selben Boot. Mit
dieser absehbaren Entwicklung erhält
auch der interreligiöse Dialog (s)eine
neue raison detre.

Verschiedenartige Vorstösse einzelner

Kantonalkirchen aus jüngster Zeit
unterstreichen den Willen, in diesen
Dialog umfassend einzusteigen. Dazu
gehören neue Artikel in Kirchenordnungen,

mit denen Synoden die
Beziehungen zu den neuen Religionsgemeinschaften

im kirchlichen Auftrag
verankert haben. Dazu gehören
Standortbestimmungen und Leitfäden, in denen
diese Beziehungen theologisch reflektiert

und Empfehlungen zur praktischen

Umsetzung formuliert werden.
Der neuste dieser Impulse kommt aus
der Luzerner Kirchenlandschaft: «Das
Leben teilen. Impulse für den interreligiösen

Dialog». Neu daran ist vor allem,
dass sich drei Landeskirchen mit ihren
gemeinsam erarbeiteten Empfehlungen
zum interreligiösen Dialog ökumenisch
positionieren. Sie lassen sich dabei von
den einschlägigen kirchlichen
Dokumenten (aus dem Vaticanum II, vom
Ökumenischen Rat der Kirchen, der
Charta Oecumenica) inspirieren, die eine

wachsende Übereinstimmung für die

Begründung und Notwendigkeit des

Dialogs bezeugen. So sind die Luzerner
Kirchen überzeugt (und geben dazu

Hinweise), dass der Dialog in biblischen
Quellen begründet ist und die interreligiöse

Offenheit aus der Mitte des Glaubens

heraus gelebt werden kann. Mehr
noch: «Im Dialog wachsen wir im Glauben.»

Diese «Haltung» ruft nach
«Handlungen». Und dafür braucht es den
«Dialog des Lebens», einen Dialog, der sich
nicht an dogmatischen Selbstverständlichkeiten

fest macht, sondern von der
im gesellschaftlichen Alltag gelebten
Religion ausgeht und den Fragen, die im
Interesse eines gedeihlichen
Zusammenlebens gelöst werden müssen. Dort,

lwww.sbfi.admin.
ch und www.nfpsS.
ch/files/downloadst
nfps8_themenheftoi_
de_def.pdf

Reformierte Kirche
Kanton Luzern/Ka-
tholische Kirche im
Kanton Luzern/
Christkatholische
Kirchgemeinde Luzern,
Das Leben teilen.
Impulse für den

interreligiösen Dialog,
Luzern 2014. www.
kathluzern.ch/
migration-und-inte-
gration

Leben ^5
Kollow L HF

177



Interreligiöser Think
Tank, Leitfaden für
den interreligiösen
Dialog. 2. Auflage,
Basel 2014. www.
interrelthinktank.ch

wo religiöse Aspekte und Bedürfnisse
ins Spiel kommen, muss eine
Differenzverträglichkeit Platz haben und ständig
geübt werden: In Schulen, Spitälern, in
der Berufswelt, in bireligiösen Ehen und
Familien. Dafür braucht es kommunikative

und inhaltliche Kompetenzen bei
den beteiligten Akteurinnen.

Die Luzerner «Impulse» wollen vorab
diese Dialogkompetenzen an der
kirchlichen Basis und bei den kirchlichen
Mitarbeitenden fördern. Das ist ihr
legitimes Interesse. Was aber, wenn für
die Partnerinnen im Dialog der Zugang
zu solchen Kompetenzen ungleich
schwieriger ist, weil die Rahmenbedingungen

(Ausbildungsgänge) und
Ressourcen (Finanzen, Zeit) dafür fehlen?
Dieses Gefälle ist das Dilemma vieler
kirchlicher Dialoginitiativen. Sie können

ihm nur entgegen wirken, wenn sie

die privilegierte Ausgangslage der
Mehrheitsreligion ständig reflektieren und
helfen, die Rahmenbedingungen für
möglichst gleichberechtigte Dialoge zu
schaffen.

Auf Augenhöhe
Es gibt streng genommen keinen Dialog
der Religionen, sondern bloss einen seiner

Anhängerinnen untereinander. Und
Religion ist dabei nicht das einzige iden-
titätsstiftende Merkmal. Die gesellschaftlichen,

kulturellen, politischen und
ökonomischen Lebenskontexte prägen
persönliche Identitäten meist stärker als

religiöse Aspekte. So erstaunt auch nicht,
dass diese Lebenskontexte die Inhalte
und die Qualität des interreligiösen
Dialogs - bewusst oder unbewusst -
massgeblich beeinflussen.

Dafür zu sensibilisieren, ist nur ein
Verdienst des neuen «Leitfaden für den

interreligiösen Dialog», erarbeitet von
einer Gruppe von Frauen des interreligiösen

Think Tank. Was diese Handreichung,

die ihresgleichen in der aktuellen

interreligiösen Debatte sucht, besonders
auszeichnet: Sie wurde von Frauen aus

verschiedenen Religionen (Jüdinnen,

Christinnen, Musliminnen) gemeinsam
erarbeitet. Ein interreligiöser Dialog auf

Augenhöhe - dieses Ziel des Leitfadens
haben die Verfasserinnen gleichsam in

einem gemeinsamen Exerzitium antizipiert.

Ihre eigenen Erfahrungen haben

sie gelehrt, dass mancherlei «Stolpersteine»

und «Fettnäpfchen» den Dialog
erschweren und oftmals scheitern lassen

können.
Will man dies zukünftig vermeiden,

müssen Ziele, Gründe, Interessen und

Machtverhältnisse, die interreligiöse
Begegnungen bestimmen, kritisch reflektiert

werden. Dies gilt insbesondere für

die konkrete Anlage der Dialogsituationen.

Mit vielen Beispielen aus der Praxis

schärft der Leitfaden den Blick für

gängige Dialogszenarien: Wenn zum

Beispiel an öffentlichen Veranstaltungen

(Podien, TV-Diskussionen)
strukturelle Asymmetrien (Definitionsmacht
der Mehrheitsreligion, Fachleute versus

Laien) nicht bedacht werden, kommt es

häufig zu Blockaden. Wenn an interreligiösen

Feiern Mitglieder der jeweils
anderen Religionen mit gutgemeinten
symbolischen Aktionen vereinnahmt
werden, bleiben Missverständnisse und

Peinlichkeiten nicht aus. Im Nachdenken

über solche Beispiele, wie es besser

gemacht werden könnte, ergeben sich

grundsätzliche Einsichten, «Lernergebnisse»,

die diesen Leitfaden gliedern.
Grundlegend für das Gelingen einer

dialogischen Begegnung ist der radikale

Respekt vor dem Gegenüber. Dafür gilt

es die Andersheit des Anderen
anzuerkennen, auch wenn dies zunächst auf

beiden Seiten Ängste und Unsicherheit
auslösen kann. Um dem entgegenzuwirken,

schlägt der Leitfaden vor, gelegentlich

die Perspektive zu wechseln und zu

versuchen, das Eigene mit den Augen
der Anderen neu sehen zu lernen. Zum

Respekt vor den Anderen gehört für die

Autorinnen aber auch, Grenzen des

gegenseitigen Verstehens zu akzeptieren.
Denn: «Über Kernaussagen der Religionen

beziehungsweise die unterschied-

178



liehen Glaubensüberzeugungen kann

man nicht wirklich debattieren.»
Ein besonderes Augenmerk des

Leitfadens gilt den «Subtexten», die das

interreligiöse Gespräch oftmals
mitbestimmen. Zumeist geht es um politische
Konflikte, die unterschwellig in
Dialogen präsent sind und das Gesprächsklima

aufheizen können. Beispielhaft
dafür steht der Israel-Palästina-Konflikt,
der jeden Dialog oder Trialog nach
Auffassung der Autorinnen zu blockieren
droht. Sie empfehlen deshalb, im Voraus

gut zu überlegen, ob diese Thematik
wirklich angesprochen werden müsse.
Und für den Fall, dass das Thema
dennoch auftaucht, geben sie einige Hinweise

und Hintergrundinformationen für
den Umgang damit. Einzig an diesem
Punkt greift der Leitfaden nach Auffassung

des Rezensenten etwas kurz:
Gerade weil der Israel/Palästina-Konflikt
omnipräsent ist, müsste der interreli¬

giöse Dialog eine konstruktive Debatte
darüber bewusst anstreben. Weil Religion

ambivalent ist und in politischen
Konflikten ständig instrumentalisiert
wird, wäre im Dialog gemeinsam zu klären,

wie Religionen in politischen
Konflikten friedensfördernd und befreiend
wirken können.

Der Leitfaden schliesst mit einer
praktischen Checkliste für die Planung
und Vorbereitung interreligiöser
Veranstaltungen und Gespräche.Allein sie
unterstreicht den hohen Gebrauchswert
der Broschüre. Dass interreligiöse
Dialogprojekte auch zukünftig notwendig
sind und sinnvoll sind, ist für die
Autorinnen des Leitfadens unstrittig. Eine
ihrer Empfehlungen motiviert dazu
besonders:

«Von Herzen reden. Von dem reden,
was uns wirklich wichtig ist, und so
zuhören, dass die/der Andere sich öffnen
kann.» •

Albert Rieger war
während 32 Jahren
Leiter der Fachstelle

Ökumene, Mission und

Entwicklung (OeME)
der Reformierten
Kirchen Bern-Jura-So-
lothurn. Er ist heute

Vorstandsmitglied im
Berner Projekt Haus
der Religionen - Dialog
der Kulturen und in
der Interreligiösen
Arbeitsgemeinschaft
der Schweiz (Iras).
albert.rieger@bluewin.
ch

Engel derKulturen.
www.sanktnikolausco-

burg.de/fotos

179


	Neue interreligiöse Wege : Publikationen zum interreligiösen Zusammenleben in der Schweiz

