Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 6

Artikel: Neue interreligiose Wege : Publikationen zum interreligiésen
Zusammenleben in der Schweiz

Autor: Rieger, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der interreligidse Dialog zeichnet sich
heute durch vielfiltige zivilgesellschaft-
liche Initiativen auf lokaler, regionaler
und nationaler Ebene aus. Arbeits-
gemeinschaften, Foren, Runde Tische,
Think Tanks sind ein Ausdruck fiir die
Vitalitdt dieser Bewegung und fiir den
Willen, statt eines beziehungslosen Ne-
beneinanders das Miteinander der Kul-
turen und Religionen bewusst zu gestal-
ten.

Gegenliufige Tendenzen offenbaren
sich - haufig schockartig - in den poli-
tischen Aushandlungsprozessen zum
rechtlichen und gesellschaftlichen Sta-
tus der Religionsgemeinschaften hierzu-
lande. Die Realisierung von Rechts-
gleichheit (in der Frage der 6ffentlich-
rechtlichen Anerkennung, bei Baugesu-
chen, in der Ausbildung etcetera) schei-
terte wiederholt an der politischen und
gesellschaftlichen Akzeptanz. Dass nach-
haltige Erfolge scheinbar ausbleiben,
fithrt gelegentlich zu Erniichterung und
Frustration bei den VerfechterInnen des
Dialogs. Vitalitdit und Erniichterung -
beide Erfahrungen bilden auch den Hin-
tergrund von einigen aktuellen Publika-
tionen zum interreligiésen Dialog in der
Schweiz.

Anerkennung

Mit der zunehmenden Prisenz nicht-
christlicher Religionsgemeinschaften in
der Schweiz seit Mitte des 20. Jahrhun-
derts wurde die Frage ihrer politischen
und rechtlichen Anerkennung virulent.
Wihrend kantonale Abstimmungen zur
offentlich-rechtlichen Anerkennung jii-
discher Gemeinden kaum umstritten
waren (und inzwischen in sechs Kanto-
nen umgesetzt wurden) entfachen sich
regelmassig heftige Kontroversen rund
um die Anerkennung islamischer Ge-
meinschaften. Nach emotionalen Ab-
stimmungskidmpfen in den Kantonen
Ziirich und Bern scheiterten entspre-
chende Vorlagen an grossen Mehrheiten.
Viele MuslimInnen sahen sich danach

Albert Rieger

Neue interreligiose Wege

Publikationen zum interreligiosen Zusammenleben
in der Schweiz

Die beschleunigte Verdnderung der religiosen Landschaft
seit den 1990er Jahren bescherte dem interreligidsen
Dialog in der Schweiz einen kriftigen Aufschwung. In
seinen Anfingen war der Dialog noch eine Spielwiese fiir
LiebhaberInnen und akademische SpezialistInnen. Im
Lauf der Jahre ist er zu einer eigentlichen Bewegung von
unten herangewachsen.

175



Adrisn Lovetsn, Quiria Weber,
Aexander H.E. Moo
Freiheit und Religion
Die Anerkennung

welieres
in der Schweix

Betgionshasta n Doy 94,11
ur

Adrian Loretan/Qui-
rin Weber/Alexan-
der Morava, Freiheit
und Religion. Die
Anerkennung weite-
rer Religionsgemein-
schaften in der

Schweiz, Berlin 2014.

nicht zu Unrecht in ihrem Gefiihl besté-
tigt, «als BiirgerInnen dritter Klasse» be-
trachtet zu werden. Die politische Gross-
wetterlage hat sich in der Folge wenig
verdndert. Die Annahme der Minarett-
Initiative brachte eine weitere Verschar-
fung, so dass das erntichternde Fazit lau-
tet: Eine offentlich-rechtliche Anerken-
nung der islamischen Religionsgemein-
schaft wire auch heute in der Schweiz
chancenlos.

Umso bemerkenswerter ist der jlings-
te Vorstoss eines schweizerischen isla-
mischen Dachverbands, der ein juristi-
sches Gutachten zur Anerkennungsfrage
bei Wissenschaftlern der Universitit Lu-
zern in Auftrag gegeben hat. Das nun
vorliegende Buch «Freiheit und Reli-
gion. Die Anerkennung weiterer Reli-
gionsgemeinschaften in der Schweiz»
der drei Autoren stellt die bisher umfas-
sendste Studie zu dieser kontroversen
Thematik im schweizerischen Kontext
dar. Threr detaillierten Analyse und In-
terpretation des schweizerischen Religi-
onsverfassungsrechts einerseits und des
Volkerrechts andererseits (insbesondere
der Rechtsprechung des Européischen
Gerichtshofs fiir Menschenrechte EG-
MR) lidsst das Autoren-Trio ein Reihe
von Empfehlungen und Vorschlédgen fol-
gen, die der Anerkennungsdebatte neu-
en Schub verleihen konnten.

Ausgangspunkt ist die Erkenntnis,
dass das schweizerische Religionsverfas-
sungsrecht im Zuge der Globalisierung
und religiosen Pluralisierung zuneh-
mend unter Rechtfertigungsdruck gerit.
Der Kreis der religiosen AkteurInnen in
der Gesellschaft, mit denen der Staat die
Beziehungen regeln muss, hat sich erwei-
tert. Folgt er dabei den verfassungsmas-
sig verankerten Grundrechten der Reli-
gionsfreiheit und Gleichbehandlung,
muss er prinzipiell allen religiosen Ge-
meinschaften zugestehen, dass sie ihre
Religion nicht nur privat praktizieren,
sondern auch im offentlichen Raum ge-
stalten konnen. Die 6ffentlich-rechtliche
Anerkennung von Kérperschaften stellt

die hochste Stufe einer organisatorischen
Einbindung in den demokratischen
Rechtsstaat dar. Mit ihr geht die Verlei-
hung hoheitlicher Rechte einher, na-
mentlich das Recht auf Steuerbezug und
der erleichterte Zugang zu offentlichen
Institutionen wie Schulen, Spitidlern und
Gefingnissen. Die Wahrnehmung dieser
Rechte ist umgekehrt an bestimmte Kri-
terien gebunden, die mit den Stichwor-
ten Rechtsstaatlichkeit, demokratische
Organisationsform und finanzielle Trans-
parenz umrissen werden konnen.

Die heterogenen und fragmentierten
Organisationsformen des Islams in der
Schweiz und eine noch fehlende konso-
lidierte Représentationsstruktur sind
fiir die Autoren der Studie erschwerende,
aber keine uniiberwindbaren Hiirden
auf dem Weg zu einer Anerkennung. Die
hohere Hiirde diirfte die direktdemokra-
tische bleiben (siehe oben). Hier halten
die Autoren jedoch ein starkes Argu-
ment bereit: Ahnlich wie bei der Frage
der Einbiirgerung miisse es ein «ultima-
tives Korrektiv» im Grundrechtsschutz
durch die Gerichte geben: Wird einer Re-
ligionsgemeinschaft, die die Kriterien
objektiv erfiillt, die Anerkennung an der
Urne verweigert, entbindet dies Staat
und Gesellschaft nicht, ihrer Verpflich-
tung nachzukommen und ihren Teil der
Vereinbarung einzuhalten.

Akzeptanz

Gleichwohl gilt: Die offentlich-recht-
liche Anerkennung hiangt nicht nur von
rechtlichen Faktoren, sondern auch von
der gesellschaftlichen Akzeptanz ab. Um
diese Akzeptanz mittel- und langfristig
zu erhohen, empfehlen die Luzerner Au-
toren ein mehrstufiges Vorgehen:

o die dringend notwendige Ausbildung
der Imame und islamischen Religions-
padagoglnnen an einer schweizerischen
Universitat zu ermoglichen;

o Pilotversuche fiir islamischen Reli-
gionsunterricht in einzelnen Kantonen
umzusetzen;

o das Gesuch um offentliche (Stufe 1)

176



und um offentlich-rechtliche Anerken-
nung (Stufe 2) zum geeigneten Zeit-
punkt bei den zustédndigen kantonalen
Behorden einzureichen.

Ein Teil dieser Empfehlungen wurde
von der Realitdt bereits eingeholt. So
wird im kommenden Herbst an der Uni-
versitit Freiburg das «Schweizerische
Zentrum fiir Islam und Gesellschaft» er-
offnet, das Weiterbildungen fiir Imame,
ReligionslehrerInnen und religiose Be-
treuungspersonen wie auch ein paral-
leles Forschungsprogramm zu Islam
und Gesellschaft anbietet’. Ebenso liegen
bereits einschldgige Erfahrungen in
Pilotversuchen mit islamischem Reli-
gionsunterricht vor. Und nachdem der
Kanton Basel-Stadt im Oktober 2012
zwei alevitischen Gemeinden die «kan-
tonale» Anerkennung verliehen hat, gibt
es den Prdzedenzfall einer «offentli-
chen» Anerkennung (Stufe 1). Auch
wenn diese eher symbolischen Charak-
ter hat, bildet sie ein starkes Signal fiir
die Kooperationsbereitschaft der staatli-
chen und religiésen Partner.

Es steht zu hoffen, dass diese Schritte
in Richtung stirkerer Partizipation den
Weg zu einer umfassenden offentlich-
rechtlichen Anerkennung ebnen wer-
den. Aber der Weg dorthin erfordert ei-
nen langen Atem - und einen breiteren
gesellschaftlichen Diskurs, fiir den alle
AkteurInnen in Staat, Gesellschaft und
Religionen Verantwortung iibernehmen.

Kompetenzen

Ein erneuertes Religionsverfassungs-
recht, das der verinderten religitsen
Landschaft der Schweiz gerecht wird,
wird auch den Status der etablierten Re-
ligionsgemeinschaften zur Diskussion
stellen miissen. Der schrittweise Prozess
der Entflechtung von Kirche und Staat
ist ohnehin im Gang und diirfte un-
umkehrbar sein. Wenn zukiinftig darii-
ber zu streiten ist, welche Rolle die Reli-
gion in der Offentlichkeit spielen soll
und welche zivilgesellschaftlichen Hand-
lungschancen sich daraus ergeben, dann

sitzen etablierte und «neue» Religions-
gemeinschaften und ihre AnhingerIn-
nen zunehmend im selben Boot. Mit
dieser absehbaren Entwicklung erhalt
auch der interreligiose Dialog (s)eine
neue raison détre.

Verschiedenartige Vorstosse einzel-
ner Kantonalkirchen aus jingster Zeit
unterstreichen den Willen, in diesen Di-
alog umfassend einzusteigen. Dazu ge-
horen neue Artikel in Kirchenord-
nungen, mit denen Synoden die Bezie-
hungen zu den neuen Religionsgemein-
schaften im kirchlichen Auftrag ver-
ankert haben. Dazu gehoéren Standort-
bestimmungen und Leitfdden, in denen
diese Beziehungen theologisch reflek-
tiert und Empfehlungen zur prakti-
schen Umsetzung formuliert werden.
Der neuste dieser Impulse kommt aus
der Luzerner Kirchenlandschaft: «Das
Leben teilen. Impulse fiir den interreli-
giosen Dialog». Neu daran ist vor allem,
dass sich drei Landeskirchen mit ihren
gemeinsam erarbeiteten Empfehlungen
zum interreligiésen Dialog dkumenisch
positionieren. Sie lassen sich dabei von
den einschldgigen kirchlichen Doku-
menten (aus dem Vaticanum II, vom
Okumenischen Rat der Kirchen, der
Charta Oecumenica) inspirieren, die ei-
ne wachsende Ubereinstimmung fiir die
Begriindung und Notwendigkeit des Di-
alogs bezeugen. So sind die Luzerner
Kirchen iiberzeugt (und geben dazu
Hinweise), dass der Dialog in biblischen
Quellen begriindet ist und die interreli-
giose Offenheit aus der Mitte des Glau-
bens heraus gelebt werden kann. Mehr
noch: «Im Dialog wachsen wir im Glau-
ben.»

Diese «Haltung» ruft nach «Hand-
lungen». Und dafiir braucht es den «Di-
alog des Lebens», einen Dialog, der sich
nicht an dogmatischen Selbstverstdnd-
lichkeiten fest macht, sondern von der
im gesellschaftlichen Alltag gelebten Re-
ligion ausgeht und den Fragen, die im
Interesse eines gedeihlichen Zusam-
menlebens gelost werden miissen. Dort,

177

'www.sbfi.admin.

ch und www.nfps8.
ch/files/downloads/
nfps8_themenheftor_

de_def.pdf

Reformierte Kirche
Kanton Luzern/Ka-
tholische Kirche im
Kanton Luzern/
Christkatholische
Kirchgemeinde Luzern,
Das Leben teilen.
Impulse fiir den
interreligiosen Dialog,
Luzern 2014. www.
kathluzern.ch/
migration-und-inte-
gration



aden
fur den interreligiosen Dialog

Interreligioser Think
Tank, Leitfaden fiir
den interreligiosen
Dialog. 2. Auflage,
Basel 2014. www.
interrelthinktank.ch

wo religiose Aspekte und Bediirfnisse
ins Spiel kommen, muss eine Differenz-
vertriglichkeit Platz haben und stindig
geiibt werden: In Schulen, Spitdlern, in
der Berufswelt, in bireligiésen Ehen und
Familien. Dafiir braucht es kommuni-
kative und inhaltliche Kompetenzen bei
den beteiligten AkteurInnen.

Die Luzerner «Impulse» wollen vorab
diese Dialogkompetenzen an der kirch-
lichen Basis und bei den kirchlichen
Mitarbeitenden foérdern. Das ist ihr le-
gitimes Interesse. Was aber, wenn fir
die PartnerInnen im Dialog der Zugang
zu solchen Kompetenzen ungleich
schwieriger ist, weil die Rahmenbedin-
gungen (Ausbildungsginge) und Res-
sourcen (Finanzen, Zeit) daftir fehlen?
Dieses Gefille ist das Dilemma vieler
kirchlicher Dialoginitiativen. Sie kén-
nen ihm nur entgegen wirken, wenn sie
dieprivilegierte Ausgangslage der Mehr-
heitsreligion stdndig reflektieren und
helfen, die Rahmenbedingungen fiir
moglichst gleichberechtigte Dialoge zu
schaffen.

Auf Augenhohe

Es gibt streng genommen keinen Dialog
der Religionen, sondern bloss einen sei-
ner AnhingerInnen untereinander. Und
Religion ist dabei nicht das einzige iden-
titdtsstiftende Merkmal. Die gesellschaft-
lichen, kulturellen, politischen und &ko-
nomischen Lebenskontexte pragen per-
sonliche Identitdten meist starker als re-
ligiose Aspekte. So erstaunt auch nicht,
dass diese Lebenskontexte die Inhalte
und die Qualitat des interreligidsen Di-
alogs — bewusst oder unbewusst — mass-
geblich beeinflussen.

Dafiir zu sensibilisieren, ist nur ein
Verdienst des neuen «Leitfaden fiir den
interreligiosen Dialog», erarbeitet von
einer Gruppe von Frauen des interreligi-
osen Think Tank. Was diese Handrei-
chung, die ihresgleichen in der aktuellen
interreligiosen Debatte sucht, besonders
auszeichnet: Sie wurde von Frauen aus
verschiedenen Religionen (Jiidinnen,

Christinnen, Musliminnen) gemeinsam
erarbeitet. Ein interreligioser Dialog auf
Augenhohe - dieses Ziel des Leitfadens
haben die Verfasserinnen gleichsam in
einem gemeinsamen Exerzitium antizi-
piert. Thre eigenen Erfahrungen haben
sie gelehrt, dass mancherlei «Stolper-
steine» und «Fettndpfchen» den Dialog
erschweren und oftmals scheitern lassen
konnen.

Will man dies zukiinftig vermeiden,
miissen Ziele, Griinde, Interessen und
Machtverhaltnisse, die interreligitse Be-
gegnungen bestimmen, kritisch reflek-
tiert werden. Dies gilt insbesondere fiir
die konkrete Anlage der Dialogsituati-
onen. Mit vielen Beispielen aus der Pra-
xis schirft der Leitfaden den Blick fiir
gingige Dialogszenarien: Wenn zum
Beispiel an offentlichen Veranstaltun-
gen (Podien, TV-Diskussionen) struk-
turelle Asymmetrien (Definitionsmacht
der Mehrheitsreligion, Fachleute versus
Laien) nicht bedacht werden, kommt es
haufig zu Blockaden. Wenn an interreli-
gidsen Feiern Mitglieder der jeweils
anderen Religionen mit gutgemeinten
symbolischen Aktionen vereinnahmt
werden, bleiben Missverstdndnisse und
Peinlichkeiten nicht aus. Im Nachden-
ken iiber solche Beispiele, wie es besser
gemacht werden konnte, ergeben sich
grundsitzliche Einsichten, «Lernergeb-
nisse», die diesen Leitfaden gliedern.

Grundlegend fiir das Gelingen einer
dialogischen Begegnung ist der radikale
Respekt vor dem Gegeniiber. Dafiir gilt
es die Andersheit des Anderen anzu-
erkennen, auch wenn dies zunéchst auf
beiden Seiten Angste und Unsicherheit
auslésen kann. Um dem entgegenzuwir-
ken, schligt der Leitfaden vor, gelegent-
lich die Perspektive zu wechseln und zu
versuchen, das Eigene mit den Augen
der Anderen neu sehen zu lernen. Zum
Respekt vor den Anderen gehért fiir die
Autorinnen aber auch, Grenzen des ge-
genseitigen Verstehens zu akzeptieren.
Denn: «Uber Kernaussagen der Religi-
onen beziehungsweise die unterschied-

178



lichen Glaubensiiberzeugungen kann
man nicht wirklich debattieren.»

Ein besonderes Augenmerk des Leit-
fadens gilt den «Subtexten», die das in-
terreligiose Gesprach oftmals mitbe-
stimmen. Zumeist geht es um politische
Konflikte, die unterschwellig in Dia-
logen prasent sind und das Gesprichs-
klima aufheizen konnen. Beispielhaft
dafiir steht der Israel-Paldstina-Konflikt,
der jeden Dialog oder Trialog nach Auf-
fassung der Autorinnen zu blockieren
droht. Sie empfehlen deshalb, im Voraus
gut zu {iberlegen, ob diese Thematik
wirklich angesprochen werden miisse.
Und fiir den Fall, dass das Thema den-
noch auftaucht, geben sie einige Hinwei-
se und Hintergrundinformationen fiir
den Umgang damit. Einzig an diesem
Punkt greift der Leitfaden nach Auffas-
sung des Rezensenten etwas kurz: Ge-
rade weil der Israel/Palidstina-Konflikt
omniprisent ist, miisste der interreli-

gitse Dialog eine konstruktive Debatte
dariiber bewusst anstreben. Weil Reli-
gion ambivalent ist und in politischen
Konflikten stindig instrumentalisiert
wird, wire im Dialog gemeinsam zu kla-
ren, wie Religionen in politischen Kon-
flikten friedensfordernd und befreiend
wirken kénnen.

Der Leitfaden schliesst mit einer
praktischen Checkliste fiir die Planung
und Vorbereitung interreligioser Veran-
staltungen und Gesprache. Allein sie un-
terstreicht den hohen Gebrauchswert
der Broschiire. Dass interreligitse Dia-
logprojekte auch zukiinftig notwendig
sind und sinnvoll sind, ist fiir die Auto-
rinnen des Leitfadens unstrittig. Eine ih-
rer Empfehlungen motiviert dazu be-
sonders:

«Von Herzen reden. Von dem reden,
was uns wirklich wichtig ist, und so zu-
horen, dass die/der Andere sich 6ftnen
kann.» °

Albert Rieger war
wiéhrend 32 Jahren
Leiter der Fachstelle
Okumene, Mission und
Entwicklung (OeME)
der Reformierten
Kirchen Bern-Jura-So-
lothurn. Er ist heute
Vorstandsmitglied im
Berner Projekt Haus
der Religionen — Dialog
der Kulturen und in
der Interreligidsen
Arbeitsgemeinschaft
der Schweiz (IRAS).

albert.rieger@bluewin.
ch

Engel derKulturen.
www.sanktnikolausco-
burg.de/fotos

179



	Neue interreligiöse Wege : Publikationen zum interreligiösen Zusammenleben in der Schweiz

