Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 6

Artikel: Damit es anders wird zwischen uns
Autor: Strahm, Doris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Doris Strahm

Damit es anders wird
zwischen uns

Die Schweiz hat sich in den letzten Jahrzehnten von
einer christlich geprigten zu einer religios pluralistischen
Gesellschaft gewandelt. Diese Vielfalt anzuerkennen und
positiv zu werten, fdllt nicht allen leicht. Sie lst bei eini-
gen Menschen Verunsicherungen und Angste vor den
«Anderen» aus und fiihrt zu gesellschaftlichen Konflik-
ten. Diese werden aber auch von politischen Kreisen ge-
schiirt, wie die Anti-Minarett-Abstimmung gezeigt hat
und aktuell politische Vorstosse zu einem Kopftuch- und
einem Burkaverbot zeigen.

Seit einigen Jahren dient nicht mehr die
«fremde» Kultur, sondern die «fremde»
Religion der Abwehr und Ausgrenzung
von «Fremden». Angesichts dieser Situ-
ation wird die Frage immer wichtiger,
wie das Zusammenleben in religios plu-
ralistischen Gesellschaften positiv ge-
staltet werden kann. Neben der politi-
schen und rechtlichen Gleichbehand-
lung aller Religionsgemeinschaften, die
es zu verwirklichen gilt, sind es vor allem
Lernprozesse der so genannten Mehr-
heitsgesellschaft, die dafiir Vorausset-
zung sind.

Vor-Urteile erkennen und abbauen
Ein erster Schritt ist, so banal es tonen
mag, die «Anderen» kennen zu lernen.
So sind die Angste vieler Menschen bei-
spielsweise gegeniiber dem Islam zum
grossten Teil von Vorurteilen und Kli-
schees gendhrt. Seit dem 11. September
2001 stehen Muslime in Europa als po-
tenzielle Terroristen unter Generalver-
dacht, und der Islam wird pauschal als
gewalttitige Religion angesehen. Dazu
tragen ganz entscheidend die Medien
bei: Diese pragen unsere Bilder und Vor-
stellungen vom Islam und den Musli-
mInnen. Denn die meisten Schweizer-
Innen haben keinen direkten Kontakt
zur muslimischen Bevolkerung und ma-
chen sich ihr Bild vom Islam aufgrund
der Medienberichterstattung. Die Mas-
senmedien berichten aber generell fast
nur iiber «Sensationen», Konflikte und
Probleme und nicht iiber den Alltag
oder die Normalitdt. Terrorismus, Ver-
schleierung und Unterdriickung der
Frauen, Ehrenmorde, Zwangsehen: Dies
sind die Themen, unter denen der Islam
in den Medien erscheint und die diesen
als riickstindige, gewalttitige und frau-
enfeindliche Religion erscheinen lassen.
Auffillig in den Islam-Debatten ist,
dass meist Frauenrechte beziehungswei-
se die Gleichstellung der Geschlechter
als Massstab fiir die Vertraglichkeit mit
unserer demokratisch-sikularen Gesell-
schaft ins Feld gefiihrt werden, und dies

170



insbesondere von rechtsbiirgerlichen
Kreisen, denen Frauenrechte bisher kein
Anliegen waren. Mit anderen Worten:
Die Frauenfrage wird bewusst aufgegrif-
fen, um Emotionen gegen die «fremde»
Religion Islam und die MuslimInnen zu
schiiren. Mit dem Islam werden eine Rei-
he von kulturellen Praktiken verkniipft,
die Frauen betreffen und zu verurteilen
sind, aber mit dem Islam als Religion
nichts zu tun haben wie Zwangsheir-
aten, Genitalverstiimmelung und Ehren-
morde.

Gegen solche Vorurteile und Desin-
formationen hilft nur eins: mehr Wissen
iiber den Islam und konkrete Begegnun-
gen mit MuslimInnen, um diese Urteile
iberhaupt als Vor-Urteile zu erkennen
und sie abzubauen. Der direkte Kontakt
und die Begegnungen mit Andersglidu-
bigen werden meist als personliche Be-

reicherung erfahren. Die Sicht von Men-
schen anderer religiéser Zugehorigkeit
zu kennen - ihre Vorstellungen vom Le-
ben und ihre Traume -, Einblicke zu er-
halten in ihre religiosen Traditionen, in
die Vielfalt ihrer Lebensweisen und All-
tagsgestaltung, hilft nicht nur, Misstrau-
en und Angste abzubauen. Die Begeg-
nungen machen auch bewusst, dass
Menschen anderer Religionszugehorig-
keit — wie wir auch - nicht allein durch
ihre Religion geprégt sind und ihre Bio-
grafien so vielfiltig und unterschiedlich
sind wie unsere.

Mit Unterschieden produktiv um-
gehen

Auf die Unterschiede kommt es an! Da-
mit ist gemeint, dass wir lernen sollten,
die Anderen nicht nur in dem zu achten,
womit sie mit uns iibereinstimmen, son-

Hlustration Corinna
Harten, TransAtlantik
1/1991, Archiv Baer




*Interreligioser Think-
Tank, Leitfaden fir
den interreligitsen
Dialog, Basel 2. Aufl.
2014, 40.

dern auch in ihrer Besonderheit, die sich
von unserem Eigenen unterscheidet.
Denn normalerweise begegnen wir An-
deren, Fremden mit den eigenen Welt-
bildern und Wertvorstellungen. Und
dies fithrt dann meist dazu, dass wir ver-
suchen, das uns Fremde bzw. die Unter-
schiede entweder durch Vereinnah-
mung oder durch Ausgrenzung zum
Verschwinden zu bringen. Differenz-
vertraglichkeit, die Fahigkeit, Unter-
schiede nicht tiberwinden zu wollen,
sondern sie auszuhalten und zu respek-
tieren, bildet deshalb eine der Kernkom-
petenzen in der Begegnung mit religio-
ser Vielfalt. Es geht darum zu lernen,
religiose und kulturelle Unterschiede
nicht als Bedrohung des Eigenen zu se-
hen, sondern diese Vielfalt als Bereiche-
rung und als Erweiterung des eigenen
Horizonts zu erkennen. Denn sie 6ffnet
uns die Augen fiir die vielfaltigen und
unterschiedlichen Facetten der mensch-
lichen und der gottlichen Wirklichkeit.

Dialog der Religionen
Um eine solche offene Begegnung in ge-
genseitigem Respekt geht es im inter-
religiosen Dialog. Dieser umfasst ver-
schiedene Ebenen wie beispielsweise
den institutionellen Dialog zwischen
Gremien, den theologischen Dialog
tiber Glaubensfragen, den Dialog des
Lebens im Alltag der Menschen sowie
den ethischen Dialog im gemeinsamen
Handeln auf eine Kultur des Friedens
und der Gerechtigkeit hin. Immer aber
meint Dialog eine bestimmte Form der
Verstindigung und der Begegnung: eine
wechselseitige Kommunikation, die aus
einer Grundhaltung der radikalen An-
erkennung der Anderen hervorgeht, ih-
rer Wertschitzung als prinzipiell gleich-
berechtigtes und gleichwertiges Du.
Mit dem Dialog ist auch eine be-
stimmte Art des Verstehens verbunden:
Es geht darum, die Anderen so zu verste-
hen, wie sie sich selbst verstehen; einen
Perspektivenwechsel vorzunehmen und
mit den Augen der Anderen sehen zu

lernen. Ein Beispiel: Um den Koran zu
verstehen, sollten wir nicht von aussen,
mit dem Blick der historisch-kritischen
Methode der christlichen Bibelaus-
legung auf den Koran schauen, sondern
versuchen, den Koran und seinen Stel-
lenwert im Islam so zu verstehen, wie di-
es muslimische Glaubige tun. «Der Ko-
ranistimIslamdas,was-sehrvereinfacht
ausgedriickt - Jesus im Christentum ist:
Beide sind Wort Gottes - Fleisch gewor-
den der eine, Rede geworden der andere,
Der Koran ist also sozusagen die nver-
bation» Gottes im Unterschied zur <n-
karnation> Gottes in Jesus Christus.»!

Es geht im Dialog aber auch darum,
das Eigene mit den Augen der Anderen
neu zu sehen. Oder wie der jiidische Phi-
losoph Emmanuel Lévinas meint: Es
geht darum, sich selbst durch den Ande-
ren kennen zu lernen. Der Dialog der
Religionen bietet die Chance, die eigene
Religion im Spiegel anderer Religionen
zu sehen und neu verstehen zu lernen.

Dabei ist zu beachten, dass Religi-
onen keine monolithischen Blocke sind.
Es gibt weder die Juden noch die Chris-
ten noch die Muslime. Es gilt also nicht
nur die interreligivse Diversitit anzu-
erkennen, sondern ebenso die innerreli-
giose und bei interreligiosen Begegnun-
gendie Vielfaltan Stromungen innerhalb
aller beteiligter Religionen bewusst zu
machen. Und es gilt der Gefahr der
«Identitatsfalle» (Amartya Sen) entge-
genzuwirken und die interreligiosen
AkteurInnen nicht einzig auf ihre reli-
giose Identitit zu reduzieren.

Kein herrschaftsfreier Diskurs

Was im interreligiésen Dialog hiufig
ibersehen wird, ist der gesellschaftliche
Kontext,in dem dieser stattfindet. Dieser
Kontext ist von strukturellen Asymme-
trien geprigt: Es gibt ein Machtgefille
zwischen Christlnnen als Angehorige
der Mehrheitsgesellschaft und -religion
und Juden/Jiidinnen, MuslimInnen,
BuddhistInnen, HinduistInnen usw. als
einer — auch religiés — benachteiligten

172



Minderheit. Diese Asymmetrie hat Aus-
wirkungen auf die Dialogteilnehmer-
Innen und ist hdufig die unbewusste Ur-
sache von interreligiosen Konflikten: So
sind sich Angehorige der Mehrheits-
gesellschaft meist nicht im Klaren, dass
sieim Dialog die Definitionsmacht bean-
spruchen und die Norm setzen, an der
die Anderen gemessen werden. Umge-
kehrt werden Angehorige religidser
Minderheiten haufig in die Position ge-
dringt, ihre Glaubensvorstellungen er-
kliren und verteidigen zu miissen, was
dazu fithren kann, dass sie die eigene
Religion idealisieren. Zudem ist die
christliche Seite meist von theologischen
Fachleuten vertreten, auf der Seite der
religiosen Minderheiten sind es dagegen
oft Laien und Laiinnen. Auch dieses
Gefille ist einem Dialog auf Augenhdhe
nicht forderlich. DialogveranstalterIn-
nen sollten daher versuchen, diesen
Asymmetrien in der Dialoganlage mog-
lichst entgegenzuwirken.?

Vielfaltige christliche Identitét
Ein Dialog, der auf radikalem Respekt
vor dem Gegeniiber und seinen religi-
osen Uberzeugungen beruht, der sich
einldsst auf die Begegnung mit den
Schitzen anderer Glaubenstraditionen,
kann auch zu einer Verdnderung der ei-
genen religiosen Identitit fithren. Er
schliesst die Moglichkeit ein, dass die
mitgebrachten Gewissheiten in Frage
gestellt werden, sich verindern und er-
weitern, so dass nicht nur die fremden
Traditionen, sondern auch die eigenen
in einem anderen Licht erscheinen. Dies
kann als Erweiterung des eigenen Glau-
bens erfahren werden oder aber als Ge-
fahrdung seiner «Reinheit», als Gefahr-
dung der eigenen christlichen Identitit.
Angste vor Letzterem wurzeln in der
Auffassung, dass es so etwas wie einen
reinen, geschichtslosen Wesenskern des
christlichen Glaubens gibt. Doch dies
war nie der Fall: Christliche Identitit ist
von Anfang an pluralistisch gewesen
und im Austausch und in der Auseinan-

dersetzung mit dem jeweiligen kulturel-
len Kontext gebildet worden, wie ein
Blick ins Neue Testament zeigt. Am An-
fang des Christentums stand keine ein-
heitliche christliche Identitdt, sondern
eine Vielfalt von Christuszeugnissen.
Und dieser Prozess hat sich fortgesetzt:
Es gab nie eine einzige christliche Iden-
titat. Diese hat sich in jeder neuen Zeit
und Kultur neu ausgeprigt: im Riick-
bezug auf den biblischen Jesus von Na-
zaret und seine Botschaft und in Relati-
on zu anderen Uberzeugungen des
jeweiligen Kontexts.

Offenheit fiir andere religiose Wege
Wenn sich christliche Identitit theolo-
gisch als Prozess der immer neuen
Orientierung an Jesus als dem Christus
formt, an seiner Gottes- und Menschen-
beziehung, wie sie in seiner Reich-
Gottes-Verkiindigung und -Praxis zum
Ausdruck kommt, dann vollzieht sie
sich vor allem auf dem Weg der Nach-
folge — und zwar unter den kontextu-
ellen Bedingungen der eigenen Zeit.
Nicht die religiose Selbstbehauptung
durch absolute Wahrheitsanspriiche
(«Jesus Christus ist der einzige Weg zum
Heil»), kann dann beanspruchen, Kenn-
zeichen wahrer Christlichkeit zu sein,
sondern die christliche Praxis: «An ih-
ren Friichten werdet ihr sie erkennen.»
Es ginge so gesehen fiir ChristInnen
dann nicht darum, die Exklusivitit Jesu
Christi gegentiber anderen Heilsgestal-
ten und religiosen Heilswegen zu be-
haupten, sondern darum, durch ihren
Glaubensvollzug und ihre soziale Praxis
aufzuzeigen, dass seine befreiende Bot-
schaft vom Gottesreich, seine Leben-
spraxis und die darin erfahrbar gewor-
dene Gegenwart Gottes fiir sie von
bleibender Giiltigkeit ist. Eine solcherart
verstandene christliche Identitét bietet
keinen Boden fiir Identitdtsingste. Sie
sieht in der Begegnung mit anderen
Glaubenswegen vielmehr eine Bereiche-
rung: In der Begegnung mit anderen re-
ligiosen Erfahrungen goéttlicher Gegen-

173

* Dazu ausfithrlicher:
Leitfaden fiir den in-
terreligivsen Dialog,
32-38.



3 Dazu ausfiihrlicher:
Doris Strahm/Ma-
nuela Kalsky (Hg.),
Damit es anders wird
zwischen uns. Inter-
religioser Dialog aus
der Sicht von Frauen,
Ostfildern 2006.

Doris Strahm, Dr.
theol., freischaffende
feministische Theolo-
gin und Publizistin,
Mitgriinderin und
Vizeprisidentin des
Interreligiosen Think-
Tank (www.inter-
relthinktank.ch).

Der interreligiose
Think-Tank hat aktu-
ell einen «Leitfaden
fiir den interreligiosen
Dialog» herausgege-
ben, der hdufige Stol-
persteine im inter-
religiosen Dialog auf-
zeigen und vermeiden
helfen will (vgl. auch
in diesem Heft S. 178).
Bezug und Kontakt:
info@interrelthink-
tank.ch

wart kann sich der eigene Glaube
vertiefen und erweitern, kénnen absolut
gesetzte oder erstarrte theologische In-
terpretationsmuster aufgebrochen wer-
den auf das «gottliche Geheimnis hin, in
dem wir leben und sind» (Ivone Gebara).

Frauen im interreligiosen Dialog
Wihrend die institutionellen Religions-
dialoge mehrheitlich von Méannern do-
miniert sind, gibt es weltweit viele Dia-
logprojekte von Frauen, die aber noch
wenig zur Kenntnis genommen werden.
In diesen geschieht oft ein «Dialog des
Lebens», in dem es nicht in erster Linie
um Debatten unterschiedlicher theolo-
gischer Konzepte geht, sondern um den
Prozess des Dialogs selbst und das Ken-
nenlernen anderer religioser Traditi-
onen. Wichtig sind aber auch person-
liche Begegnungen und Beziehungen,
der Austausch tiber praktische Themen
des Alltags und das Teilen des gelebten
Glaubens.

Dies hat auch damit zu tun, dass
Frauen im interreligiosen Dialog selten
Reprisentationsrollen einnehmen, da in
allen Religionsgemeinschaften religiose
Autoritit und Leitungsamter mehrheit-
lich in den Handen von Ménnern liegen.
Frauen sind daher oft freier, ihre eigene
Meinung zu vertreten, und brauchen
nicht die Interessen ihrer Religionsge-
meinschaft gegentiber den Dialogpart-
nerinnen zu vertreten. Die Tatsache, dass
inallen Religionsgemeinschaften Frauen
an den Rand gedriangt werden und Mén-
ner die Definitionsmacht innehaben,
fihrt auch dazu, dass viele Frauen einen
kritischen Blick auf die eigene religiose
Tradition haben und diese nicht von
vornherein als die bessere Religion ver-
teidigen miissen. Ein Schlusselwort in
den interreligiosen Dialogen von Frauen
ist daher Verdnderung: Veranderung der
patriarchalen religiosen Traditionen
und Strukturen. Frauen eignen sich die
Definitionsmacht an, lesen die Heiligen
Schriften mit ihren Augen und suchen
nach den befreienden Elementen in ih-

ren religiésen Traditionen, um die patri-
archalen Strukturen zu transformieren.:

Eine gemeinsame befreiende Praxis
Viele im Dialog engagierte Frauen legen
das Gewicht stirker auf ethische als
auf dogmatische Fragen. Es geht ihnen
nicht nur um eine Verdnderung der
negativen, Ausschluss und Gewalt fér-
dernden Strukturen religioser Traditi-
onen, sondern um die Gestaltung eines
gesellschaftlichen Zusammenlebens, in
dem alle Religionen gleichberechtigt
sind, Médnner und Frauen respektvoll
miteinander umgehen und in dem Platz
ist fiir religiose und kulturelle Vielfalt
und viele unterschiedliche Identititen.

Angesichts des zunehmenden Fun-
damentalismus in allen Religionsge-
meinschaften, der bekanntermassen mit
Geschlechterkonservatismus und patri-
archaler Beschneidung der Freiheit und
Selbstbestimmung von Frauen einher-
geht, wire ein gemeinsames Handeln
von Frauen unterschiedlicher Religions-
zugehorigkeit im Kampf gegen patriar-
chale Strukturen und Traditionen be-
sonders wichtig. Frauen hitten viele
gemeinsame Ziele: ein Ende der Un-
gleichheit und der Gewalt gegen Frauen,
Zugang zu Ressourcen und Macht, ein
gleichberechtigter Platz sowie Interpre-
tations- und Definitionsmacht in ihren
Religionsgemeinschaften.

Ein ethisch motivierter interreligi-
oser Dialog will also nicht nur der Ver-
stindigung mit den Anderen dienen,
sondern einer gemeinsamen Dbefrei-
enden Praxis: Wir miissen nicht dasselbe
glauben, um miteinander und aneinan-
der gut handeln zu kénnen (Amira Haf-
ner-Al Jabaji). Interreligioser Dialog ist
so gesehen ein gesellschaftliches Projekt,
das die radikale Anerkennung der «An-
derenv, religigse Vielfalt und ein gerech-
tes und respektvolles Zusammenleben
fordern will: «Damit es anders wird zwi-
schen uns.» »

174



	Damit es anders wird zwischen uns

