
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 6

Artikel: Damit es anders wird zwischen uns

Autor: Strahm, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doris Strahm

Damit es anders wird
zwischen uns

Die Schweiz hat sich in den letzten Jahrzehnten von
einer christlich geprägten zu einer religiös pluralistischen
Gesellschaft gewandelt. Diese Vielfalt anzuerkennen und

positiv zu werten, fällt nicht allen leicht. Sie löst bei einigen

Menschen Verunsicherungen und Ängste vor den

«Anderen» aus und führt zu gesellschaftlichen Konflikten.

Diese werden aber auch von politischen Kreisen
geschürt, wie die Anti-Minarett-Abstimmung gezeigt hat
und aktuell politische Vorstösse zu einem Kopftuch- und
einem Burkaverbot zeigen.

Seit einigen Jahren dient nicht mehr die

«fremde» Kultur, sondern die «fremde»

Religion der Abwehr und Ausgrenzung
von «Fremden». Angesichts dieser
Situation wird die Frage immer wichtiger,
wie das Zusammenleben in religiös
pluralistischen Gesellschaften positiv
gestaltet werden kann. Neben der
politischen und rechtlichen Gleichbehandlung

aller Religionsgemeinschaften, die

es zu verwirklichen gilt, sind es vor allem

Lernprozesse der so genannten Mehr-
heitsgesellschaft, die dafür Voraussetzung

sind.

Vor-Urteile erkennen und abbauen
Ein erster Schritt ist, so banal es tönen

mag, die «Anderen» kennen zu lernen.
So sind die Ängste vieler Menschen
beispielsweise gegenüber dem Islam zum

grössten Teil von Vorurteilen und
Klischees genährt. Seit dem 11. September
2001 stehen Muslime in Europa als

potenzielle Terroristen unter Generalverdacht,

und der Islam wird pauschal als

gewalttätige Religion angesehen. Dazu

tragen ganz entscheidend die Medien
bei: Diese prägen unsere Bilder und
Vorstellungen vom Islam und den
Musliminnen. Denn die meisten Schweizerinnen

haben keinen direkten Kontakt

zur muslimischen Bevölkerung und
machen sich ihr Bild vom Islam aufgrund
der Medienberichterstattung. Die
Massenmedien berichten aber generell fast

nur über «Sensationen», Konflikte und

Probleme und nicht über den Alltag
oder die Normalität. Terrorismus,
Verschleierung und Unterdrückung der

Frauen, Ehrenmorde, Zwangsehen: Dies

sind die Themen, unter denen der Islam

in den Medien erscheint und die diesen

als rückständige, gewalttätige und
frauenfeindliche Religion erscheinen lassen.

Auffällig in den Islam-Debatten ist,

dass meist Frauenrechte beziehungsweise

die Gleichstellung der Geschlechter

als Massstab für die Verträglichkeit mit

unserer demokratisch-säkularen Gesellschaft

ins Feld geführt werden, und dies

170



insbesondere von rechtsbürgerlichen
Kreisen, denen Frauenrechte bisher kein
Anliegen waren. Mit anderen Worten:
Die Frauenfrage wird bewusst aufgegriffen,

um Emotionen gegen die «fremde»

Religion Islam und die Musliminnen zu
schüren. Mit dem Islam werden eine Reihe

von kulturellen Praktiken verknüpft,
die Frauen betreffen und zu verurteilen
sind, aber mit dem Islam als Religion
nichts zu tun haben wie Zwangsheiraten,

Genitalverstümmelung und Ehrenmorde.

Gegen solche Vorurteile und
Desinformationen hilft nur eins: mehr Wissen
über den Islam und konkrete Begegnungen

mit Musliminnen, um diese Urteile
überhaupt als Vor-Urteile zu erkennen
und sie abzubauen. Der direkte Kontakt
und die Begegnungen mit Andersgläubigen

werden meist als persönliche Be¬

reicherung erfahren. Die Sicht von
Menschen anderer religiöser Zugehörigkeit
zu kennen - ihre Vorstellungen vom
Leben und ihre Träume -, Einblicke zu
erhalten in ihre religiösen Traditionen, in
die Vielfalt ihrer Lebensweisen und
Alltagsgestaltung, hilft nicht nur, Misstrauen

und Ängste abzubauen. Die
Begegnungen machen auch bewusst, dass

Menschen anderer Religionszugehörigkeit

- wie wir auch - nicht allein durch
ihre Religion geprägt sind und ihre Bio-
grafien so vielfältig und unterschiedlich
sind wie unsere.

Mit Unterschieden produktiv
umgehen

Auf die Unterschiede kommt es an! Damit

ist gemeint, dass wir lernen sollten,
die Anderen nicht nur in dem zu achten,
womit sie mit uns übereinstimmen, son-

Illustration Corinna
Harten, TransAtlantik
1/1991, Archiv Baer



dern auch in ihrer Besonderheit, die sich
von unserem Eigenen unterscheidet.
Denn normalerweise begegnen wir
Anderen, Fremden mit den eigenen
Weltbildern und Wertvorstellungen. Und
dies führt dann meist da/u, dass wir
versuchen, das uns Fremde bzw. die
Unterschiede entweder durch Vereinnahmung

oder durch Ausgrenzung zum
Verschwinden zu bringen.
Differenzverträglichkeit, die Fähigkeit,
Unterschiede nicht überwinden zu wollen,
sondern sie auszuhalten und zu respektieren,

bildet deshalb eine der Kernkom-
' Interreligiöser Think- petenzen in der Begegnung mit religiö-
Tank, Leitfaden für ser Vielfalt. Es geht darum zu lernen,
den interreligiösen religiöse und kulturelle Unterschiede
Dialog, Basel 2. Aufl. -i.iir.ji j r-
2oi4

nicht als Bedrohung des Eigenen zu
sehen, sondern diese Vielfalt als Bereicherung

und als Erweiterung des eigenen
Horizonts zu erkennen. Denn sie öffnet
uns die Augen für die vielfältigen und
unterschiedlichen Facetten der menschlichen

und der göttlichen Wirklichkeit.

Dialog der Religionen
Um eine solche offene Begegnung in
gegenseitigem Respekt geht es im
interreligiösen Dialog. Dieser umfasst
verschiedene Ebenen wie beispielsweise
den institutionellen Dialog zwischen
Gremien, den theologischen Dialog
über Glaubensfragen, den Dialog des

Lebens im Alltag der Menschen sowie
den ethischen Dialog im gemeinsamen
Handeln auf eine Kultur des Friedens
und der Gerechtigkeit hin. Immer aber
meint Dialog eine bestimmte Form der
Verständigung und der Begegnung: eine
wechselseitige Kommunikation, die aus
einer Grundhaltung der radikalen
Anerkennung der Anderen hervorgeht,
ihrer Wertschätzung als prinzipiell
gleichberechtigtes und gleichwertiges Du.

Mit dem Dialog ist auch eine
bestimmte Art des Verstehens verbunden:
Es geht darum, die Anderen so zu verstehen,

wie sie sich selbst verstehen; einen
Perspektivenwechsel vorzunehmen und
mit den Augen der Anderen sehen zu

lernen. Ein Beispiel: Um den Koran zu

verstehen, sollten wir nicht von aussen,
mit dem Blick der historisch-kritischen
Methode der christlichen Bibelauslegung

auf den Koran schauen, sondern
versuchen, den Koran und seinen
Stellenwert im Islam so zu verstehen, wie dies

muslimische Gläubige tun. «Der
Koran ist im Islamdas,was - sehrvereinfacht
ausgedrückt - Jesus im Christentum ist:

Beide sind Wort Gottes - Fleisch geworden

der eine, Rede geworden der andere.

Der Koran ist also sozusagen die <Inver-

bation> Gottes im Unterschied zur <In-

karnation> Gottes in Jesus Christus.»1
Es geht im Dialog aber auch darum,

das Eigene mit den Augen der Anderen
neu zu sehen. Oder wie der jüdische
Philosoph Emmanuel Levinas meint: Es

geht darum, sich selbst durch den Anderen

kennen zu lernen. Der Dialog der

Religionen bietet die Chance, die eigene

Religion im Spiegel anderer Religionen
zu sehen und neu verstehen zu lernen.

Dabei ist zu beachten, dass Religionen

keine monolithischen Blöcke sind.

Es gibt weder die Juden noch die Christen

noch die Muslime. Es gilt also nicht

nur die interreligiöse Diversität
anzuerkennen, sondern ebenso die innerreligiöse

und bei interreligiösen Begegnungen

dieVielfalt an Strömungen innerhalb
aller beteiligter Religionen bewusst zu

machen. Und es gilt der Gefahr der

«Identitätsfalle» (Amartya Sen)
entgegenzuwirken und die interreligiösen
Akteurinnen nicht einzig auf ihre
religiöse Identität zu reduzieren.

Kein herrschaftsfreier Diskurs
Was im interreligiösen Dialog häufig
übersehen wird, ist der gesellschaftliche
Kontext, in dem dieser stattfindet. Dieser

Kontext ist von strukturellen Asymmetrien

geprägt: Es gibt ein Machtgefälle
zwischen Christinnen als Angehörige
der Mehrheitsgesellschaft und -religion
und Juden/Jüdinnen, Musliminnen,
Buddhistinnen, Hinduistlnnen usw. als

einer - auch religiös - benachteiligten

172



Minderheit. Diese Asymmetrie hat
Auswirkungen auf die Dialogteilnehmerinnen

und ist häufig die unbewusste
Ursache von interreligiösen Konflikten: So

sind sich Angehörige der Mehrheits-
gesellschaft meist nicht im Klaren, dass

sie im Dialog die Definitionsmacht
beanspruchen und die Norm setzen, an der
die Anderen gemessen werden. Umgekehrt

werden Angehörige religiöser
Minderheiten häufig in die Position
gedrängt, ihre Glaubensvorstellungen
erklären und verteidigen zu müssen, was
dazu führen kann, dass sie die eigene

Religion idealisieren. Zudem ist die
christliche Seite meist von theologischen
Fachleuten vertreten, auf der Seite der

religiösen Minderheiten sind es dagegen
oft Laien und Laiinnen. Auch dieses

Gefälle ist einem Dialog auf Augenhöhe
nicht förderlich. Dialogveranstalterln-
nen sollten daher versuchen, diesen

Asymmetrien in der Dialoganlage möglichst

entgegenzuwirken.2

Vielfältige christliche Identität
Ein Dialog, der auf radikalem Respekt
vor dem Gegenüber und seinen religiösen

Überzeugungen beruht, der sich
einlässt auf die Begegnung mit den
Schätzen anderer Glaubenstraditionen,
kann auch zu einer Veränderung der
eigenen religiösen Identität führen. Er
schliesst die Möglichkeit ein, dass die
mitgebrachten Gewissheiten in Frage
gestellt werden, sich verändern und
erweitern, so dass nicht nur die fremden
Traditionen, sondern auch die eigenen
in einem anderen Licht erscheinen. Dies
kann als Erweiterung des eigenen Glaubens

erfahren werden oder aber als

Gefährdung seiner «Reinheit», als Gefährdung

der eigenen christlichen Identität.
Ängste vor Letzterem wurzeln in der

Auffassung, dass es so etwas wie einen
reinen, geschichtslosen Wesenskern des
christlichen Glaubens gibt. Doch dies
war nie der Fall: Christliche Identität ist
von Anfang an pluralistisch gewesen
und im Austausch und in der Auseinan¬

dersetzung mit dem jeweiligen kulturellen

Kontext gebildet worden, wie ein
Blick ins Neue Testament zeigt. Am
Anfang des Christentums stand keine
einheitliche christliche Identität, sondern
eine Vielfalt von Christuszeugnissen.
Und dieser Prozess hat sich fortgesetzt:
Es gab nie eine einzige christliche Identität.

Diese hat sich in jeder neuen Zeit
und Kultur neu ausgeprägt: im Rück-

bezug auf den biblischen Jesus von Na-
zaret und seine Botschaft und in Relation

zu anderen Überzeugungen des

jeweiligen Kontexts.

Offenheit für andere religiöse Wege
Wenn sich christliche Identität theologisch

als Prozess der immer neuen
Orientierung an Jesus als dem Christus
formt, an seiner Gottes- und Menschenbeziehung,

wie sie in seiner Reich-

Gottes-Verkündigung und -Praxis zum
Ausdruck kommt, dann vollzieht sie

sich vor allem auf dem Weg der Nach- »Dazu ausführlicher:
folge - und zwar unter den kontextu- Leitfaden für den in-
ellen Bedingungen der eigenen Zeit, terreligiösen Dialog,

Nicht die religiöse Selbstbehauptung 32-38.

durch absolute Wahrheitsansprüche
(«Jesus Christus ist der einzige Weg zum
Heil»), kann dann beanspruchen,
Kennzeichen wahrer Christlichkeit zu sein,
sondern die christliche Praxis: «An
ihren Früchten werdet ihr sie erkennen.»

Es ginge so gesehen für Christinnen
dann nicht darum, die Exklusivität Jesu

Christi gegenüber anderen Heilsgestalten

und religiösen Heilswegen zu
behaupten, sondern darum, durch ihren
Glaubensvollzug und ihre soziale Praxis

aufzuzeigen, dass seine befreiende
Botschaft vom Gottesreich, seine
Lebenspraxis und die darin erfahrbar gewordene

Gegenwart Gottes für sie von
bleibender Gültigkeit ist. Eine solcherart
verstandene christliche Identität bietet
keinen Boden für Identitätsängste. Sie

sieht in der Begegnung mit anderen

Glaubenswegen vielmehr eine Bereicherung:

In der Begegnung mit anderen

religiösen Erfahrungen göttlicher Gegen-

173



3 Dazu ausführlicher:
Doris Strahm/Ma-
nuela Kalsky (Hg.),
Damit es anders wird
zwischen uns.
Interreligiöser Dialog aus

der Sicht von Frauen,
Ostfildern 2006.

Doris Strahm, Dr.
theol., freischaffende
feministische Theologin

und Publizistin,
Mitgründerin und
Vizepräsidentin des

Interreligiösen Think-
Tank (www.inter-
relthinktank.ch).

wart kann sich der eigene Glaube
vertiefen und erweitern, können absolut

gesetzte oder erstarrte theologische
Interpretationsmuster aufgebrochen werden

auf das «göttliche Geheimnis hin, in
dem wir leben und sind» (Ivone Gebara).

ren religiösen Traditionen, um die patri-
archalen Strukturen zu transformieren.3

Der interreligiöse
Think-Tank hat aktuell

einen «Leitfaden

für den interreligiösen
Dialog» herausgegeben,

der häufige
Stolpersteine im
interreligiösen Dialog
aufzeigen und vermeiden

helfen will (vgl. auch
in diesem Heft S. 178).

Bezug und Kontakt:
info@interrelthink-
tank.ch

Frauen im interreligiösen Dialog
Während die institutionellen Religionsdialoge

mehrheitlich von Männern
dominiert sind, gibt es weltweit viele
Dialogprojekte von Frauen, die aber noch

wenig zur Kenntnis genommen werden.
In diesen geschieht off ein «Dialog des

Lebens», in dem es nicht in erster Linie
um Debatten unterschiedlicher
theologischer Konzepte geht, sondern um den
Prozess des Dialogs selbst und das
Kennenlernen anderer religiöser Traditionen.

Wichtig sind aber auch persönliche

Begegnungen und Beziehungen,
der Austausch über praktische Themen
des Alltags und das Teilen des gelebten
Glaubens.

Dies hat auch damit zu tun, dass

Frauen im interreligiösen Dialog selten

Repräsentationsrollen einnehmen, da in
allen Religionsgemeinschaften religiöse
Autorität und Leitungsämter mehrheitlich

in den Händen von Männern liegen.
Frauen sind daher oft freier, ihre eigene
Meinung zu vertreten, und brauchen
nicht die Interessen ihrer Religionsgemeinschaft

gegenüber den Dialogpartnerinnen

zu vertreten. Die Tatsache, dass

in allen Religionsgemeinschaften Frauen
an den Rand gedrängt werden und Männer

die Definitionsmacht innehaben,
führt auch dazu, dass viele Frauen einen
kritischen Blick auf die eigene religiöse
Tradition haben und diese nicht von
vornherein als die bessere Religion
verteidigen müssen. Ein Schlüsselwort in
den interreligiösen Dialogen von Frauen
ist daher Veränderung: Veränderung der
patriarchalen religiösen Traditionen
und Strukturen. Frauen eignen sich die
Definitionsmacht an, lesen die Heiligen
Schriften mit ihren Augen und suchen
nach den befreienden Elementen in ih-

Eine gemeinsame befreiende Praxis
Viele im Dialog engagierte Frauen legen
das Gewicht stärker auf ethische als

auf dogmatische Fragen. Es geht ihnen
nicht nur um eine Veränderung der

negativen, Ausschluss und Gewalt
fördernden Strukturen religiöser Traditionen,

sondern um die Gestaltung eines

gesellschaftlichen Zusammenlebens, in

dem alle Religionen gleichberechtigt
sind, Männer und Frauen respektvoll
miteinander umgehen und in dem Platz

ist für religiöse und kulturelle Vielfalt
und viele unterschiedliche Identitäten.

Angesichts des zunehmenden
Fundamentalismus in allen
Religionsgemeinschaften, der bekanntermassen mit
Geschlechterkonservatismus und patri-
archaler Beschneidung der Freiheit und

Selbstbestimmung von Frauen einhergeht,

wäre ein gemeinsames Handeln

von Frauen unterschiedlicher
Religionszugehörigkeit im Kampf gegen patriar-
chale Strukturen und Traditionen
besonders wichtig. Frauen hätten viele

gemeinsame Ziele: ein Ende der
Ungleichheit und der Gewalt gegen Frauen,

Zugang zu Ressourcen und Macht, ein

gleichberechtigter Platz sowie Interpre-
tations- und Definitionsmacht in ihren

Religionsgemeinschaften.
Ein ethisch motivierter interreligiöser

Dialog will also nicht nur der
Verständigung mit den Anderen dienen,
sondern einer gemeinsamen
befreienden Praxis: Wir müssen nicht dasselbe

glauben, um miteinander und aneinander

gut handeln zu können (Amira
Hafner-AI Jabaji). Interreligiöser Dialog ist

so gesehen ein gesellschaftliches Projekt,
das die radikale Anerkennung der
«Anderen», religiöse Vielfalt und ein gerechtes

und respektvolles Zusammenleben
fördern will: «Damit es anders wird
zwischen uns.» •

174


	Damit es anders wird zwischen uns

