
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 6

Artikel: "Wählt das Leben" : Predigt im Schlussgottesdienst der Ökumenischen
Versammlung in Mainz, 4. Mai 2014

Autor: Wartenberg-Potter, Bärbel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1

Am Sinai, dem Schicksalsberg, steht

Mose mit dem Volk Israel nach einer

vierzigjährigen, fluchtartigen Pilgerreise
durch die Wüste. Gott legt dem Volk die

Ratschläge und Wegweisungen der Tora

vor. Sie stehen vor einer Entscheidung:
«Siehe, ich lege dir heute das Leben und
das Glück, den Tod und das Unglück vor.
Ich rufe heute Himmel und Erde euch

gegenüber als Zeugen auf... Wahle das

Leben, damit du lebst und deine
Nachkommen auch leben können.» (5. Mose

30,15 und 19h Bibel in gerechter Sprache)

Das Drama ist nur: Wie wählt man
das Leben? Es ist ja durchaus nicht klar
und eindeutig. Was oft verführerisch
nach Leben aussieht, ist eine tödliche
Sackgasse. Der richtige Weg ist gewiss
nicht immer der leichteste.

Auch wir stehen heute vor einerWahl:
Teilzunehmen an der grossen Transformation,

der inneren in Geist und Gemüt
und der äusseren in der Gesellschaft und
auf der ganzen Erde.

Die Weisungen der Bibel liegen uns
vor. Wir können JA oder NEIN sagen.

Auch heute gibt es Zeuginnen des

Dramas. «Himmel und Erde rufe ich euch

gegenüber zu Zeugen.» Die galak-
tischen Weiten, die Tiefe der Meere, die

Atmosphäre und die Einzeller, die Pflanzen,

die Tiere: Sie alle sind Zeugen. Sie

alle richten ihre gespannte Aufmerksamkeit

auf dieses seltsame Geschöpf,
den «homo sapiens». Er, im Besitz
grösster Macht, hat die Möglichkeit, das

Lebenshaus alles Lebendigen zu
vernichten: durch die Atomkraft, durch den
Klimawandel, die Vergiftung von Land
und Meer, durch sinnloses Wachstum.
Durch das Anzetteln neuer Kriege.

Gott aber, der/die unverbesserliche
Liebhaberin des Lebens, ruft den Menschen

zu: Wählt das Leben!

2

Wir haben in diesen Tagen an der
Ökumenischen Versammlung in Mainz das

Bärbel Wartenberg-Potter

«Wählt das Leben»
Predigt im Schlussgottesdienst der Ökumenischen
Versammlung in Mainz, 4. Mai 2014

«Siehe, ich lege dir heute das Lehen und das Glück, den

Tod und das Unglück vor. Ich rufe heute Himmel und
Erde euch gegenüber als Zeugen auf... Wähle das Lehen,

damit du lebst und deine Nachkommen auch leben

können.» 5. Mose 30,15 und 19t

165



Fieber des Planeten gemessen.
Ungerechtigkeit, Unfrieden und Zerstörungder

Schöpfung haben höchste Pegelstände
erreicht. Mutter Erde, Gaia, seufzt und
schwitzt, erschöpft von den Masslosig-
keiten der Menschen. Das kunstvolle
Gleichgewicht des Lebens droht zu

kippen.

All dies haben wir besprochen,
bedacht, beweint, ins Gebet genommen.
Aber wir haben uns auch gestärkt und
erinnert: Viele kleine (und grosse)
Menschen an vielen kleinen Orten haben das

Gesicht der Erde verändert - und zwar
zum Guten!

Wir haben es erlebt: Die Atomraketen
sind aus dem Hunsrück abtransportiert
worden. Mandela ist nach 27 Jahren aus

dem Gefängnis getreten. Die Berliner
Mauer fiel durch eine gewaltlose
Revolution. Mit allen Schönheitsfehlern, die
diese Wunder auch haben. Menschen
wählen das Leben!

Jetzt werden wir vom Ökumenischen
Rat der Kirchen in Genf und von
Franziskus, dem neuen Papst, erneut auf die

Pilgerreise geschickt an Orte der Sorge
und des Protestes, aber auch an Orte
gelingenden Lebens.

Nur erscheint unsere Gerechtigkeitsund

Friedensarbeit heute in einem neuen

scharfen Licht. Leonardo Boff, der die
Sache aus Lateinamerika betrachtet, sagt

mit dramatischer Deutlichkeit: «Entweder

wir ändern die Richtung oder uns
könnte das Schicksal der Dinosaurier
ereilen.»1 Der globale Lebensraum, in
Jahrmillionen entwickelte Formen des

Lebens stehen auf dem Spiel. Alle Nöte
werden sich verschärfen, wenn es nicht
gelingt, das steigende Fieber der Erde zu
senken.

Die Lebens-Luft ist schon dünner
geworden in Peking, Paris und einigen
deutschen Städten. Unsere Kindeskinder
werden mit Atemmasken umhergehen.

Es wird mehr Flüchtlinge, mehr Hun-

gertote, mehr Kriege, mehr Migration
geben. Lampedusa in Hamburg und
Berlin. Dem steigenden Fieber der Erde

muss unsere höchste Aufmerksamkeit
gelten!

Gott aber sagt noch immer
grossherzig und hoffend: Wählt das Leben.

Wir werden uns mit dieser Situation
nicht abfinden. Hier und heute werden

wir uns noch einmal aufdie Seite des
Lebens stellen, noch einmal entschiedener

unsere Ziele und unseren Lebensstil unter

die Lupe nehmen, die Pilgerreise
noch einmal beginnen. Wir werden das

«Priesterlnnentum aller Gläubigen für
die Bewahrung des Lebens» wahrnehmen.

Das «Lebenshaus Erde» bewohnbar

halten mit all unserer Kraft. Um der

Enkel, der Menschheitsfamilie willen.

Um der Schönheit und Heiligkeit der

Geschöpfe willen. Wir wollen erreichen:

«the maximum of good for the maxi-

mum of people and creatures». «Das

grösstmögliche Gute für die grösstmög-
liche Zahl von Menschen und Geschöpfen.»

3

Eine Pilgerreise beginnt mit der

Entdeckung der Langsamkeit. Pilgerinnen
und Pilger beginnen, ihre Mit-Ge-
schöpfe zu sehen. Die Pflanzen am Weg.

Die Tiere im Wald. Den Wind und den

Regen. Sie essen bald keine Tiere mehr.

Mit Haut und Haaren erleben sie: Wir
sind Teil eines grossen Ganzen. Wir
leben, weil anderes lebt. In der Schönheit

eines Hummelfluges sehen sie: Gott ist

in den kleinsten Dingen am aller-

grössten. Gott ist ein Künstler, eine

Künstlerin - und kein Ingenieur!
Pilgern heisst leichtfüssig werden.

Dinge zurücklassen.
Dazu gehören einige theologische

Brocken: der Anthropozentrismus. Ein

neues Wort, das wir schleunigst lernen

sollten. Lange wurde gelehrt, der Mensch,

der anthropos (griech.) sei die Krone der

Schöpfung, das Zentrum alles Geschaffenen.

Der Mensch stehe immer und

überall im Mittelpunkt und dürfe
deshalb alles andere Geschaffene für seine

eigenen Zwecke verwenden. Himmel

166



und Erde ruft Gott als Zeugen der
Anklage gegen diese Form menschlicher
Selbstsucht auf. Den Anthropozentris-
mus. Denn galt bisher, dass die Natur
den Menschen bedroht, so ist jetzt das

Gegenteil der Fall. Der Mensch bedroht
die Natur.2

Gottes Plan, die «Missio Dei», wie ich

von Philip Potter3 gelernt habe, gilt nicht
nur den Menschen. Er gilt allem
Geschaffenen. Dem Netz des Lebens. Der
Mutter Erde.

Heute zeigt sich als wichtigste Aufgabe

der Christenheit, diese Mittelpunkt-
Stellung des Menschen in der planetarischen

Gemeinschaft theologisch neu
zu durchdenken und zu revidieren. Wir
brauchen am Beginn des 21. Jahrhunderts

einen radikalen Neuentwurf der
Theologie. Es geht um die Rettung des

Lebens, auch der Menschen, aber nicht
nur der Menschen. Es geht um nichts
weniger als eine kopernikanische Wende.

Der Mensch ist nicht mehr der
Mittelpunkt des Universums. «Mensch tritt
aus dem Mittelpunkt und werde Mit-
Geschöpf!» Ein paar grüne Gebete und
begrünte Dächer genügen da nicht. Sie

beantworten nicht die Frage: «Wo ist
Dein Bruder Bär, wo sind deine Schwestern,

die Bienen?» Es muss uns durchs
Herz gehen. Mit reformatorischem,
lutherischem Mut müssen wir die
theologischen Brocken beseitigen, die dem
Plan Gottes widerstreiten.

Pilgern heisst leichtfüssig werden.
Zurückzulassen wäre auch die

Herrschaftssprache, die vom «Herrn, der alles

so herrlich regieret», spricht. Sie hat
ein Bild, eine Metapher patriarchalen
Denkens im Zentrum unserer
Frömmigkeit verfestigt. Das Beherrschen
wird, davon abgeleitet, zum höchsten
Ziel menschlicher Daseinsverwirklichung.

Der Herrschaft aber haftet der
Geruch von Gewalt und Zwang an. Die
Ehrfurcht vor dem Lebendigen und die
Demut werden dadurch geschwächt,
wenn nicht ausser Kraft gesetzt.

Jesus sprach von Gott als «Abba», Vä¬

terchen. Das scheint auch mir als
feministischer Theologin zumindest eine
herrschaftsarme, vielleicht herrschaftskritische

Metapher für Gott zu sein.
Jesus sagt auch: Bei Euch soll es nicht herr-
schaftsmässig zugehen. Heute wissen
wir: Das Herrschen über die Natur
zerstört das Lebenshaus, in dem wir selbst
leben. Für Jesus ist Gottes Macht exousia,
die befähigende Macht, Kraft der
Gerechtigkeit, Wahrheit, Gewaltffeiheit und
Feindesliebe. Auch die Kraft in der
Schöpfung. Statt von Beherrschung sollten

wir von der Kunst des Zusammenlebens,

Konvivenz, sprechen. Statt von
Gottes Herrschen von Gottes Walten.

Reinigen wir unser Denken und
unsere Frömmigkeitssprache von den
Bildern der Beherrschung. Die Bibel hat
viele Namen für Gott: Licht, Stern, Fels,

Quelle, Brot, oder wie der Dichter
Teerstegen sagt: «Luft, die alles füllet, drin wir
immer schweben; aller Dinge Grund
und Leben».

Wir, die wir an sehr verschiedenen
Stellen der oikumene, der ganzen
verstörten Erde in Gerechtigkeits- und
Friedensprojekten engagiert sind und bleiben,

lernen noch einmal für die neue
Strecke des Pilgerweges: Der Anthropo-
zentrismus und die Beherrschungssucht
liegen am Grunde aller Ungerechtigkeit,
allen Unfriedens, aller Mit-Weltzerstörung

und Verzweckung. Neue alte

Erscheinungsformen der Sünde. Das gilt es

gründlich zu durchdenken und bewusst

zu machen an jedem unserer Projekte
und sie ganzheitlich aufzustellen.

4

Pilgern heisst leichtfüssig werden und
ein frohes Herz gewinnen.

Liebe Geschwister, wir haben in
Mainz neue Erkenntnisse gewonnen.
Gemeinschaft erlebt. Wir sollen aber

nicht mit schwerem Herzen weggehen.
Da hilft nur die alt-neue Medizin der

Aktionsgruppen: Tut etwas! Gemeinsam!

Verweigere dich dem falschen Leben, der
falschen Sprache.

167



Desmond Tutu hat uns kürzlich erinnert,

dass das bei der Apartheid funktioniert

hat. Heute sei passiver Widerstand

gegen die Hauptverursacher der

Mitweltzerstörung angesagt. Boykottieren
haben wir doch schon gelernt! Auch

wenn wir uns selbst boykottieren
müssten! Zu viele verdienen sich an dieser

Zerstörung eine goldene Nase. Und
füllen den prallen deutsche Steuersäckel,

zum Beispiel die deutsche Autoindustrie
mit ihren Riesengeschäften in China.

Vielleicht stecken wir für müde und
kleingläubige Zeiten einen Zettel mit
dem Zitat von Samuel Beckett in die
Tasche: Ever tried / Everfailed / No matter
/ Try again / Fail again / Fail better.

Immer wieder versucht / Immer wieder
gescheitert / Einerlei / Wieder versuchen /
Wieder scheitern / Besser scheitern.

Tun wir etwas! Wir Christenmenschen

nehmen uns vor, unser eigenes
Haus theologisch vom Anthropozentris-
mus, vom Herrschaftsdenken und von
der Herrschaftssprache zu reinigen.
Vielleicht auch an den theologischen Fakultäten?

Zu all dem brauchen wir wirklich

grosses Gottvertrauen. Damit wir uns -
mit Gottes Hilfe - am eigenen Zopf aus

dem Sumpf ziehen können. Und bei
diesem Versuch halten wir uns am
Glaubensmut der ökumenischen Geschwister

fest, die singen: «He/She has got the

whole world in his/her hands.». Glauben

wir das noch wirklich?
Dazu wünsche ich uns ein so frommes

Gemüt, wie es die afrikanischen
Bäuerin hat, die sagte: «It is God, who

drives away the flies from the cow, who
has no tail.»: «Es ist Gott, der die Fliegen

von der Kuh vertreibt, die keinen

Schwanz mehr hat.»
Unsere ökumenischen Träume lassen

wir uns nicht ausreden, nicht die grossen,

nicht die kleinen. Kürzlich habe ich

geträumt: Ich stehe am Strassenrand. Da

kommt Papst Franziskus im
selbstgesteuerten Kleinwagen vorbei und lädt

mich zu einer Konferenz über die
Ordination katholischer Frauen ein. Das ist

nicht ausgedacht, das habe ich tatsächlich

in einer Nacht geträumt. Erzählen

wir uns schöne glückliche Geschichten

wie die von dem jungen Mann, der nach

siebenjähriger Dienstzeit einen Klum-

Martina Gassert

Leben statt Zerstörung
Ökumenische Versammlung in Mainz

Vom 30. April bis 4. Mai 2014 fand in Mainz
eine Ökumenische Versammlung unter dem
Motto «Die Zukunft, die wir meinen - Leben

statt Zerstörung» statt. 25 Jahre nach der
ersten europäischen Ökumenischen Versammlung

in Basel wurde derWeg zu mehr «Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung»

in Mainz fortgesetzt. Zu diesem «Pilgerweg»

hatte auch der Ökumenische Rat der
Kirchen ORK an seiner letzten Vollversammlung

im November 2013 in Busan (Korea)
aufgerufen.

Weit über fünfhundert Teilnehmerinnen,
darunter Dutzende aus der Schweiz, haben
sich in vier Plenarveranstaltungen und hundert

Workshops mit den Themen «Gieriges
Geld-SolidarischesWirtschaften», «Klimawan¬

del und Biosphärenkrise - Chancen für eine

<Grosse Transformation») und «Kein Blut für

Rohstoffe-Gerechter Frieden statt militärische

Gewalt» auseinandergesetzt.
Wie Papst Franziskus in seinem Schreiben

«Evangeliigaudium» vom November 2013 sich

entschieden gegen eine «Wirtschaft der

Ausschliessung und der ungleichen Verteilung
der Einkommen» und die ihr zugrundeliegende

Vorherrschaft des Geldes wendet, so

sahen auch mehrere Referentinnen der
Ökumenischen Versammlung die Hauptursache
der globalen Probleme in der systemischen
Gier unseres Wirtschaftssystems, das ohne

Wachstum nicht funktioniert.
Meehyun Chung, Theologieprofessorin in

Seoul/Südkorea, und Beat Dietschy,
Zentralsekretär von Brot für alle, führten die Gier nach

immer mehr auch auf Descartes zurück, der

die Erde als Objekt (Ware) und den Menschen

als Subjekt (Herrn über die Erde) angesehen
hatte. Dem stellten sie die Denkweise christ-

168



pen Gold verdient hat, den er auf den
Schultern nach Hause schleppt. Als er
ihm zu schwer wird, tauscht er ihn gegen
ein Pferd, auf dem er reiten kann; und
dieses gegen eine Kuh, mit deren Milch
er seinen Durst löschen kann; diese

gegen ein Schwein, eine Gans, einen Mühlstein,

der ihm am Ende aus Versehen in
den Brunnen fällt. Frohgemut springt er
davon, endlich seiner Sorgen ledig. Bei

jedem Tausch sah er das neue Glück, das

sich ihm öffnete. Er hat es aufgegeben,
ein reicher Jüngling sein zu wollen, und
wurde so ein Hans im Glück.

Die Goldklumpenträger der Welt
sehen in ihm einen Toren. Glücklich aber
wird Hans auf Dauer nur dann wirklich,
wenn er in einer solidarischen Gemeinschaft

von Menschen leben kann, in der
sich die Minimalisten wie Hans vermehren

und andere mit dem «Glück des We-

niger-Habens» anstecken können - um
der Zukunft der Erde willen.

Jesus sagt: «Seht die Vögel unter dem
Himmel an: sie säen nicht, sie ernten
nicht, sie sammeln nicht in die Scheunen;

und euer himmlischer Vater
ernährt sie doch... Schaut die Lilien auf

dem Feld an, wie sie wachsen: sie arbeiten

nicht, auch spinnen sie nicht. Ich sage

euch, dass auch Salomo in aller seiner
Herrlichkeit nicht gekleidet gewesen ist
wie eine von ihnen». (Mt 6,26-29)

In den Augen der Welt sind das
törichte Sätze, aber sie sind Evangelium für
Pilgerinnen. Für leichtes Lebensgepäck.
Für solidarisches Leben.Auch ein Plädoyer

für mehr fröhliche Leichtfüssigkeit
in unserer Friedens- und
Gerechtigkeitsarbeit. Wir sind manchmal doch
sehr bitterernst unterwegs. Für Hans
und Grete im Glück.

«Siehe, ich lege dir heute das Leben
und das Glück, den Tod und das Unglück
vor. Ich rufe heute Himmel und Erde euch

gegenüber als Zeugen auf... Wähle das

Leben, damit du lebst und deine
Nachkommen auch leben können.» Amen. •
'Leonardo Boff, Zukunft für Mutter Erde.
München 2012,24.
2 Ingeborg Gabriel, «Die Faszination von
Herrschaft...», in: Geiko Müller Fahrenholz,
Friede mit der Erde, Frankfurt 2010,84.
3 Philip Potter war 1972 bis 1984 Generalsekretär

des Ökumenischen Rates der Kirchen und
ist mit Bärbel Wartenberg-Potter verheiratet.

Bärbel Wartenberg-
Potter, geboren 1943,

evangelische Pfarrerin,
war von 1980 bis 1985

Direktorin der Abteilung

«Frau in Kirche
und Gesellschaft» des

Ökumenischen Rates

der Kirchen in Genf.
Von 1985 bis 1990 war
sie in Jamaica als

Theologiedozentin und

gleichzeitig Universi-

tätspfarrerin tätig. 1991

wurde sie Gemeinde-

pfarrerin in Stuttgart,
2001 bis 2008 Bischöfin
der Nordelbischen
Evangelisch-Lutherischen

Kirche. Vor
kurzem erschien ihre

Autobiografie: Bärbel

Wartenberg-Potter,
Anfängerin.
Zeitgeschichten meines

Lebens, Gütersloher

Verlagshaus, Gütersloh

2013.

www. baerbel-warten-

berg-potter.de

licher Mystikerinnen wie Hildegard von Bingen
und der indigenen Völker gegenüber, die eine
gemeinschaftliche Lebensweise praktizieren
und den Mensch als Gast auf der Erde betrachten.

Daraus folgt eine Spiritualität der
Dankbarkeit, Demut (humilitas-Erdverbundenheit)
und des Genügens (Suffizienz). In diesem
Zusammenhang stellte Alberto Acosta, ein
ecuadorianischer Ökonom und Politiker, die
indigene Philosophie des «guten Lebens» vor.
Geiko Müller-Fahrenholz, emeritierter
evangelischer Theologieprofessor aus Bremen,
plädierte für eine franziskanische Lebensweise

der Lebensfreude und Genügsamkeit.
Schliesslich forderte Niko Paech,

Ökonomieprofessor in Oldenburg, wieder mehr
Verantwortung zu übernehmen anstatt die
individuelle Freiheit überzubetonen. Heute gehe
es einerseits um die Befreiung von Überfluss
und Konsumüberflutung und die daraus
resultierende Freiheit, neue Wege zu gehen:
mehr Handwerk, weniger Industrie (Regional¬

ökonomie), Selbstversorgung (Subsistenz),
Gemeinschaftsnutzung von Gütern (wie z. B.

Mobility), längere Nutzung von Produkten
durch Reparatur. Als konkretes Beispiel einer

neuen Wirtschaftsform stellte Christian Felber

aus Wien das Modell der «Gemeinwohlökonomie»

vor, an dem sich bereits viele
Unternehmen - allein in der Schweiz rund fünfzig

- beteiligen (www.gemeinwohl-oekonomie.org).
In all diesen Ideen und Initiativen kündigt

sich eine grosseTransformation von Wirtschaft
und Gesellschaft an. Da Wandlung auch zum
Wesen der Kirche gehört, könnten die Kirchen
eineVorreiterrolleindiesemTransformations-

prozess einnehmen. Sie könnten Orte sein, an
denen das «gute Leben» nach den Werten des

Gemeinwohls- und derchristlichenTradition

- bereits praktiziert wird und so in die Gesellschaft

hineinwirken. Entsprechend hat die
Ökumenische Versammlung eine Botschaft
verabschiedet, in der sie zur Transformation
vonWirtschaft,PolitikundGesellschaftaufruft.

Martina Gassert,

Theologin, war Mitglied
der schweizerischen

Delegation an der
Ökumenischen

Versammlung in Mainz.

Botschaft von Mainz
und weitere
Dokumente der Ökumenischen

Versammlung:
www.oev2014.de

169


	"Wählt das Leben" : Predigt im Schlussgottesdienst der Ökumenischen Versammlung in Mainz, 4. Mai 2014

