Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 6

Artikel: "Wahlt das Leben" : Predigt im Schlussgottesdienst der Okumenischen
Versammlung in Mainz, 4. Mai 2014

Autor: Wartenberg-Potter, Barbel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514112

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1

Am Sinai, dem Schicksalsberg, steht
Mose mit dem Volk Israel nach einer
vierzigjahrigen, fluchtartigen Pilgerreise
durch die Wiiste. Gott legt dem Volk die
Ratschlage und Wegweisungen der Tora
vor. Sie stehen vor einer Entscheidung:
«Siehe, ich lege dir heute das Leben und
das Gliick, den Tod und das Ungliick vor.
Ich rufe heute Himmel und Erde euch
gegeniiber als Zeugen auf... Wihle das
Leben, damit du lebst und deine Nach-
kommen auch leben kénnen.» (5. Mose
30,15 und 19f; Bibel in gerechter Spra-
che)

Das Drama ist nur: Wie wahlt man
das Leben? Es ist ja durchaus nicht klar
und eindeutig. Was oft verfiihrerisch
nach Leben aussieht, ist eine todliche
Sackgasse. Der richtige Weg ist gewiss
nicht immer der leichteste.

Auch wir stehen heute vor einer Wahl:
Teilzunehmen an der grossen Transfor-
mation, der inneren in Geist und Gemiit
und der dusseren in der Gesellschaft und
auf der ganzen Erde.

Die Weisungen der Bibel liegen uns
vor. Wir konnen JA oder NEIN sagen.

Auch heute gibt es Zeuglnnen des
Dramas. «Himmel und Erde rufe ich eu-
ch gegeniiber zu Zeugen.» Die galak-
tischen Weiten, die Tiefe der Meere, die
Atmosphire und die Einzeller, die Pflan-
zen, die Tiere: Sie alle sind Zeugen. Sie
alle richten ihre gespannte Aufmerk-
samkeit auf dieses seltsame Geschopf,
den «homo sapiens». Er, im Besitz
grosster Macht, hat die Moglichkeit, das
Lebenshaus alles Lebendigen zu ver-
nichten: durch die Atomkraft, durch den
Klimawandel, die Vergiftung von Land
und Meer, durch sinnloses Wachstum.
Durch das Anzetteln neuer Kriege.

Gott aber, der/die unverbesserliche
LiebhaberIn des Lebens, ruft den Men-
schen zu: Wiahlt das Leben!

2

Wir haben in diesen Tagen an der Oku-
menischen Versammlung in Mainz das

Barbel Wartenberg-Potter

«Wahlt das Leben»

Predigt im Schlussgottesdienst der Okumenischen
Versammlung in Mainz, 4. Mai 2014

«Siehe, ich lege dir heute das Leben und das Gliick, den
Tod und das Ungliick vor. Ich rufe heute Himmel und
Erde euch gegeniiber als Zeugen auf... Wiihle das Leben,
damit du lebst und deine Nachkommen auch leben
konnen.» 5. Mose 30, 15 und 19f

165



Fieber des Planeten gemessen. Unge-
rechtigkeit, Unfrieden und Zerstorung der
Schépfung haben hochste Pegelstinde er-
reicht. Mutter Erde, Gaia, seufzt und
schwitzt, erschopft von den Masslosig-
keiten der Menschen. Das kunstvolle
Gleichgewicht des Lebens droht zu kip-
pen.

All dies haben wir besprochen, be-
dacht, beweint, ins Gebet genommen.
Aber wir haben uns auch gestdrkt und
erinnert: Viele kleine (und grosse) Men-
schen an vielen kleinen Orten haben das
Gesicht der Erde verandert — und zwar
zum Guten!

Wir haben es erlebt: Die Atomraketen
sind aus dem Hunsriick abtransportiert
worden. Mandela ist nach 27 Jahren aus
dem Gefingnis getreten. Die Berliner
Mauer fiel durch eine gewaltlose Revo-
lution. Mit allen Schénheitsfehlern, die
diese Wunder auch haben. Menschen
wihlen das Leben!

Jetzt werden wir vom Okumenischen
Rat der Kirchen in Genf und von Fran-
ziskus, dem neuen Papst, erneut auf die
Pilgerreise geschickt an Orte der Sorge
und des Protestes, aber auch an Orte ge-
lingenden Lebens.

Nur erscheint unsere Gerechtigkeits-
und Friedensarbeit heute in einem neu-
en scharfen Licht. Leonardo Boft, der die
Sache aus Lateinamerika betrachtet, sagt
mit dramatischer Deutlichkeit: «Entwe-
der wir dndern die Richtung oder uns
konnte das Schicksal der Dinosaurier
ereilen.»' Der globale Lebensraum, in
Jahrmillionen entwickelte Formen des
Lebens stehen auf dem Spiel. Alle Note
werden sich verschérfen, wenn es nicht
gelingt, das steigende Fieber der Erde zu
senken.

Die Lebens-Luft ist schon diinner ge-
worden in Peking, Paris und einigen
deutschen Stadten. Unsere Kindeskinder
werden mit Atemmasken umhergehen.

Es wird mehr Fliichtlinge, mehr Hun-
gertote, mehr Kriege, mehr Migration
geben. Lampedusa in Hamburg und
Berlin. Dem steigenden Fieber der Erde

muss unsere hochste Aufmerksamkeit
gelten!

Gott aber sagt noch immer gross-
herzig und hoffend: Wahlt das Leben.

Wir werden uns mit dieser Situation
nicht abfinden. Hier und heute werden
wir uns noch einmal auf die Seite des Le-
bens stellen, noch einmal entschiedener
unsere Ziele und unseren Lebensstil un-
ter die Lupe nehmen, die Pilgerreise
noch einmal beginnen. Wir werden das
«PriesterInnentum aller Glaubigen fiir
die Bewahrung des Lebens» wahrneh-
men. Das «Lebenshaus Erde» bewohn-
bar halten mit all unserer Kraft. Um der
Enkel, der Menschheitsfamilie willen.
Um der Schoénheit und Heiligkeit der
Geschopfe willen. Wir wollen erreichen:
«the maximum of good for the maxi-
mum of people and creatures». «Das
grosstmogliche Gute fiir die grosstmog-
liche Zahl von Menschen und Geschop-
fen.»

3

Eine Pilgerreise beginnt mit der Ent-
deckung der Langsamkeit. Pilgerinnen
und Pilger beginnen, ihre Mit-Ge-
schopfe zu sehen. Die Pflanzen am Weg.
Die Tiere im Wald. Den Wind und den
Regen. Sie essen bald keine Tiere mehr.
Mit Haut und Haaren erleben sie: Wir
sind Teil eines grossen Ganzen. Wir le-
ben, weil anderes lebt. In der Schonheit
eines Hummelfluges sehen sie: Gott ist
in den kleinsten Dingen am aller-
grossten. Gott ist ein Kiinstler, eine
Kiinstlerin — und kein Ingenieur!

Pilgern heisst leichtfiissig werden.
Dinge zuriicklassen.

Dazu gehoéren einige theologische
Brocken: der Anthropozentrismus. Ein
neues Wort, das wir schleunigst lernen
sollten. Lange wurde gelehrt,der Mensch,
der anthropos (griech.) sei die Krone der
Schopfung, das Zentrum alles Geschaf-
fenen. Der Mensch stehe immer und
tiberall im Mittelpunkt und diirfe des-
halb alles andere Geschaffene fiir seine
eigenen Zwecke verwenden. Himmel

166



und Erde ruft Gott als Zeugen der An-
klage gegen diese Form menschlicher
Selbstsucht auf. Den Anthropozentris-
mus. Denn galt bisher, dass die Natur
den Menschen bedroht, so ist jetzt das
Gegenteil der Fall. Der Mensch bedroht
die Natur.?

Gottes Plan, die «Missio Dei», wie ich
von Philip Potter® gelernt habe, gilt nicht
nur den Menschen. Er gilt allem Ge-
schaffenen. Dem Netz des Lebens. Der
Mutter Erde.

Heute zeigt sich als wichtigste Aufga-
be der Christenheit, diese Mittelpunkt-
Stellung des Menschen in der planeta-
rischen Gemeinschaft theologisch neu
zu durchdenken und zu revidieren. Wir
brauchen am Beginn des 21. Jahrhun-
derts einen radikalen Neuentwurf der
Theologie. Es geht um die Rettung des
Lebens, auch der Menschen, aber nicht
nur der Menschen. Es geht um nichts
weniger als eine kopernikanische Wen-
de. Der Mensch ist nicht mehr der Mit-
telpunkt des Universums. «Mensch tritt
aus dem Mittelpunkt und werde Mit-
Geschopfl» Ein paar griine Gebete und
begriinte Décher geniigen da nicht. Sie
beantworten nicht die Frage: «Wo ist
Dein Bruder Bir, wo sind deine Schwes-
tern, die Bienen?» Es muss uns durchs
Herz gehen. Mit reformatorischem, lu-
therischem Mut miissen wir die theolo-
gischen Brocken beseitigen, die dem
Plan Gottes widerstreiten.

Pilgern heisst leichtfiissig werden.

Zuriickzulassen wire auch die Herr-
schaftssprache, die vom «HERRN, der al-
les so herrlich regieret», spricht. Sie hat
ein Bild, eine Metapher patriarchalen
Denkens im Zentrum unserer From-
migkeit verfestigt. Das Beherrschen
wird, davon abgeleitet, zum héchsten
Ziel menschlicher Daseinsverwirkli-
chung. Der Herrschaft aber haftet der
Geruch von Gewalt und Zwang an. Die
Ehrfurcht vor dem Lebendigen und die
Demut werden dadurch geschwicht,
wenn nicht ausser Kraft gesetzt.

Jesus sprach von Gott als «Abba», Vi-

terchen. Das scheint auch mir als femi-
nistischer Theologin zumindest eine
herrschaftsarme, vielleicht herrschafts-
kritische Metapher fiir Gott zu sein. Je-
sus sagt auch: Bei Euch soll es nicht herr-
schaftsméssig zugehen. Heute wissen
wir: Das Herrschen tiber die Natur zer-
stort das Lebenshaus, in dem wir selbst
leben. Fiir Jesus ist Gottes Macht exousia,
die befihigende Macht, Kraft der Ge-
rechtigkeit, Wahrheit, Gewaltfreiheit und
Feindesliebe. Auch die Kraft in der
Schopfung. Statt von Beherrschung soll-
ten wir von der Kunst des Zusammenle-
bens, Konvivenz, sprechen. Statt von
Gottes Herrschen von Gottes Walten.

Reinigen wir unser Denken und un-
sere Frommigkeitssprache von den Bil-
dern der Beherrschung. Die Bibel hat
viele Namen fiir Gott: Licht, Stern, Fels,
Quelle, Brot, oder wie der Dichter Teer-
stegen sagt: «Luft, die alles fiillet, drin wir
immer schweben; aller Dinge Grund
und Leben».

Wir, die wir an sehr verschiedenen
Stellen der oikumene, der ganzen ver-
storten Erde in Gerechtigkeits- und Frie-
densprojekten engagiert sind und blei-
ben, lernen noch einmal fiir die neue
Strecke des Pilgerweges: Der Anthropo-
zentrismus und die Beherrschungssucht
liegen am Grunde aller Ungerechtigkeit,
allen Unfriedens, aller Mit-Weltzersto-
rung und Verzweckung. Neue alte Er-
scheinungsformen der Stinde. Das gilt es
griindlich zu durchdenken und bewusst
zu machen an jedem unserer Projekte
und sie ganzheitlich aufzustellen.

4
Pilgern heisst leichtfiissig werden und
ein frohes Herz gewinnen.

Liebe Geschwister, wir haben in
Mainz neue Erkenntnisse gewonnen.
Gemeinschaft erlebt. Wir sollen aber
nicht mit schwerem Herzen weggehen.
Da hilft nur die alt-neue Medizin der Ak-
tionsgruppen: Tut etwas! Gemeinsam!
Verweigere dich dem falschen Leben, der
falschen Sprache.

167



Desmond Tutu hat uns kiirzlich erin-
nert, dass das bei der Apartheid funktio-
niert hat. Heute sei passiver Widerstand
gegen die Hauptverursacher der Mit-
weltzerstorung angesagt. Boykottieren
haben wir doch schon gelernt! Auch
wenn wir uns selbst boykottieren
miissten! Zu viele verdienen sich an die-
ser Zerstorung eine goldene Nase. Und
fiilllen den prallen deutsche Steuersickel,
zum Beispiel die deutsche Autoindustrie
mit ihren Riesengeschiften in China.

Vielleicht stecken wir fiir miide und
kleingldubige Zeiten einen Zettel mit
dem Zitat von Samuel Beckett in die Ta-
sche: Ever tried / Ever failed / No matter
/ Try again / Fail again / Fail better. Im-
mer wieder versucht / Immer wieder ge-
scheitert / Einerlei / Wieder versuchen /
Wieder scheitern / Besser scheitern.

Tun wir etwas! Wir Christenmen-
schen nehmen uns vor, unser eigenes
Haus theologisch vom Anthropozentris-
mus, vom Herrschaftsdenken und von
der Herrschaftssprache zu reinigen. Viel -
leicht auch an den theologischen Fakul-
taten?

Zu all dem brauchen wir wirklich

grosses Gottvertrauen. Damit wir uns -
mit Gottes Hilfe - am eigenen Zopf aus
dem Sumpf ziehen kénnen. Und bei die-
sem Versuch halten wir uns am Glau-
bensmut der 6kumenischen Geschwi-
ster fest, die singen: «He/She has got the
whole world in his/her hands.». Glauben
wir das noch wirklich?

Dazu wiinsche ich uns ein so from-
mes Gemiit, wie es die afrikanischen
Biuerin hat, die sagte: «It is God, who
drives away the flies from the cow, who
has no tail.»: «Es ist Gott, der die Fliegen
von der Kuh vertreibt, die keinen
Schwanz mehr hat.»

Unsere 6kumenischen Traume lassen
wir uns nicht ausreden, nicht die gros-
sen, nicht die kleinen. Kiirzlich habe ich
getrdumt: Ich stehe am Strassenrand. Da
kommt Papst Franziskus im selbstge-
steuerten Kleinwagen vorbei und ladt
mich zu einer Konferenz iiber die Ordi-
nation katholischer Frauen ein. Das ist
nicht ausgedacht, das habe ich tatsich-
lich in einer Nacht getrdumt. Erzihlen
wir uns schone gliickliche Geschichten
wie die von dem jungen Mann, der nach
siebenjihriger Dienstzeit einen Klum-

Martina Gassert

Leben statt Zerstorung
Okumenische Versammlung in Mainz

Vom 30. April bis 4. Mai 2014 fand in Mainz
eine Okumenische Versammlung unter dem
Motto «Die Zukunft, die wir meinen - Leben
statt Zerstérungy» statt. 25 Jahre nach der er-
sten europaischen Okumenischen Versamm-
lungin Basel wurde derWeg zu mehr «Gerech-
tigkeit, Frieden und Bewahrung der Schép-
fung» in Mainz fortgesetzt. Zu diesem «Pilger-
weg» hatte auch der Okumenische Rat der
Kirchen ORK an seiner letzten Vollversamm-
lung im November 2013 in Busan (Korea) auf-
gerufen.

Weit Uber fiinfhundert Teilnehmerinnen,
darunter Dutzende aus der Schweiz, haben
sich in vier Plenarveranstaltungen und hun-
dert Workshops mit den Themen «Gieriges
Geld - SolidarischesWirtschaften», «Klimawan-

del und Biosphdrenkrise — Chancen fiir eine
«Grosse Transformations» und «Kein Blut fir
Rohstoffe - Gerechter Frieden statt militarische
Gewalt» auseinandergesetzt.

Wie Papst Franziskus in seinem Schreiben
«Evangelii gaudium» vom November 2013 sich
entschieden gegen eine «Wirtschaft der Aus-
schliessung und der ungleichen Verteilung
der Einkommen» und die ihr zugrundelie-
gende Vorherrschaft des Geldes wendet, 50
sahen auch mehrere Referentinnen der Oku-
menischen Versammlung die Hauptursache
der globalen Probleme in der systemischen
Gier unseres Wirtschaftssystems, das ohne
Wachstum nicht funktioniert.

Meehyun Chung, Theologieprofessorin in
Seoul/Stidkorea, und Beat Dietschy, Zentral-
sekretédrvon Brotfiiralle, fiihrten die Gier nach
immer mehr auch auf Descartes zurlick, der
die Erde als Objekt (Ware) und den Menschen
als Subjekt (Herrn tiber die Erde) angesehen
hatte. Dem stellten sie die Denkweise christ-

168



pen Gold verdient hat, den er auf den
Schultern nach Hause schleppt. Als er
ihm zu schwer wird, tauscht er ihn gegen
ein Pferd, auf dem er reiten kann; und
dieses gegen eine Kuh, mit deren Milch
er seinen Durst loschen kann; diese ge-
gen ein Schwein, eine Gans, einen Miihl-
stein, der ihm am Ende aus Versehen in
den Brunnen fillt. Frohgemut springt er
davon, endlich seiner Sorgen ledig. Bei
jedem Tausch sah er das neue Gliick, das
sich ihm Offnete. Er hat es aufgegeben,
ein reicher Jingling sein zu wollen, und
wurde so ein Hans im Gliick.

Die Goldklumpentriger der Welt se-
hen in ihm einen Toren. Gliicklich aber
wird Hans auf Dauer nur dann wirklich,
wenn er in einer solidarischen Gemein-
schaft von Menschen leben kann, in der
sich die Minimalisten wie Hans vermeh-
ren und andere mit dem «Gliick des We-
niger-Habens» anstecken konnen - um
der Zukunft der Erde willen.

Jesus sagt: «Seht die Vogel unter dem
Himmel an: sie sden nicht, sie ernten
nicht, sie sammeln nicht in die Scheu-
nen; und euer himmlischer Vater er-
nahrt sie doch... Schaut die Lilien auf

dem Feld an, wie sie wachsen: sie arbei-
ten nicht, auch spinnen sie nicht. Ich sa-
ge euch, dass auch Salomo in aller seiner
Herrlichkeit nicht gekleidet gewesen ist
wie eine von ihnen». (Mt 6,26-29)

In den Augen der Welt sind das to-
richte Sétze, aber sie sind Evangelium ftir
PilgerInnen. Fiir leichtes Lebensgepéck.
Fiir solidarisches Leben. Auch ein Plido-
yer fiir mehr frohliche Leichtfiissigkeit
in unserer Friedens- und Gerechtig-
keitsarbeit. Wir sind manchmal doch
sehr bitterernst unterwegs. Fiir Hans
und Grete im Gliick.

«Siehe, ich lege dir heute das Leben
und das Gliick, den Tod und das Ungliick
vor. Ich rufe heute Himmel und Erde eu-
ch gegeniiber als Zeugen auf... Wihle das
Leben, damit du lebst und deine Nach-
kommen auch leben kénnen.» Amen. @

'Leonardo Boff, Zukunft fiir Mutter Erde.
Miinchen 2012, 24.

* Ingeborg Gabriel, «Die Faszination von
Herrschaft...», in: Geiko Miiller Fahrenholz,
Friede mit der Erde, Frankfurt 2010, 84.

3 Philip Potter war 1972 bis 1984 Generalsekre-
tar des Okumenischen Rates der Kirchen und
ist mit Barbel Wartenberg-Potter verheiratet.

licher Mystikerinnen wie Hildegard von Bingen
und derindigenen Vdlker gegeniiber, die eine
gemeinschaftliche Lebensweise praktizieren
undden Mensch als Gast auf der Erde betrach-
ten. Daraus folgt eine Spiritualitat der Dank-
barkeit, Demut (humilitas — Erdverbundenheit)
und des Genligens (Suffizienz). In diesem
Zusammenhang stellte Alberto Acosta, ein
ecuadorianischer Okonom und Politiker, die
indigene Philosophie des «guten Lebens» vor.
Geiko Miiller-Fahrenholz, emeritierter evan-
gelischer Theologieprofessor aus Bremen,
pladierte fiir eine franziskanische Lebens-
weise der Lebensfreude und Gentigsamkeit.

Schliesslich forderte Niko Paech, Okono-
mieprofessor in Oldenburg, wieder mehr Ver-
antwortung zu (ibernehmen anstatt die indi-
viduelle Freiheit (iberzubetonen. Heute gehe
es einerseits um die Befreiung von Uberfluss
und Konsumiiberflutung und die daraus re-
sultierende Freiheit, neue Wege zu gehen:
mehrHandwerk, weniger Industrie (Regional-

okonomie), Selbstversorgung (Subsistenz),
Gemeinschaftsnutzung von Giitern (wie z. B.
Mobility), langere Nutzung von Produkten
durch Reparatur. Als konkretes Beispiel einer
neuen Wirtschaftsform stellte Christian Felber
aus Wien das Modell der «Gemeinwohldko-
nomie» vor, an dem sich bereits viele Unter-
nehmen - allein in der Schweiz rund fiinfzig
- beteiligen (www.gemeinwohl-oekonomie.org).

In all diesen Ideen und Initiativen kiindigt
sich eine grosse Transformation von Wirtschaft
und Gesellschaft an. Da Wandlung auch zum
Wesen derKirche gehort, konnten die Kirchen
eineVorreiterrolle in diesem Transformations-
prozess einnehmen. Sie kdnnten Orte sein, an
denen das «gute Leben» nach den Werten des
Gemeinwohls — und der christlichen Tradition
- bereits praktiziert wird und so in die Gesell-
schaft hineinwirken. Entsprechend hat die
Okumenische Versammlung eine Botschaft
verabschiedet, in der sie zur Transformation
vonWirtschaft, Politikund Gesellschaft aufruft.

169

Birbel Wartenberg-
Potter, geboren 1943,
evangelische Pfarrerin,
war von 1980 bis 1085
Direktorin der Abtei-
lung «Frau in Kirche
und Gesellschaft» des
Okumenischen Rates
der Kirchen in Genf.
Von 1985 bis 1990 war
sie in Jamaica als
Theologiedozentin und
gleichzeitig Universi-
tatspfarrerin titig. 1991
wurde sie Gemeinde-
pfarrerin in Stuttgart,
2001 bis 2008 Bischifin
der Nordelbischen
Evangelisch-Luthe-
rischen Kirche. Vor
kurzem erschien ihre
Autobiografie: Birbel
Wartenberg-Potter,
Anfingerin. Zeitge-
schichten meines
Lebens, Giitersloher
Verlagshaus, Giitersloh
2013.
www.baerbel-warten-
berg-potter.de

Martina Gassert,
Theologin, war Mitglied
der schweizerischen
Delegation an der
Okumenischen
Versammlung in Mainz.
Botschaft von Mainz
und weitere Doku-
mente der Okume-
nischen Versammlung:
www.oev2014.de



	"Wählt das Leben" : Predigt im Schlussgottesdienst der Ökumenischen Versammlung in Mainz, 4. Mai 2014

