Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 3

Artikel: Sand im Getriebe

Autor: Lassak, Sandra

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514088

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sandra Lassak

Sand im Getriebe

Befreiungstheologien in Lateinamerika heute: Vom Rand
der Metropole Lima in Peru aus, wo die Ausgeschlossenen
um ihr Uberleben kiampfen, stellen sich neue Fragen:

Was ist geblieben vom Aufbruch der sechziger und siebzi-
ger Jahre? Lebt die Befreiungstheologie jenseits kirchlicher
Strukturen weiter? Und wie gestaltet sich eine glaubwiir-
dige und solidarische christliche Praxis von und mit
marginalisierten Menschen heute?

«Heute dagegen sind die Armen in die
Megastidte abgedrangt, wo viele Millio-
nen von ihnen auf dichtem Raum leben.
Dort fliesst die Zeit der Armen schnell,
Der Uberlebenskampf zwingt zur Eile,
Da bleibt nirgendwo Zeit, in der eine
Basisgemeinde entstehen kann.»
Dieses Zitat des brasilianischen Be-
freiungstheologen Paulo Suess, das ich
vor meinem Schreibtisch hangen habe,
bringt auf den Punkt, was ich tagtaglich
im grossten Bezirk von Lima, in dem ich
wohne, und der zu den sozial brisantes-
ten und drmsten Gegenden der Haupt-
stadt gehort, sehe und erlebe. Zugleich
stellt mich diese Aussage bestidndig vor
die Frage, wie angesichts dieser Reali-
titen befreiungstheologische Reflexion
und Praxis heute aussehen konnen. Was
bedeuten Subjektwerdung, Emanzipati-
on und historischer Protagonismus als
wesentliche Anliegen der Befreiungs-
theologie in einem Kontext, der von zu-
nehmender Beziehungslosigkeit und Ver-
einzelung, von Entfremdung und per-
manentem Druck gepragt ist — von der
alltdglichen Uberlebenssicherung unter
mangelhaften Bedingungen und nicht
von der Gestaltung von gutem Leben?

Option fiir die Ausgeschlossenen

Die Armen zum Subjekt und ihre Le-
bensrealititen zum Ort der Theologie zu
machen, war der Ausgangspunkt latein-
amerikanischen Theologie der Befrei-
ung, wie sie Ende der 1960er Jahre ent-
standen war. Im Kontext sozialer, poli-
tischer und okonomischer Umstruktu-
rierungsprozesse, der Erfahrungen von
Diktatur, Gewalt und Menschenrechts-
verletzungen und den verschiedenen so-
zialen Bewegungen, die sich im Wider-
stand dagegen gebildet hatten, vollzog
sich ein kirchlicher und theologischer
Paradigmenwechsel. Er brachte weitrei-
chende pastorale Verinderungs- oder
besser gesagt Umkehrprozesse mit sich,
hin zu einer anderen, partizipativen und
nicht priesterzentrierten Kirche. Die Ba-
sisgemeinden waren ein Raum, in dem

82



Glauben und Leben, Theologie und ge-
sellschaftliches Engagement zusammen-
gebracht wurden. In deutlicher Kritik
am etablierten sozialen und politischen
Status Quo galt die Option den Bauern,
Frauen, Indigenen und vielen anderen
ausgeschlossenen Bevolkerungsgruppen.
ChristInnen begannen, sich in linken
Parteien oder Gruppen zu engagieren
und verstanden sich als Teil der sozialen
Befreiungsbewegungen.

Kirchlicher Winter

Wie sieht es vierzig Jahre spéter aus in
dem Land, das einst mit Gustavo Gu-
tiérrez und seinem gleichnamigen Buch
die Theologie der Befreiung in Latein-
amerika prigte? Die Jahrzehnte poli-
tischer Gewalt zwischen 1980 und 2000
einschliesslich der neoliberalen Politik
des Priasidenten Fujimori fithrten zu ei-
ner nachhaltigen Zerschlagung sozialen
Widerstands und damit auch vieler Or-
ganisationen. Hand in Hand mit der
autoritdren Politik ging in diesen Jahren
der radikale kirchliche Richtungswech-
sel einher. Durch den Einsatz von kon-
servativen Bischofen und ihren «Auf-
riumarbeiten» in den Bistiimern kehrte
man zu einer Kirche zuriick, die sich
eben nicht gemiss den Impulsen des
Zweiten Vatikanischen Konzils den
«Zeichen der Zeit» und den «No6ten und
Angsten, Freuden und Hoffnungen»
der Menschen stellte, sondern sich auf
eine verengte Sakramentenpastoral und
Liturgie zuriickzog. Ultrakonservative
kirchliche Organisationen wie das Opus
Dei oder Sodalitium Vitae Cristianae
zogen offen gegen die Theologie der Be-
frefung ins Feld. Ein eisiger kirchlicher
Winter von Re-Klerikalisierung und
Hierarchisierung, katechetischer Indok-
trination und moralischer Kontrolle war
angebrochen, der bis heute tiefe Spuren
hinterlassen hat.

Jenseits von Kirchenstrukturen
Denjenigen, die ihren befreiungstheolo-
gischen Uberzeugungen treu blieben,

blieb nichts anderes als der Exodus aus
den traditionellen Kirchenstrukturen, in
denen sie keinen Platz mehr fanden. Ei-
nige wurden zu politisch-theologischen
Heimatlosen, wiahrend andere an ande-
ren Orten und auf neue Art und Weise
fortzufithren versuchten, was sie von der
Befreiungstheologie gelernt hatten. Ein
Beispiel dafiir ist Isa1as (Instituto Su-
randino de Investigacion y Accion So-
cial). Isa1as ist eine christliche Basis-
bewegung, in der sich Menschen in
ihrem befreienden Glaubensengage-
ment zusammengeschlossen haben und
sich fiir gesellschaftliche Verdanderungen
und Verbesserung von Lebensbedin-

gungen der Menschen in den Regionen
Puno und Cusco einsetzen. So wie sie
haben auch viele andere erkannt, dass
sich der Geist der Befreiungstheologie
nicht innerhalb, sondern jenseits hierar-
chischer Kirchenstrukturen weiterleben

83

Die Siedlung, in
Tamaco/Kolumbien
(siehe Beitrag S. 78F.)
ist mehrheitlich ins

Meer hinein gebaut.



Friedensfest mit Thea-
terstiick auf der Haupt-
strasse in Tamaco/
Kolumbien.

lasst, auf der Strasse, an den Rindern
und unter denjenigen, die schon lange
nicht mehr in der Kirche zuhause sind.

Angesichts der verbreiteten Meinung,
dass Befreiungstheologie passé ist und
christliches Engagement keine gesell-
schaftliche Relevanz mehr hat, giltes, ge-
nau hinzuschauen: Wo vollziehen sich
heute Emanzipations- und Befreiungs-
prozesse und wo wird Befreiungstheolo-
gie zur Stellungnahme herausgefordert?
Denn die Subjekte, die Ausschluss und
Marginalisierung erfahren,aber auch die
Protagonistinnen des Widerstands sind
vielfdltig. Verdnderungen wurden im-
mer von unten, von den konkreten Men-
schen und ihrem Kampf fiir Gerechtig-
keit angestossen und nicht durch Pro-
zesse von oben.

Absage an das System

Auch wenn es seit Papst Francisco inner-
kirchlich Hoffnungszeichen dafiir gibt,
dass die kirchliche Eiszeit an ihr Ende
gekommen ist und sich ein neuer Friih-
ling anzukiindigen scheint, kann es nicht

bei der Hoffnung bleiben, dass der Kle-
rus sich eventuell andert, Frauen und
Laien mehr Partizipationsmoglichkei-
ten erhalten, gleichgeschlechtliche Paare
ihren Segen bekommen und unsere Ge-
meinden andere werden. Eine authen-
tische Nachfolgepraxis Jesu erfordert,
uns ernsthaft zu fragen, was diese con-
version pastoral, die pastorale Umkehr
im umfassenden Sinn bedeutet. Es geht
um die Absage an das politische und
okonomische System, das immer mehr
Opfer fordert und in das die Kirche allzu
sehr verwickelt ist.

Stattdessen muss sie ihre prophe-
tische Rolle wahrnehmen in der Kritik
an den stindhaften und todbringenden
Strukturen. Sie muss die Suche nach Al-
ternativen zum Bestehenden und den
Einsatz fiir ein soziales, politisches und
okonomisches System unterstiitzen, das
gutes Leben fiir alle erméglicht. Und
dass dieses gute Leben im Kapitalismus,
einem «todbringenden System», einem
falschen Leben, nicht moglich ist, hat
Francisco nur allzu deutlich zum Aus-

84



druck gebracht - auch wenn mir scheint,
dass diese klaren Worte lieber {iberhért,
umgedeutet oder gar licherlich gemacht
werden. Tatsdchlich zu einer Kirche der
Armen zu werden, ist die wohl schwie-
rigste und zugleich entscheidendste
Herausforderung der Kirche in diesem
historischen Moment.

Die Uberfliissigen

Damit komme ich wieder zuriick zu den
Menschen, die tagtiglich den Tod, zu-
mindest den symbolischen, erleben, zu
den Menschen am Rande, hier am Hii-
gel, die in ihren Bretterverschldgen ohne
Strom und fliessendes Wasser leben, oh-
ne Achtung durch die gesellschaftliche
und politische Macht und ignoriert von
den meisten ihrer ZeitgenossInnen, die
sich im System gut eingerichtet haben.
Sie sind die Uberfliissigen, auf die nichts
abfillt vom gesellschaftlichen Reichtum,
derimmer mehr wird. Es sind Menschen
aus dem Hochland, der Selva, und der
Kiiste, hergekommen in der Hoffnung,
hier bessere Lebensbedingungen anzu-
treffen. Doch diese Hoffnungen wurden
enttduscht. Jetzt kimpfen sie damit, ihr
Leben zu organisieren — zusammen mit
den Vielen, die bestindig mehr werden
und sich planlos mit dem Wenigen, das
siehaben, an den trockenen Héngen an-
siedeln.

Einige von ihnen arbeiten als Haus-
angestellte in den besseren Stadtteilen
San Isidro oder Miraflores, die am ent-
gegengesetzten Ende Limas liegen. An-
dere verdienen ihren Lebensunterhalt
mit dem Verkauf von kleinen Siissig-
keiten in den Bussen. Sie brechen auf in
den frithen Morgenstunden, schlagen
sichstundenlang durch den chaotischen,
lauten Verkehr und kehren spit abends
zuriick. Miide, abgearbeitet, manchmal
vielleicht noch hoffend, dass sich an die-
ser Situation irgendwann etwas dndert,
meistens aber resigniert und ohne die
Aussicht auf andere Perspektiven. Dass
in einer solchen Situation den Armen in
den Metropolen der Dritten Welt kaum

Zeit und Kraft fiir Selbstorganisation
bleibt, um den eingangs angefiihrten
Gedanken von Paulo Suess fortzufiih-
ren, ergibt sich von selbst. Genau dies
zeigt an, wo heute prophetische und so-
lidarische Praxis von ChristInnen ge-
fragt ist.

Relevanz der christlichen Hoffnung

Die Glaubwiirdigkeit der befreienden
Botschaft des Evangeliums wird sich da-
ran erweisen, inwiefern ChristInnen be-
reit sind, die Umkehr und Hinkehr zu
den vielfiltigen Orten zu wagen, an de-
nen Menschen grundlegende Rechte
verwehrt werden. Dort wird sich die Re-
levanz der christlichen Hoffnung auf ei-
ne andere Welt zeigen, in der «gutes Le-
ben» hier und jetzt fiir alle moglich ist
- theologisch das Reich Gottes. Diese
Relevanz entscheidet sich daran, ob
ChristInnen Position beziehen, Unrecht
anklagen und neue Formen der Ge-
meinschaftsbildung, des Widerstands
suchen. Mit dem Risiko, moglicherweise
Diffamierungen, Missgunst und Aus-
schluss - auch seitens der hierarchi-
schen Kirche - zu erfahren. Nur auf die-
se Weise ist es mdglich, authentisch und
glaubhaft Kirche der Armen und fiir die
Armen zu werden. Zahlreiche hoff-
nungsvolle Beispiele, die Sand im Ge-
triebe des scheinbar unaufhaltsamen
und zerstorerischen Rads der Geschich-
te sind, gibt es schon. ®

85

Sandra Lassak, 1975,
ist Theologin. Sie ist
seit 2012 mit der Beth-
lehem Mission Im-
mensee BMI im Ein-
satz in Peru, ist Lan-
deskoordinatorin und
arbeitet als Fachperson
im Bereich theolo-
gische Erwachsenen-
bildung an der AETE
(Asociacion educativa
teologica evangélica)
in Lima.

bmi.peru@gmail.com



	Sand im Getriebe

