
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 3

Artikel: Sand im Getriebe

Autor: Lassak, Sandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sandra Lassak

Sand im Getriebe

Befreiungstheologien in Lateinamerika heute: Vom Rand

der Metropole Lima in Peru aus, wo die Ausgeschlossenen

um ihr Überleben kämpfen, stellen sich neue Fragen:
Was ist geblieben vom Aufbruch der sechziger und siebziger

Jahre? Lebt die Befreiungstheologie jenseits kirchlicher

Strukturen weiter? Und wie gestaltet sich eine glaubwürdige

und solidarische christliche Praxis von und mit
marginalisierten Menschen heute?

«Heute dagegen sind die Armen in die

Megastädte abgedrängt, wo viele Millionen

von ihnen auf dichtem Raum leben.

Dort fliesst die Zeit der Armen schnell.

Der Überlebenskampf zwingt zur Eile.

Da bleibt nirgendwo Zeit, in der eine

Basisgemeinde entstehen kann.»
Dieses Zitat des brasilianischen

Befreiungstheologen Paulo Suess, das ich

vor meinem Schreibtisch hängen habe,

bringt auf den Punkt, was ich tagtäglich
im grössten Bezirk von Lima, in dem ich

wohne, und der zu den sozial brisantesten

und ärmsten Gegenden der Hauptstadt

gehört, sehe und erlebe. Zugleich
stellt mich diese Aussage beständig vor
die Frage, wie angesichts dieser Realitäten

befreiungstheologische Reflexion

und Praxis heute aussehen können. Was

bedeuten Subjektwerdung, Emanzipation

und historischer Protagonismus als

wesentliche Anliegen der Befreiungstheologie

in einem Kontext, der von
zunehmender Beziehungslosigkeit und
Vereinzelung, von Entfremdung und
permanentem Druck geprägt ist - von der

alltäglichen Überlebenssicherung unter

mangelhaften Bedingungen und nicht

von der Gestaltung von gutem Leben?

Option für die Ausgeschlossenen
Die Armen zum Subjekt und ihre
Lebensrealitäten zum Ort der Theologie zu

machen, war der Ausgangspunkt
lateinamerikanischen Theologie der Befreiung,

wie sie Ende der 1960er Jahre
entstanden war. Im Kontext sozialer,
politischer und ökonomischer
Umstrukturierungsprozesse, der Erfahrungen von

Diktatur, Gewalt und Menschenrechtsverletzungen

und den verschiedenen
sozialen Bewegungen, die sich im Widerstand

dagegen gebildet hatten, vollzog

sich ein kirchlicher und theologischer

Paradigmenwechsel. Er brachte
weitreichende pastorale Veränderungs- oder

besser gesagt Umkehrprozesse mit sich,

hin zu einer anderen, partizipativen und

nicht priesterzentrierten Kirche. Die

Basisgemeinden waren ein Raum, in dem

82



Glauben und Leben, Theologie und
gesellschaftliches Engagement zusammengebracht

wurden. In deutlicher Kritik
am etablierten sozialen und politischen
Status Quo galt die Option den Bauern,
Frauen, Indigenen und vielen anderen
ausgeschlossenen Bevölkerungsgruppen.
Christinnen begannen, sich in linken
Parteien oder Gruppen zu engagieren
und verstanden sich als Teil der sozialen

Befreiungsbewegungen.

Kirchlicher Winter
Wie sieht es vierzig Jahre später aus in
dem Land, das einst mit Gustavo Gu-
tierrez und seinem gleichnamigen Buch
die Theologie der Befreiung in
Lateinamerika prägte? Die Jahrzehnte
politischer Gewalt zwischen 1980 und 2000
einschliesslich der neoliberalen Politik
des Präsidenten Fujimori führten zu
einer nachhaltigen Zerschlagung sozialen
Widerstands und damit auch vieler
Organisationen. Hand in Hand mit der
autoritären Politik ging in diesen Jahren
der radikale kirchliche Richtungswechsel

einher. Durch den Einsatz von
konservativen Bischöfen und ihren
«Aufräumarbeiten» in den Bistümern kehrte
man zu einer Kirche zurück, die sich
eben nicht gemäss den Impulsen des

Zweiten Vatikanischen Konzils den
«Zeichen der Zeit» und den «Nöten und
Ängsten, Freuden und Hoffnungen»
der Menschen stellte, sondern sich auf
eine verengte Sakramentenpastoral und
Liturgie zurückzog. Ultrakonservative
kirchliche Organisationen wie das Opus
Dei oder Sodalitium Vitae Cristianae
zogen offen gegen die Theologie der
Befreiung ins Feld. Ein eisiger kirchlicher
Winter von Re-Klerikalisierung und
Hierarchisierung, katechetischer Indok-
trination und moralischer Kontrolle war
angebrochen, der bis heute tiefe Spuren
hinterlassen hat.

Jenseits von Kirchenstrukturen
Denjenigen, die ihren befreiungstheologischen

Überzeugungen treu blieben,

blieb nichts anderes als der Exodus aus
den traditionellen Kirchenstrukturen, in
denen sie keinen Platz mehr fanden.
Einige wurden zu politisch-theologischen
Heimatlosen, während andere an anderen

Orten und auf neue Art und Weise
fortzuführen versuchten, was sie von der
Befreiungstheologie gelernt hatten. Ein
Beispiel dafür ist Isaias (Instituto Su-
randino de Investigacion y Acciön
Social). Isaias ist eine christliche
Basisbewegung, in der sich Menschen in
ihrem befreienden Glaubensengagement

zusammengeschlossen haben und
sich für gesellschaftliche Veränderungen
und Verbesserung von Lebensbedin¬

gungen der Menschen in den Regionen
Puno und Cusco einsetzen. So wie sie

haben auch viele andere erkannt, dass

sich der Geist der Befreiungstheologie
nicht innerhalb, sondern jenseits
hierarchischer Kirchenstrukturen weiterleben

Die Siedlung, in
Tamaco/Kolumbien
(siehe Beitrag S. 78ff.)
ist mehrheitlich ins

Meer hinein gebaut.

83



Friedensfest mit
Theaterstück auf der Hauptstrasse

in Tamaco/
Kolumbien.

lässt, auf der Strasse, an den Rändern
und unter denjenigen, die schon lange
nicht mehr in der Kirche zuhause sind.

Angesichts der verbreiteten Meinung,
dass Befreiungstheologie passe ist und
christliches Engagement keine
gesellschaftliche Relevanz mehr hat, gilt es,

genau hinzuschauen: Wo vollziehen sich
heute Emanzipations- und Befreiungsprozesse

und wo wird Befreiungstheologie

zur Stellungnahme herausgefordert?
Denn die Subjekte, die Ausschluss und
Marginalisierung erfahren, aber auch die

Protagonistinnen des Widerstands sind
vielfältig. Veränderungen wurden
immer von unten, von den konkreten
Menschen und ihrem Kampf für Gerechtigkeit

angestossen und nicht durch
Prozesse von oben.

Absage an das System
Auch wenn es seit Papst Francisco
innerkirchlich Hoffnungszeichen dafür gibt,
dass die kirchliche Eiszeit an ihr Ende
gekommen ist und sich ein neuer Frühling

anzukündigen scheint, kann es nicht

bei der Hoffnung bleiben, dass der Klerus

sich eventuell ändert, Frauen und
Laien mehr Partizipationsmöglichkeiten

erhalten, gleichgeschlechtliche Paare

ihren Segen bekommen und unsere
Gemeinden andere werden. Eine authentische

Nachfolgepraxis Jesu erfordert,
uns ernsthaft zu fragen, was diese con-
version pastoral, die pastorale Umkehr
im umfassenden Sinn bedeutet. Es geht

um die Absage an das politische und
ökonomische System, das immer mehr

Opfer fordert und in das die Kirche allzu
sehr verwickelt ist.

Stattdessen muss sie ihre prophetische

Rolle wahrnehmen in der Kritik
an den sündhaften und todbringenden
Strukturen. Sie muss die Suche nach
Alternativen zum Bestehenden und den

Einsatz für ein soziales, politisches und
ökonomisches System unterstützen, das

gutes Leben für alle ermöglicht. Und
dass dieses gute Leben im Kapitalismus,
einem «todbringenden System», einem
falschen Leben, nicht möglich ist, hat

Francisco nur allzu deutlich zum Aus-

84



druck gebracht - auch wenn mir scheint,
dass diese klaren Worte lieber überhört,
umgedeutet oder gar lächerlich gemacht
werden. Tatsächlich zu einer Kirche der
Armen zu werden, ist die wohl schwierigste

und zugleich entscheidendste
Herausforderung der Kirche in diesem
historischen Moment.

Die Überflüssigen
Damit komme ich wieder zurück zu den
Menschen, die tagtäglich den Tod,
zumindest den symbolischen, erleben, zu
den Menschen am Rande, hier am Hügel,

die in ihren Bretterverschlägen ohne
Strom und fliessendes Wasser leben, ohne

Achtung durch die gesellschaftliche
und politische Macht und ignoriert von
den meisten ihrer Zeitgenossinnen, die
sich im System gut eingerichtet haben.
Sie sind die Überflüssigen, auf die nichts
abfällt vom gesellschaftlichen Reichtum,
der immer mehr wird. Es sind Menschen
aus dem Hochland, der Selva, und der
Küste, hergekommen in der Hoffnung,
hier bessere Lebensbedingungen
anzutreffen. Doch diese Hoffnungen wurden
enttäuscht. Jetzt kämpfen sie damit, ihr
Leben zu organisieren - zusammen mit
den Vielen, die beständig mehr werden
und sich planlos mit dem Wenigen, das
sie haben, an den trockenen Hängen
ansiedeln.

Einige von ihnen arbeiten als
Hausangestellte in den besseren Stadtteilen
San Isidro oder Miraflores, die am
entgegengesetzten Ende Limas liegen. Andere

verdienen ihren Lebensunterhalt
mit dem Verkauf von kleinen Süssig-
keiten in den Bussen. Sie brechen auf in
den frühen Morgenstunden, schlagen
sich stundenlang durch den chaotischen,
lauten Verkehr und kehren spät abends
zurück. Müde, abgearbeitet, manchmal
vielleicht noch hoffend, dass sich an dieser

Situation irgendwann etwas ändert,
meistens aber resigniert und ohne die
Aussicht auf andere Perspektiven. Dass
in einer solchen Situation den Armen in
den Metropolen der Dritten Welt kaum

Zeit und Kraft für Selbstorganisation
bleibt, um den eingangs angeführten
Gedanken von Paulo Suess fortzuführen,

ergibt sich von selbst. Genau dies

zeigt an, wo heute prophetische und
solidarische Praxis von Christinnen
gefragt ist.

Relevanz der christlichen Hoffnung
Die Glaubwürdigkeit der befreienden
Botschaft des Evangeliums wird sich
daran erweisen, inwiefern Christinnen
bereit sind, die Umkehr und Hinkehr zu
den vielfältigen Orten zu wagen, an
denen Menschen grundlegende Rechte
verwehrt werden. Dort wird sich die
Relevanz der christlichen Hoffnung auf eine

andere Welt zeigen, in der «gutes
Leben» hier und jetzt für alle möglich ist

- theologisch das Reich Gottes. Diese
Relevanz entscheidet sich daran, ob
Christinnen Position beziehen, Unrecht
anklagen und neue Formen der Ge-

meinschaftsbildung, des Widerstands
suchen. Mit dem Risiko, möglicherweise
Diffamierungen, Missgunst und
Ausschluss - auch seitens der hierarchischen

Kirche - zu erfahren. Nur auf diese

Weise ist es möglich, authentisch und
glaubhaft Kirche der Armen und für die
Armen zu werden. Zahlreiche
hoffnungsvolle Beispiele, die Sand im
Getriebe des scheinbar unaufhaltsamen
und zerstörerischen Rads der Geschichte

sind, gibt es schon. •

Sandra Lassak, 1975,

ist Theologin. Sie ist
seit 2012 mit der
Bethlehem Mission
Immensee BMI im Einsatz

in Peru, ist Lan-
deskoordinatorin und
arbeitet als Fachperson
im Bereich theologische

Erwachsenenbildung

an der Aete
(Asociaciön educativa

teolögica evangelica)
in Lima.

bmi.peru@gmail. com

85


	Sand im Getriebe

