
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 3

Artikel: Die Glut warm halten

Autor: Purrer Guardado, Ulrike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrike Purrer Guardado

Die Glut warm halten

Befreiungstheologien in Lateinamerika heute: Die Theologie

der Befreiung ist in Kolumbien, dem von Gewalt
und Unrecht geprägten Land, zu einer Randerscheinung
geworden. Und dennoch gibt es Prozesse und Orte, zum
Beispiel in der Arbeit unter marginalisierten Jugendlichen
in der Diözese Tumaco, wo die Glut der politisch-kirchlichen

Aufbrüche warm gehalten wird. Ein Bericht aus
der unmittelbaren, befreiungstheologisch inspirierten
Lebenspraxis vor Ort.

«Unsere Generation ist keine der
radikalen Veränderungen, der grossen
Aufbrüche von der Basis her. Unsere Aufgabe

besteht darin, die Glut warm zu halten,
damit sie eines Tages wieder aufflammen
kann. Mehr ist wohl derzeit nicht drin.»
Im Gespräch mit Gleichgesinnten
kamen wir zuletzt immer wieder zu dieser
Einsicht. Unser eigenes Denken und
Handeln ist von einer pastoral-theologischen

Linie geprägt, die einst nationale
und konfessionelle Grenzen zu überwinden

sowie Revolutionen anzustossen
vermochte: von der lateinamerikanischen

Befreiungstheologie. Lebenszeugnisse

von Menschen wie Oscar Romero
und den Basisgemeinden in Brasilien, El

Salvador und anderswo haben auch in

uns selbst nachhaltige Wirkung gezeigt.
Sie haben unseren Blick über die europäischen

Bibliotheken hinausreichen und
in den globalen Süden aufbrechen lassen,

um dort unseren Beitrag zu langfristigen
gesellschaftlichen Veränderungen zu
leisten. Und doch ist die Befreiungstheologie

in der kirchlichen - europäischen wie

lateinamerikanischen - Praxis heute zu

einer Randerscheinung geworden. Hier
in Kolumbien ist sie zwischen Klerikalismus

und Sakramentalismus gänzlich in

Vergessenheit geraten oder mancherorts
noch nie bekannt gewesen. Dennoch

zeugen einzelne ganz konkrete Zeugnisse

bis heute von einer
befreiungstheologischen Inspiration, die nicht nur
Ideologie, sondern konkrete Lebenspraxis

geworden ist.

Am unteren Ende der Pyramide
Die Stadt Tumaco liegt im äussersten
Südwesten Kolumbiens. Ihre etwa 80 000

Einwohnerinnen sind zu 95 Prozent

Afrokolumbianerlnnen, deren Vorfahren

der Sklaverei entkommen waren
und sich über Generationen in Wäldern
und Flüssen verborgen gehalten hatten.

Dort haben sie eigene soziale Strukturen
und eine Subsistenzwirtschaft entwickelt,

die ihnen das Überleben sicherten.
Doch in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-

78



hunderts gerieten die Bewohnerinnen
der kolumbianischen Pazifikküste
erneut in eine Vertreibungssituation.
Tausende von Familien mussten ihre kleinen

Höfe verlassen und vor dem
bewaffneten Konflikt und dem Agieren
paramilitärischer Gruppen fliehen.Viele
von ihnen suchten Zuflucht in Tumaco,
wo sie unter einfachsten Bedingungen
ihre Holzhäuser auf Pfählen ins Meer
hinein bauten. Doch die Stadt bot ihnen
weder die soziale noch politische Sicherheit,

die sie erwartet hatten.Vielmehr
gerieten sie erneut zwischen die Fronten
zwischen Guerilla, Paramilitärs, Polizei
und Armee. Die Mordrate in Tumaco ist

Eine Jugendgruppe in

Tumaco lässt sich von
Nelson Mandela
inspirieren.

Die Bilder der Seiten

79-84 stammen von
Ulrike Purrer Guar-
dado.

reiche erfassende strukturelle
Ungerechtigkeit, der sie sich täglich ausgesetzt
sieht. So mancher wünscht sich einen
breiten, kreativen Widerstand gegen die
Gewalt und mutiges Einfordern eines
Minimums an Lebensqualität und
Zukunftsperspektive. Doch stattdessen

erträgt die Bevölkerung die Situation mit
einer stoischen Mischung aus Apathie
und Aggressivität. So scheint unser Einsatz

hier tatsächlich nicht viel weiter
reichen zu können, als die Glut warm zu
halten. Oftmals hat man das Gefühl, in
der Wüste zu säen. Und doch gibt es da

einige zarte Pflänzchen, die Hoffnung
machen.

heute 300 mal höher als in der Schweiz
und übersteigt auch den kolumbianischen

Durchschnitt um ein Vielfaches.
Jede Woche verlieren in dieser Kleinstadt
etwa fünfMenschen ihr Leben durch
Gewalt. Die Stadt verfügt weder über eine
flächendeckendeWasserversorgung noch
über ein Abwassersystem. Weniger als ein
Prozent der Bevölkerung hat einen Hoch-
schulabschluss, und mehr als 70 Prozent
der Erwachsenen sind ohne Arbeit. Die
Bewohnerinnen Tumacos befinden sich
am untersten Ende der sozialen Pyramide

- ein gekreuzigtes Volk, wie die
Befreiungstheologie es nennen würde.

Befreiende Jugendarbeit
In diesem Kontext wünscht sich so mancher

einen massiven Aufbruch von unten,
ein organisiertes Aufbegehren der
Bevölkerung gegen diese, sämtliche Lebensbe-

Ganz langsam entstehen in der Diözese

Tumaco kleine christliche
Basisgruppen von jeweils zehn bis zwanzig
Jugendlichen, die sich vom Mainstream
ihrer Altersgenossen abheben. In kleinen

Schritten entwickeln sie miteinander

ein politisches Bewusstsein und
Sensibilität für soziale Fragen, die über ihre
eigene marginalisierte Lebenssituation
hinausgehen. Sie beginnen, nationale
und internationale Zusammenhänge zu
hinterfragen und sich in einzelnen Aktionen

öffentlich für Frieden und Gerechtigkeit

einzusetzen.
Diese Jugendgruppen sind das Ergebnis

eines Prozesses, der befreiungstheologisch

inspiriert und darum bemüht ist,
die Glut warm zu halten. Ausgehend von
der Überzeugung, dass sich dieser Jesus

von Nazareth damals der Transformation

gesellschaftlicher Unrechtsstruktu-

«S« tlbre nc es
sotamftnte desamarraree

las propias r.adenas,
vivlr «n um fw rr<a

que respete y ««sie»«
1 la libertad de tos denws.»

79



ren verpflichtet wusste, kann auch eine

Jugendpastoral heute nicht blind sein

angesichts der soziopolitischen Zeichen
ihrer Zeit. Sie muss junge Menschen dazu

befähigen, der Realität mit kritischem
Bewusstsein zu begegnen und
gemeinschaftliche Alternativen zu entwickeln
zu dieser weltweiten Unrechtssituation,
die auf dem Wohlstand weniger und der
Perspektivlosigkeit der überwiegenden
Mehrheit fusst. Eine befreiende Jugendarbeit

muss mehr als überzeugende
Theorien liefern; sie muss Jugendlichen
konkrete Räume bieten, in denen sie aktiv
werden können, in denen Orthodoxie
(richtiger Glaube) zur gemeinsamen Or-
thopraxie (richtiges Handeln) wird.

Fussball für den Frieden - und Jesus
So traut und mutet die Jugendpastoral
der Diözese Tumaco den jungen
Menschen viel zu. Ihnen wird kein simples
Unterhaltungsprogramm all inclusive
geboten, wie viele NGOs es nach wie vor
praktizieren. Statt dessen sind die
Jugendlichen herausgefordert, den
gemeinsamen Weg aktiv mit zu gestalten
und zu verantworten. Sie werden zu
Jugendleiterinnen ausgebildet, von
denen der Prozess in ihrem jeweiligen
Stadtviertel oder Dorf abhängt - ohne
die Unterstützung oder teilweise sogar
gegen den Willen des Ortspriesters. Sie

selbst sind es, die Themen und Aktionen

Jugendliche engagieren
sich mit einer «menschlichen

Statue» für
Gewaltfreiheit und
Frieden.

auswählen und in die Tat umsetzen,
die Friedensfussballturniere organisieren

und aus einem mühsam erwirtschafteten

Fond einen Lebensmittelkorb für

bedürftige, alte Menschen zusammenstellen.

Auf diese Weise folgen sie - be-

wusst oder unbewusst - diesem Jesus

von Nazareth auf einem Weg, der sie

oder ihre Kinder eines Tages frei
machen könnte.

In systematisch und langfristig
angelegten Jugendleiterfortbildungen erhalten

sie das nötige «Handwerkszeug», um
ihre Jugendgruppen selbständig organisieren

zu können. Sie alle haben
inzwischen den von der Befreiungstheologie
seit Medellin (1968) so konsequent
angewandten Dreischritt des Sehen -
Urteilen - Handeln verinnerlicht. Jede

Gruppenstunde und jede gesellschaftliche

oder politische Aktion geht vom
konkreten Alltag der jungen Menschen

aus, wird mit verschiedenen Hilfsmitteln

kritisch beleuchtet und mündet
schliesslich in einer praktischen Umsetzung

der neuen Einsichten, so dass

tatsächlich persönliche und gemeinschaftliche

Transformationen in Gang
kommen. Die Lebenszeugnisse von
Menschen wie Monsenor Romero und Martin

Luther King, Gandhi und Nelson

Mandela dienen ihnen dabei als
greifbare, inspirierende Vorbilder. Anhand
ihrer Lebensgeschichten wird ihnen

deutlich, dass der Glaube an einen
liebenden Gott notwendigerweise soziales

und politisches Engagement zur Folge

hat, dass die Nachfolge Jesu im mutigen
Einsatz für Menschenrechte und Frieden

in diesem schwierigen Kontext Tu-

macos mündet.

Frieden ist gefährlich
Für ganz viele Jugendliche der Diözese

Tumaco ist Jesus somit zu einem echten

Gesprächspartner geworden, der sie
versteht und mit einer gewissen Zärtlichkeit

trägt, auch wenn ihr Leben von

Flucht,Vertreibung und dem wiederholten

Verlust geliebter Menschen geprägt

80



ist. Bilder eines afrokolumbianischen
Jesus sind zu sehen, der bereit war, für seine

Sache bis ans Kreuz zu gehen und in
Romero, Martin Luther King und anderen

sehr glaubhafte Nachfolger gefunden

hat. Die Jugendpastoral der Diözese
Tumaco macht junge Menschen zu
Protagonisten, die die Glut des befreienden,
gesellschaftlich und politisch engagierten

Jesus warm halten.
Als Tumaco im letzten Jahr wieder

einmal besonders viele Morde zu
verzeichnen hatte, wiederholt Bomben und
Granaten mitten in bewohntem Gebiet
explodierten und die Bevölkerung
unserer Siedlung nachts durch anhaltende
Schusswechsel wach gehalten wurde, waren

es die Jugendlichen, die fast tausend
kleine weisse Friedenfahnen aus Stoff
bastelten und im gesamten Viertel verteilten.

Sie gingen von Haus zu Haus, brachten

ihre Fähnchen an den Häusern an
und luden die Bewohnerinnen für den
folgenden Sonntag zu einem Friedensfest

ein. Nur wenige Menschen nahmen
diese Einladung an, weil es nicht
ungefährlich ist, sich einer öffentlichen
Friedensaktion in einem Viertel anzuschlies-
sen, das fest in den Händen der Farc-
Guerilla ist. Und dennoch setzten die
Jugendlichen vor kleinem Publikum ein
grosses Zeichen. Zwei junge Frauen
präsentierten mutig ihren selbstgetexteten
Friedens-Rap. Jugendliche der diözesa-
nen Friedenstheatergruppe führten auf
offener Strasse ein Stück auf, das auf
eindrückliche Weise konkrete Fälle von
Vergewaltigung, Folter und Mord in Tumaco
thematisierte. So vermochte das
Friedensfest in unserem Viertel zwar keine
Massen zu bewegen, aber doch ist es
genau dieser Einsatz der Jugendlichen, der
Hoffnung für die Zukunft macht.

Präsenz vor Ort
Die Option, als Fachperson der Bethlehem

Mission Immensee nicht nur in
einer 40-Stunden-Woche mit diesen jungen

Menschen zu arbeiten, sondern
selbst unter einfachsten Bedingungen in

derselben Siedlung zu leben wie sie, hat
ihre Ursprünge in eben in diesem Jesus

von Nazareth, der eine inkarnierte
Glaubenspraxis an der Seite der gesellschaftlich

benachteiligten Menschen vorlebte.
Gewiss gibt es viele fruchtbare Formen,
die Überzeugungen der Befreiungstheologie

so in die Praxis umzusetzen, dass
sie keine dem Schreibtisch verhaftete
Ideologie bleibt,sondern wirkliche
Transformationsprozesse anzustossen
vermag. Für die Arbeit mit Jugendlichen in
einem so schwierigen Kontext wie hier
an der kolumbianischen Pazifikküste hat
sich die «inserciön» jedoch als sehr stimmig

erwiesen. Sie ermöglicht mir einen
ungefilterten Blick in den Alltag der jungen

Menschen und ihrer Familien,
indem auch ich von Stromausfall betroffen
bin und meinen Haushalt ohne fliessend
Wasser zu gestalten habe. Auch ich harre
nachts wach unter meinem Moskitonetz
aus, wenn draussen mal wieder Schüsse
oder die Explosion einer Bombe zu hören

sind. In der Nachbarschaft teilen wir
die Sorgen über das Agieren der bewaffneten

Akteure im Viertel. Miteinander
betrauern wir unsere Toten und feiern
das Leben. Stundenlange Gespräche in
meiner Hängematte, auch bis spät
abends oder über dem mittäglichen
Kochtopf, machen das erlebte Miteinander

unmittelbarer. Unsere Begegnungen
richten sich nicht nach Bürozeiten,
sondern nach konkreten, oft spontanen
Bedürfnissen. Die unmittelbare Präsenz

vor Ort erzeugt ein Mass an gegenseitigem

Vertrauen, das in diesem Kontext
sonst nur sehr schwer herzustellen ist.

So sind wir uns gegenseitig Hoffnung,
Orientierung und Motivation. Mit
unserem Engagement erreichen wir zwar
nur einen Bruchteil der Jugendlichen Tu-
macos und erleben aufgrund der hohen
Alltagsgewalt auch immer wieder
Rückschläge und viel zu wenig Unterstützung
von den Erwachsenen. Und dennoch
nimmt die Jugendpastoral in der Diözese
Tumaco langsam Gestalt an. Miteinander

halten wir die Glut warm. •

Ulrike Purrer Guar-
dado, 1976 geboren in
Rostock (damals
DDR), leistete

mehrjährige Einsätze in
Tijuana (Mexiko)
und San Salvador (El
Salvador) und absolvierte

ein Studium der

Evangelischen Theologie

in Rostock, San
Salvador und Leipzig.
Sie doktorierte zur
Rolle der Katholischen
Kirche im Friedens-

prozess El Salvadors.
Seit April 2012 arbeitet
sie für die Bethlehem

Mission Immensee als

Koordinatorin der

Jugendpastoral der
Diözese Tumaco

(Kolumbien).

ulipg@gmx.de

81


	Die Glut warm halten

