Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 1

Artikel: Zum Einfluss der Kirchen auf die Politik
Autor: Spieler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514071

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zum Einfluss der Kirchen
auf die Politik

«Autoritit — Funktion und Ausiibung in religiosen und
wissenschaftlichen Diskursen» war das Thema der letzten
Jahrestagung der Schweizerischen Theologischen Gesell-
schaft vom 18./19. Oktober 2013 in Bern. Unter dem Titel
«Kirchliche Autoritdtsinstanzen und ihr Einfluss auf die
offentliche Meinung» hat Willy Spieler das hier leicht
iiberarbeitete Referat vorgetragen.

Worin bestehen Inhalt und Wirkung kirchlicher Stel-
lungnahmen zu politischen Auseinandersetzungen in der
Schweiz? Das Ergebnis ist erniichternd; vor allem in
Fragen der Auslinderpolitik und der Friedenspolitik sind
die Kirchenleitungen gegeniiber ihren «christlichen»
Milieus schon fast einsame Rufer in der Wiiste. Wie liesse
sich dieses Missverhdltnis allenfalls dndern?

Vorbemerkungen

Wenn Kirchenleitungen sich zu politi-
schen Fragen dussern, werden sie mit
dem sprichwortlichen Schuster gemahnt,
bei ihren «Leisten» zu bleiben. Die Mah-
nung ist nicht neu. «Silete theologi in
munere alieno - Schweigt, Theologen, in
einem Geschift, das euch fremd ist!»,
sagte schon Alberico Gentili in seinem
De iure belli, das er, der protestantische
Exilitaliener, 1598 in Oxford verfasste.
Recht und Politik sollten kirchlicher Ein-
mischung entzogen und allein auf welt-
liche Vernunft gegriindet werden. Aus
der Sicht des «Vernunftnaturrechts»,
spéter auch der biirgerlichen Revolution
war dieser Ordnungsruf ein Akt der
Emanzipation von kirchlicher Bevor-
mundung.

Heute geht der Schweigeruf von kon-
servativen und nationalistischen Kraf-
ten aus. Nicht von ungefihr hat ihn Carl
Schmitt, der ehemalige «Kronjurist» des
Nazi-Regimes, im Vorwort zur Neu-
ausgabe seines berithmt-beriichtigten
Werks Der Begriff des Politischen 1963
tibernommen. Auch in der Schweiz gibt
es Parteien, die es besser als die Kirchen-
leitungen wissen wollen, wie das Evan-
gelium zu verkiinden und im politischen
Kontext unserer Zeit auszulegen sei. So
fordert die SVP in ihrem Parteipro-
gramm «die Kirchen auf, sich der Seel-
sorge und der Verkiindigung der christ-
lichen Botschaft zu widmen statt der
Tagespolitik». Weiter heisst es: «Die SVP
lehnt einseitige, linksideologische Stel-
lungnahmen von Kirchenfunktiondren
ab, denn sie spalten damit unsere Volks-
kirchen. Auch widerspricht eine gleich-
macherische, sozialistische Weltsicht der
christlichen Botschaft, die der freien
Entfaltung des einzelnen Individuums
eine grosse Bedeutung zumisst.»

Der Ordnungsruf von rechts leugnet
nicht nur das «prophetische Wichter-
amt», wie es zum Beispiel Art 4. der
Kirchenordnung der Evangelisch-refor-
mierten Kirche des Kantons Ziirich
kennt, sondern er masst sich selbst ein

18



Wichteramt gegeniiber den Kirchen an.
Er will nicht mehr ein revolutionires
Biirgertum aus kirchlicher Bevormun-
dung befreien, sondern umgekehrt die
Kirchen der Bevormundung durch ein
reaktiondres Biirgertum unterwerfen.
Ist der Ordnungsruf ein Indiz fiir die
politische Wirkung kirchlichen Spre-
chens und Handelns? Oder bewirtschaf-
tet er ein Thema, das Emotionen weckt,
ohne eine reale Bedeutung zu haben, wie
bei der Burka, die man umso heftiger be-
kimpft, je weniger sie getragen wird?
Fiir die Analyse des politischen Ein-
flusses von Kirchenleitungen in der
Schweiz habe ich mir zwei Themenkom-
plexe vorgenommen: 1. die Auseinan-
dersetzung mit xenophoben Tendenzen
von der AuslinderInnen- und Asylpoli-
tik bis hin zum Minarettverbot; 2. den
Umgang der Kirchen mit der Friedens-
bewegung der 1980er Jahre, insbesonde-
re mit der Armeeabschaffungsinitiative
1989. Die Analyse ist erniichternd, aber
auch erklarungsbediirftig, wozu ein
Schlussteil beitragen méchte.

1. Beispiele von der Auslander- und
Asylpolitik bis zum Minarettverbot
Wann immer hierzulande eine fremden-
feindliche Initiative lanciert wird, erhe-
ben die Kirchen ihre mahnende Stimme.
So war es schon bei der ersten «Uber-
fremdungsinitiative», die unter dem Na-
men ihres Urhebers als «Schwarzen-
bach-Initiative» in die Geschichte ein-
ging und am 7. Juni 1970 bereits 46 Pro-
zent Ja-Stimmen auf sich vereinigte. Sie
wurde in der katholischen Innerschweiz
von allen Kantonen ausser Zug ange-
nommen, und das umso deutlicher, je
niedriger der Auslénderanteil an der
Wohnbevélkerung war. Es kamen bis
1988 nochmals drei «Uberfremdungs-
initiativen» der Nationalen Aktion zu-
stande, die sogar mit einem Nein-Anteil
zwischen 65 und 70 Prozent scheiterten.
Ich meine aber nicht, dass die Kirchen
an diesem Nein-Anteil massgeblich be-
teiligt gewesen seien. Sie hatten ganz ein-
fach den Mainstream auf ihrer Seite.

Dafiir dass es nicht auf die Kirchen,
sondern auf den Mainstream ankommt,
wurde die «Mitenand-Initiative» 1981
zur desillusionierenden Gegenprobe.
Die InitiantInneen wollten den «Uber-
fremdungsinitiativen» eine ethisch be-
griindete Alternative gegeniiberstellen.
Konkret ging es um die Abschaffung des
Saisonnierstatuts, das Menschen als
blosse Konjunkturpuffer,ohne Recht auf
ein Familienleben, behandelte. Der Vor-
stand des Schweizerischen Evange-
lischen Kirchenbundes und die Schwei-
zer Bischofskonferenz hatten in einer
gemeinsamen Stellungnahme vom 17.
Februar 1981 das Ziel der Initiative un-
terstiitzt und betont, «dass der Christ bei
einer Vorlage, in der es so zentral um die
menschliche Wiirde geht, diesem Anlie-
gen das gebithrende Gewicht geben [...]
muss», dass insbesondere das «Saison-
arbeiterstatut nicht haltbar ist, weil es
vor allem das Interesse an der Arbeits-
kraft, zu wenig aber die Wiirde und die
Bediirfnisse der Menschen schiitzt».

Am 4. April 1981 erlitt die Mitenand-
Initiative eine Kanterniederlage mit 84
Prozent Nein-Stimmen gegen gerade
mal 16 Prozent Ja-Stimmen. Worauf der
Chefredaktor der katholischen Tages-
zeitung Ostschweiz (6.4.1981), CVP-Na-
tionalrat Edgar Oehler, den Kirchen vor-
hielt, dass sie «eine Herde ohne Schafe
— oder allenfalls nur bockige - hiiteten»
und dass sie erst noch auf der «falschen
Seite»,ndmlich der linken, gekdmpft hét-
ten. In einer anderen katholischen Zei-
tung, dem Vaterland (8.4.1981), wider-
sprach Redaktor Nestor Werlen seinem
Kollegen mit dem Beispiel des Messias
Jesus, «dem nach seiner Rede iiber das
Brot, das Leben gibt, die Leute davon-
gelaufen» seien. Jesus habe deswegen
nicht «aufgeregt seine <Biicher {iber-
priif, sondern seine Jinger gefragt:
«Wollt auch ihr gehen?»

Wie wenig die Kirchen den politi-
schen Mainstream wenden kénnen,
zeigte sich auch bei den zehn Asylrechts-
revisionen seit Inkrafttreten des Asyl-
gesetzes 1981. Thre Verscharfungen wur-

19



Mit der Schwarzen-
bach-Initiative von
1970 setzte das jahr-
zehntelange Schiiren
von ausldnderfeind-
lichen Ressentiments
mittels Abstimmungs-
kampagnen ein.

Bild: Archiv Baer

den von den Kirchen zumindest in den
Vernehmlassungen abgelehnt, erzielten
an den Urnen aber stets grosse Mehr-
heiten. So war es noch bei der letzten
asylpolitischen Abstimmungvom 9. Juni
2013, die das Botschaften-Asyl und die
Kriegsverweigerung als Asylgrund auf-
hob. Zuvor hatten die Kirchen an einer
gemeinsamen Medienkonferenz die er-
neuten Verschdrfungen abgelehnt und

geklagt, dass heute «alle Asylsuchenden
unter dem Generalverdacht stehen, sie
seien kriminell und nur darauf aus, un-
seren Sozialstaat auszunutzen». 78,4
Prozent stimmten fiir die «dringlichen
Anderungen des Asylgesetzes»,an deren
Sinn nach der Schande von Lampedusa
selbst die Urheber zu zweifeln beginnen.

Es gibt zur Asylpolitik grossartige
Memoranden der drei Landeskirchen.
Mutig positionierten sie sich 1985 und
1987 Auf der Seite der Fliichtlinge und ge-
gen die ersten Einschrinkungen des
Asylrechts.Im «Flichtlingselend» miiss-
ten die Kirchen ein «Zeichen der Zeit»
erkennen, heisst es im ersten Memoran-
dum. «In der Nachfolge Christi» kénne
«ihr Platz nur auf der Seite der Fliichten-
den, auf der Seite der benachteiligten
und verfolgten Menschen sein». Dem
Ersten Testament entnehmen die Kir-
chen die ethische Richtschnur im Um-
gang mit den Flichtlingen: «Da du, Volk

Israel, als Fremdling in Agypten und
Babylon lebtest, hast du Ausbeutung und
Unterdriickung erfahren. Fiige daher
nicht anderen dasselbe Unrecht zuw
1991 folgte das Memorandum Auf der
Seite der Bedringten, das Fremdenfeind-
lichkeit und Rassismus in der Schweiz
verurteilte.

Vor der Referendumsabstimmunyg
tiber das Antirassismusgesetzam 25. Sep-
tember 1994 lautete die gemeinsame
Stellungnahme der Kirchen vom 17. Juni
1994: «Rassismus und Fremdenfeind-
lichkeit widersprechen der grundlegen-
den Botschaft der Bibel.» Und: «Diest
Treue zu Jesus Christus erfordert von je-
dem Christen und von jeder Christin
Respekt gegeniiber jeder Person, was
immer auch ihre Herkunft, Sprache
Kultur, Hautfarbe oder Religion ist.» Filr
einmal durften sich die Kirchen zu den
Gewinnern mit 54,6 Prozent Ja-Stim:
men zdhlen. Aber doch nur, weil alle eta:
blierten Parteien, damals selbst die SV}
die Vorlage unterstiitzten.

Ganz anders war es ein halbes Jah
spiter beim Referendum gegen di
«Zwangsmassnahmen im Ausldnder
recht»,die am 4. Dezember 1994 mit 724
Prozent Ja-Stimmen angenommen wur:
den. In der Vernehmlassung hatten di
Kirchen die Ausschaffungshaft unisons
abgelehnt. «Irregular anwesende Aus
linder» seien doch keine Kriminellen
monierte der Kirchenbund. Doch als da
Referendum ergriffen wurde, ging de
Kirchenbund auf Distanz. Er wollt
«dieses Gesetz nicht mit einem un
fruchtbaren Abstimmungskampf zu ver
hindern suchen», um, wie das Refor
mierte Forum (11.11.1994) hinzuftigte, j
nicht «ins Abseits manovriert» zu wer
den. Die Bischofskonferenz dachte woll
dhnlich, was aber nicht im Sinn ihre
Prisidenten Pierre Mamie war, der sid
zu einer eigenen Stellungnahme ver
pflichtet fiihlte: «(Du wirst den Fremde
nicht unterdriicken, denn ihr wisst, w&
Fremdsein heisst, ihr seid in Agypten g
wesen, fordert das Alte Testament. Des

20



halb wehren wir uns gegen jedes Gesetz,
das dem Misstrauen gegeniiber dem
Fremden Vorschub leistet und als Vor-
wand und Mittel dienen konnte, Auslin-
der - auch unbeabsichtigt — zu unter-
driicken.» (K1pa 2.11.1994) Dem kom-
munistischen Vorwirts entfuhr darauf
der doppelsinnige Stossseufzer: «Es ist
zum katholisch werden!» (11.11.1994)

Mit der Millenniums-Wende ging
auch eine Mainstream-Wende einher.
Die stimmenstirkste Bundesratspartei
geriet immer mehr in den Sog der Frem-
denfeindlichkeit und hatte damit nicht
nur Erfolg, sondern wurde wohl auch die
Gefangene ihres Erfolgs. Bereits die
«Asylmissbrauchsinitiative» der SVP ver-
zeichnete am 24. November 2002 einen
Ja-Stimmenanteil von 49,9 Prozent.
Vollends kippte der Mainstream bei der
Minarettinitiative, die am 29. November
2009 mit 57,5 Prozent Ja-Stimmen ange-
nommen wurde.

Die Kirchen hatten sich von Anfang
an gegen diesen neuen Ausnahmeartikel
in der Bundesverfassung gestellt. Der
Kirchenbund beeindruckte mit einem
vorziiglichen Argumentarium Zwischen
Glockenturm und Minarett vom 2. Juli
2008. Eher defensiv und diirftig kamen
allerdings die Stellungnahmen der Bi-
schofskonferenz und ihrer National-
kommission «Justitia et Pax» daher.
Zwar hiess es in der bischoflichen Stel-
lungnahme vom 9. September 2009,
«wie die Kirchtiirme», so seien auch «die
Minarette ein Zeichen der 6ffentlichen
Prisenz einer Religion» und fielen daher
unter «die korporativen Rechte einer
Religionsgemeinschaft». Aber da «nicht
alle islamischen Linder die Religions-
und Kultusfreiheit respektier(t)en», er-
griffen die Bischéfe die unpassende Ge-
legenheit, um sich mit Christen zu
solidarisieren, die in islamischen Lin-
dern «bedringt und verfolgt» wiirden.
Das war weniger ein Appell an die Gol-
dene Regel und mehr Wasser auf die
Miihle einer «Symmetrie im Unrecht».
Nur am Rande sei erwihnt, dass einer

der Bischofe, Marian Eleganti, nach ge-
schlagener Schlacht verlauten liess, auch
er habe fiir die Minarettinitiative ge-
stimmt (Kipa 7.12.2009).

Ein starkes Zeichen kam vom
«Schweizer Rat der Religionen» der am
2. September 2009 die gemeinsame Stel-
lungnahme Fiir ein Zusammenleben der
Religionen in Frieden und Freiheit pra-
sentierte. Zu diesem Zusammenleben
gehore «auch der Bau von Gotteshdu-
sern, wie sie in der jeweiligen Religion
tiblich sind», heisst es in dem Dokument,
das Thomas Wipf, der damalige Kir-
chenbunds-Prisident, als «Meilenstein
in der Geschichte des Dialogs zwischen
Christen, Juden und Muslimen» be-
zeichnete. (K1pA 2.9.2009)

Erniichternd war indessen nicht nur
das Abstimmungsergebnis, sondern
mehr noch das Abstimmungsverhalten
nach weltanschaulichen «Lagern». Je si-
kularer die Wiahlerschaft, umso deut-
licher wurde die Initiative namlich ver-
worfen, je vermeintlich «christlicher»
dagegen, umso deutlicher wurde sie an-
genommen. Der einzige Deutschschwei-
zerkanton mit einem Nein-Uberhang
war Basel-Stadt mit 51,6 Prozent; Basel
ist notabene auch die einzige Stadt der
Schweiz, in der die Konfessionslosen die
Mehrheit bilden. Am deutlichsten an-
genommen wurde die Initiative in Ap-
penzell-Innerrhoden mit 71,4 Prozent
Ja-Stimmen. Der «Stadt-Land-Graben»
verhielt sich kongruent zum Graben
zwischen sakularem und religiosem Po-
litikverstandnis. Im traditionell linken
Wabhlkreis 4 + 5 der Stadt Ziirich kam die
Initiative gerade mal auf 24 Prozent Ja-
Stimmen bzw. einen Nein-Anteil von 76
Prozent, in Hagenbuch in der Nordost-
ecke des Kantons wurde sie dagegen mit
79 Prozent angenommen. Der Befund
deckt sich mit der Vox-Analyse, wonach
die Linke die Initiative mit tiber 8o Pro-
zent abgelehnt, die Rechte ihr fast eben-
so deutlich zugestimmt habe.

Miissten die Kirchen nicht auch ein
Wort zu den Parteien sagen, die Frem-

21



denfeindlichkeit und Islamophobie eben-
so schiiren wie bewirtschaften? Der
Zircher Weihbischof Peter Henrici
meinte, «dass die SVP die einzige Partei
ist, die ein guter Christ nicht wéhlen
kann» (NZZaSo 15.5.2005). Er wurde
von seiner Bistumsleitung desavouiert.
Diese liess sich von Christoph Blochers
Ems-Chemie eine neue Orgel fiir die
Churer Kathedrale im Betrag von 1,6
Mio. sponsern. Die Lokalzeitung zeigte
ihn mit Frau und Tochter an der Vesper-
feier zur Einweihung der Orgel am 28.
Oktober 2007, in der vordersten Kir-
chenbank das Te Deum singend.

2. Beispiele aus Zeiten der Friedens-
bewegung und der GSoA-Initiative
Seit den 1960er Jahren wurde der Welt-
frieden immer mehr zu einem Thema
im Okumenischen Rat der Kirchen, aber
auch in der katholischen Kirche, die
schon am Konzil ihren Willen bekunde-
te, «die Frage des Krieges mit einer ganz
neuen inneren Einstellung zu priifen»
(Gaudium et spes, Nr.80). Die Schweizer
Kirchen verharrten dagegen noch lange
in ihrem «Bekenntnis zur bewaffneten
Neutralitit». Mit diesem fiir eine Kirche
doch etwas seltsamen Bekenntnis gin-
gen zum Beispiel der Kirchenbunds-
Vorstand und ihm folgend der Kirchen-
rat des Kantons Ziirich (NZZ 15.3.1972)
auf Distanz zum Brief Refus a larmée,
den 32 PfarrerInnen und Priestern in der
Romandie 1972 unterzeichnet hatten.
Die Bischofe verwiesen ebenfalls auf ei-
ne angebliche Pflicht der Schweiz, die
«Neutralitit gegen jede Macht gegebe-
nenfalls mit Waffen zu verteidigen». Sie
taten es letztmals 1983 in einem Beiwort
zum Wort der Deutschen Bischofskonfe-
renz zum Frieden.

Das kirchliche Armee-Bekenntnis
blieb nicht unwidersprochen. So gab es
in Bern den «Arbeitskreis Kritische Kir-
che», der mit seinem Bieler Manifest die
Unterzeichnenden des Refus a larmee
unterstiitzte. In die Schlagzeilen gerieten
Ende 1978 auch die beiden Feldprediger

auf dem Waffenplatz Bern. Da sie Feld.
predigt und Bergpredigt nicht mel
miteinander vereinbaren konnten, wur-
den sie vom Eidgendssischen Militérde
partement kurzerhand ihres Amte
entho-ben, «zur Disposition gestellt
wie das freundlicherweise hiess. Die Kir-
chenleitungen nahmen die Massrege.
lung widerstandslos hin. Die Auslegung
des Evangeliums in der Armee iiberlies
sen sie dem Militdrdepartement.

Doch im weltpolitischen Wendejaly
1989 kam es auch bei den Kirchenlei
tungen zu einem Paradigmenwechsel
Das zeigte sich vor der Abstimmung
{iber die Initiative Fiir eine Schweiz ohn
Armee und fir eine umfassende Frie
denspolitik. Die Bischofe verzichteter
iiberhaupt auf eine Stellungnahme ung
liessen nur gerade verlauten, sie hattes
das Thema mehrmals diskutiert. De
Vorstand des Kirchenbundes pladiertt
fiir einen Dialog «in der gegenseitige
Achtung der jeweils anderen Meinungi
Seine eigene Meinung tat er mit dei
Worten kund: «Aber so, wie wir heu
die Weltlage einschitzen, scheint uns ge
genwirtig ein Entscheid, die Armee ab
zuschaffen, leider nicht moglich.» De
fatalistischen Stimmen, die meinte
Krieg und Gewalt miisse es bis ans End
der Tage geben, da sie zur siindigen N
tur des Menschen gehorten, hielt de
SEK-Vorstand allerdings «die biblisch
Sicht des Reiches Gottes» entgegen. Die
se erlaube es, «eine Welt zu denken, di
frei ist von Krieg», ja gebiete sogar, «mi
klarem Verstand und Zuversicht auf da
Kommen dieses Reiches hinzuarbeiten
(SEK-Pressedienst, 24.5.1989).

Die Kommission «Justitia et Pax» dé
Bischofe und das «Institut fiir Sozid
ethik» des Kirchenbunds hatten zuvd
Sozialethische Uberlegungen zur Dis
kussion iiber die Abschaffung der Schwe!
zer Armee publiziert. Sie wollten sid
«von all jenen distanzieren, die nur scho
die Diskussion iiber die Initiative fi
schidlich halten». «Sonst laufen wir Gt
fahr, die militarische Landesverteidigut

22



in der Schweiz auch dann noch aufrecht
zu erhalten, wenn sie funktionslos oder
gar unverantwortlich geworden ist.» Die
Armeefrage sei keine «Bekenntnisfrage»,
weshalb «ein/e Christ/in in guten Treuen
fir oder gegen die Initiative stimmen»
kénne. Auch die Mitglieder der beiden
Kommissionen seien in der Frage der Ar-
meeabschaffung zum jetzigen Zeitpunkt
verschiedener Meinung. «Allen gemein-
sam ist aber die Uberzeugung, dass die
Hoffnung auf eine Welt ohne Armeen ein
fester und unaufgebbarer Bestandteil des
christlichen Glaubens an das Kommen
von Gottes Reich ist, das in Jesus Christus
bereits angebrochen ist.»

Trotzdem war wichtig, dass die Kirchen
mit ihrem Reich Gottes-Verstindnis
zum Aufbruch in eine Welt ohne Waffen
ermutigten und damit jenen entgegen-
traten, die den Frieden in eine eschato-
logische Ferne riickten. Das zeigen Bei-
spiele aus der Diskussion jener Jahre:

» 1983 verodffentlichten die US-Bi-
schofe ihr Hirtenwort zu Krieg und Frie-
den, das sich kritisch mit dem Wett-
riisten der Reagan-Administration aus-
einandersetzte, das Einfrieren der Nu-
klearriistung verlangte und die Doktrin
vom Ersteinsatz von Atomwaffen verur-
teilte. Doch die NZZ (18./19.6.1983) er-
hob Einspruch. Ihr Chefredaktor zwei-

Jahrzehntelang war
das Militéir des
Schweizers liebstes

Kind. Junge Progressive
trdumen davon, diese
heilige Kuh zu schlach-
ten - sie griinden die
Gruppe «Schweiz ohne
Armee». Fiir viele ein
Traum - fiir andere ein

Die Kirchenleitungen trugen damit
zum Tabubruch bei, den die GSoA-Ini-
tiative im Umgang mit der Armee an-
strebte und mit 36 Prozent Ja-Stimmen
auch erreichte. Da gerade die kirch-
lichen Milieus die Armee signifikant
mehr bejahten als kirchenferne Leute,
waren vor allem die Sozialethischen
Uberlegungen, die das Ja wie das Nein
als gleichwertige christliche Op-tionen
beurteilten, mehr als nur salomonisch.

Dass die Kirchen das Abstimmungs-
ergebnis beeinflusst hitten, ist jedoch
nicht nachweisbar. So lehnte das Lager
der CVP-Wihlenden gemdss Vox-Ana-
lyse die Initiative mit iiberdurchschnitt-
lichen 84 Prozent Nein-Stimmen ab.

felte an der kirchlichen «Kompetenz»
zur «Beurteilung von sicherheitspoli-
tischen Fragen, die doch unbestreitbar
hochst weltlicher Natur» seien, und liess
die Klage folgen: «Aber das Wort des
Meisters, dass sein Reich nicht von die-
ser Welt sei, gehort im selektiven Bibel-
gebrauch derzeit ohnehin nicht gerade
zu den vielzitierten.»

o Fiir Irritation sorgte auch der Auf-
ruf des Weltkirchenrates in Nairobi 1975
und in Vancouver 1983, die Kirchen
sollten «ihre Bereitschaft betonen, ohne
den Schutz der Waffen zu leben». Ge-
neralstabschef Jorg Zumstein hielt die-
sen Aufruf fiir «reichlich akademisch».
Denn, so Zumstein: «Solange Menschen

23

Albtraum.
Bild und Legende:
Fernsehen SRF



als unerléste Wesen auf dieser Erde le-
ben und wirken, wird es immer wieder
zu Streit und Krieg kommen.» (Bri-
ckenbauer 27.7.1983)

« Ahnlich fatalistisch meinte Vertei-
digungsminister Georges-André Che-
vallaz in einem Interview mit der Welt-
woche: «Als Christ auf der Erde kann
man nur Pessimist sein. Die Hoffnung ist
oben.» (17.3.1983)

3. Schlussbetrachtungen mit drei
Thesen

1. Wie Kirche das Reich Gottes ver-
kiindet, entscheidet iiber ihr politisches
Mandat.
Im Zentrum der Guten Nachricht steht
das Reich Gottes als Verheissung fiir die-
se Erde. Trotzdem bekommt Kirche, die
sich um diese Erde kiimmert, noch im-
mer den Vorwurf zu horen, dass sie das
«Eigentliche» ihres Auftrags verfehle.
Das «Eigentliche» heisst dann zwar auch
«Reich Gottes», aber gemeint als Ver-
heissung fiir das Leben nach dem Tod.
Da wird frei nach Ernst Bloch «im Drii-
ben» gefischt, damit hienieden alles
beim Alten bleibt. Um zur Unterschei-
dung der Geister beizutragen, miissten
die Kirchen ihre weltzugewandte Reich-
Gottes-Botschaft noch viel unmissver-
stindlicher unter die Leute bringen.
Erschreckend waren schon die Er-
gebnisse sozialpsychologischer Studien
der 1960er in Kanada und in den USA,
die den Zusammenhang zwischen «Or-
thodoxie» und Militarismus untersuch-
ten. Das hiess dann in einer Zusammen-
fassung von Richard Friedli: ««Ortho-
doxe> Christen sind kriegsbereiter in ih-
ren Ansichten als Nichtchristen... Ka-
tholiken wiinschen Kernwaffen mehr als
Protestanten, und Protestanten mehr als
Glaubenslose. Unter allen Gruppen, die
erfasst wurden, zeigten die Kirchganger
eine stirkere Tendenz, in der militd-
rischen Macht ein Mittel zur Konflikt-
losung zu sehen als die Nicht-Kirch-
ginger.» Wie steht es um diese Zusam-

e,

menhinge fiinfzig Jahre spiter, hier und
heute in der Schweiz? Sandro Cattacin,
Direktor des Soziologischen Institut
der Universitit Genf, fasste 2006 sein¢
diesbeziiglichen Forschungsergebniss
im Rahmen einer Nationalfondsstudi
iiber Rechtsextremismus kurz und brutd
wie folgt zusammen: «Es gibt eine Korre.
lation zwischen Religiositit und Men
schenfeindlichkeit.» (BUND, 11.3.2006)
Wobei Cattacin Menschenfeindlichkei
als Ablehnung von Pluralismus in de
Gesellschaft definiert und eine beson:
ders signifikante Korrelation zwischer
dieser Ablehnung und regelmassigen
Kirchgang feststellt (lamed 4/06). Un:
gekehrt gelte: «Nichtreligidse sind kla
weniger rassistisch, weniger sexistisch
weniger homophob, weniger xenophobi
Da scheint etwas mit der kirchliche
Verkiindigung nicht zu stimmen, nich
zuletzt mit dem Reichgottesverstdndni
in Predigt, Liturgie, Gesangbiichern un
Religionsunterricht. Aktueller denn f
wire der Aufruf der Kirchenversamm
lung Frieden in Gerechtigkeit in Bast
1989, «dass die lebenswichtigen Anlie
gen von Gerechtigkeit, Frieden und Be
wahrung der Schépfung nicht vom Auf
trag der Kirche zur Verkiindigung de
Evangeliums getrennt werden» dirfen
Die Kernkompetenz der Kirche lie
gewiss nicht in der Politik, wohl aber
der weltzugewandten Spiritualitit d
Reiches Gottes. Der damalige Erfurt
Propst Heino Falcke hatte in seiner Er
offnungspredigt gesagt: «Die Frage ur
serer Tage kann nicht lauten: Wie pol
tisch darf die Kirche werden? Die Frag
ist, ob uns die Liebe zu Christus erfill
sein Frieden und seine Gerechtigke
uns bewegen, wie politisch und brisas
auch immer es dann werden mag.»

2. Kirche muss verbindlich sprechen,
wo es um Status confessionis und
strukturelle Siinde geht.

Gewiss sollen die Kirchenleitungen dé
eigenen Stellungnahmen nicht zum vot
neherein mehr Gewicht beimessen 4

24



weltlichem Sachverstand. Aber es gibt
Situationen, in denen die Kirchenleitun-
gen sagen diirfen, ja miissen: «Hier ste-
hen wir, wir kénnen nichtanders». Wenn
es im ersten Fliichtlings-Memorandum
der Kirchen hiess, «in der Nachfolge
Christi» konne «ihr Platz nur auf der
Seite der Fliichtenden, auf der Seite der
benachteiligten und verfolgten Men-
schen sein», dann ging es um nicht mehr
und nicht weniger als um die Identitat
des Kirche- und Christseins.

Ahnlich erklarten sie vor der Abstim-
mung iber das Antirassismusgesetz:
«Rassismus und Fremdenfeindlichkeit
widersprechen der grundlegenden Bot-
schaft der Bibel.» Ob solche Aussagen
schon den Status confessionis intendie-
ren, lasse ich dahingestellt, sie bewegen
sich jedenfalls in dessen «Magnetfeld»,
um einen Begriff des fritheren General-
sekretdrs des Reformierten Weltbundes
Milan Opocensky zu verwenden (NW
12/1996, 365f.).

Die katholische Soziallehre spricht
von «Strukturen der Siinde». Diese ha-
ben «in personlicher Stinde ihre Wur-
zeln» und «verfestigen» sich so sehr,
dass sie «Quelle weiterer Siinden wer-
den, indem sie das Verhalten der Men-
schen negativ beeinflussen» (Sollicitu-
do rei socialis, Nr. 36). So entsteht aus
Rassismus Apartheid und aus Xenopho-
bie ein Auslinder- und Asylrecht mit
Zwangsmassnahmen, die der Men-
schenwiirde Gewalt antun. Die Basler
Kirchenversammlung «Frieden in Ge-
rechtigkeit» hat darum 1989 die «Ein-
wanderungsgesetze bestimmter europi-
ischer Lander» verurteilt, in denen die
Stinde des Rassismus nicht weniger «in-
stitutionalisiert» werde als im damaligen
Apartheidsystem Stidafrikas.

Die Kirchen miissten aber nicht nur
verbindlich sprechen, sondern diese
Verbindlichkeit und deren Begriindung
auch in aller Klarheit und iiber alle zur
Verfiigung stehenden Medien kommu-
nizieren. Nur dann wird das Gewissen
der Glaubigen wirklich herausgefordert.

Dass sich so ihr Abstimmungsverhalten
dndern liesse, ist damit nicht gesagt.
Aber vielleicht wirkt die Herausforde-
rung auch in ihrer Wirkungslosigkeit,
wie die Polemik gegen das kirchliche
Wichteramt nahelegt. Was ist der zy-
nische Umgang mit kirchlichem «Gut-
menschentum» anderes als eine Reak-
tion des schlechten Gewissens?

3. Die politische Wirkungslosigkeit der
Kirche hat mit Sdkularisierung nichts
zu tun.

Unsere Beispiele aus den zwei hier be-
handelten Themenkomplexen zeigen,
dass gerade die sdkularen Milieus weit
mehr mit den kirchlichen Positionen
ibereinstimmen als die kirchennahen
Milieus. Denselben Befund entnehmen
wir der Ethikbilanz in der Schweizer Po-
litik, die 2006 vom Lassalle-Institut her-
ausgegeben wurde.

Jelinker die Befragten sich einschatz-
ten, desto ethischer begriindeten sie ihre
Politik. Und je mehr rechts die Befragten
sich positionierten, desto mehr gaben sie
an, «nach religiésen Grundsitzen zu
handeln». Links und Griin beurteilten
den Einfluss der Ethik auf die Asylpolitik
als viel zu schwach, die Befragten zur
Rechten als viel zu stark in einem abwer-
tenden Sinn oder umgekehrt als stark
genug, weil sie ihre eigene Ethik in der
Asylpolitik verwirklicht sahen.

Den Kirchen miisste diese Diskre-
panz zwischen religiosen und nichtreli-
giosen Milieus in Fragen der Sozialethik
zu denken geben. Die einen glauben an
Gott, aber nicht an sein Reich der Ge-
rechtigkeit, die andern an dieses Reich
der Gerechtigkeit, aber nicht an Gott.
Offenbar kommt nicht zusammen, was
zusammengehort. Gefragt sind daher
Menschen, die diesen Briickenschlag
wagen. Sie wiren in Zeiten der Globali-
sierung umso wichtiger, als Kirche die
letzte noch halbwegs funktionierende
Internationale ist oder sein konnte. @

25

Willy Spieler war
wihrend mehr als
dreissig Jahren
Redaktor der Neuen
Wege.
spieler@goldnet.ch



	Zum Einfluss der Kirchen auf die Politik

