
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 108 (2014)

Heft: 1

Artikel: Zum Einfluss der Kirchen auf die Politik

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zum Einfiuss der Kirchen
auf die Politik

«Autorität - Funktion und Ausübung in religiösen und

wissenschaftlichen Diskursen» war das Thema der letzten

Jahrestagung der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft

vom 18./19. Oktober 2013 in Bern. Unter dem Titel
«Kirchliche Autoritätsinstanzen und ihr Einfiuss auf die

öffentliche Meinung» hat Willy Spieler das hier leicht
überarbeitete Referat vorgetragen.

Worin bestehen Inhalt und Wirkung kirchlicher
Stellungnahmen zu politischen Auseinandersetzungen in der
Schweiz? Das Ergebnis ist ernüchternd; vor allem in

Fragen der Ausländerpolitik und der Friedenspolitik sind
die Kirchenleitungen gegenüber ihren «christlichen»
Milieus schon fast einsame Rufer in der Wüste. Wie Hesse

sich dieses Missverhältnis allenfalls ändern?

Vorbemerkungen
Wenn Kirchenleitungen sich zu politischen

Fragen äussern, werden sie mit
dem sprichwörtlichen Schuster gemahnt,
bei ihren «Leisten» zu bleiben. Die Mahnung

ist nicht neu. «Silete theologi in
munere alieno - Schweigt, Theologen, in
einem Geschäft, das euch fremd ist!»,

sagte schon Alberico Gentiii in seinem
De iure belli, das er, der protestantische
Exilitaliener, 1598 in Oxford verfasste.
Recht und Politik sollten kirchlicher
Einmischung entzogen und allein auf weltliche

Vernunft gegründet werden. Aus
der Sicht des «Vernunftnaturrechts»,
später auch der bürgerlichen Revolution
war dieser Ordnungsruf ein Akt der

Emanzipation von kirchlicher
Bevormundung.

Heute geht der Schweigerufvon
konservativen und nationalistischen Kräften

aus. Nicht von ungefähr hat ihn Carl
Schmitt, der ehemalige «Kronjurist» des

Nazi-Regimes, im Vorwort zur
Neuausgabe seines berühmt-berüchtigten
Werks Der Begriff des Politischen 1963

übernommen. Auch in der Schweiz gibt
es Parteien, die es besser als die
Kirchenleitungen wissen wollen, wie das

Evangelium zu verkünden und im politischen
Kontext unserer Zeit auszulegen sei. So

fordert die SVP in ihrem Parteiprogramm

«die Kirchen auf, sich der

Seelsorge und der Verkündigung der
christlichen Botschaft zu widmen statt der

Tagespolitik». Weiter heisst es: «Die SVP

lehnt einseitige, linksideologische
Stellungnahmen von Kirchenfunktionären
ab, denn sie spalten damit unsere
Volkskirchen. Auch widerspricht eine gleich-
macherische, sozialistische Weltsicht der

christlichen Botschaft, die der freien

Entfaltung des einzelnen Individuums
eine grosse Bedeutung zumisst.»

Der Ordnungsruf von rechts leugnet
nicht nur das «prophetische Wächteramt»,

wie es zum Beispiel Art 4. der

Kirchenordnung der Evangelisch-refor-
mierten Kirche des Kantons Zürich

kennt, sondern er masst sich selbst ein

18



Wächteramt gegenüber den Kirchen an.
Er will nicht mehr ein revolutionäres

Bürgertum aus kirchlicher Bevormundung

befreien, sondern umgekehrt die
Kirchen der Bevormundung durch ein
reaktionäres Bürgertum unterwerfen.

Ist der Ordnungsruf ein Indiz für die
politische Wirkung kirchlichen
Sprechens und Handelns? Oder bewirtschaftet

er ein Thema, das Emotionen weckt,
ohne eine reale Bedeutung zu haben, wie
bei der Burka, die man umso heftiger
bekämpft, je weniger sie getragen wird?

Für die Analyse des politischen
Einflusses von Kirchenleitungen in der
Schweiz habe ich mir zwei Themenkomplexe

vorgenommen: 1. die
Auseinandersetzung mit xenophoben Tendenzen
von der Ausländerinnen- und Asylpolitik

bis hin zum Minarettverbot; 2. den
Umgang der Kirchen mit der
Friedensbewegung der 1980er Jahre, insbesondere

mit der Armeeabschaffungsinitiative
1989. Die Analyse ist ernüchternd, aber
auch erklärungsbedürftig, wozu ein
Schlussteil beitragen möchte.

1. Beispiele von der Ausländer- und
Asylpolitik bis zum Minarettverbot
Wann immer hierzulande eine
fremdenfeindliche Initiative lanciert wird, erheben

die Kirchen ihre mahnende Stimme.
So war es schon bei der ersten
«Überfremdungsinitiative», die unter dem
Namen ihres Urhebers als
«Schwarzenbach-Initiative» in die Geschichte
einging und am 7. Juni 1970 bereits 46 Prozent

Ja-Stimmen auf sich vereinigte. Sie
wurde in der katholischen Innerschweiz
von allen Kantonen ausser Zug
angenommen, und das umso deutlicher, je
niedriger der Ausländeranteil an der
Wohnbevölkerung war. Es kamen bis
1988 nochmals drei «Überfremdungsinitiativen»

der Nationalen Aktion
zustande, die sogar mit einem Nein-Anteil
zwischen 65 und 70 Prozent scheiterten.
Ich meine aber nicht, dass die Kirchen
an diesem Nein-Anteil massgeblich
beteiligt gewesen seien. Sie hatten ganz
einfach den Mainstream auf ihrer Seite.

Dafür dass es nicht auf die Kirchen,
sondern auf den Mainstream ankommt,
wurde die «Mitenand-Initiative» 1981

zur desillusionierenden Gegenprobe.
Die Initiantlnneen wollten den
«Überfremdungsinitiativen» eine ethisch
begründete Alternative gegenüberstellen.
Konkret ging es um die Abschaffung des

Saisonnierstatuts, das Menschen als
blosse Konjunkturpuffer, ohne Recht auf
ein Familienleben, behandelte. Der
Vorstand des Schweizerischen Evangelischen

Kirchenbundes und die Schweizer

Bischofskonferenz hatten in einer
gemeinsamen Stellungnahme vom 17.

Februar 1981 das Ziel der Initiative
unterstützt und betont, «dass der Christ bei
einer Vorlage, in der es so zentral um die
menschliche Würde geht, diesem Anliegen

das gebührende Gewicht geben [...]
muss», dass insbesondere das
«Saisonarbeiterstatut nicht haltbar ist, weil es

vor allem das Interesse an der Arbeitskraft,

zu wenig aber die Würde und die
Bedürfnisse der Menschen schützt».

Am 4. April 1981 erlitt die Mitenand-
Initiative eine Kanterniederlage mit 84
Prozent Nein-Stimmen gegen gerade
mal 16 Prozent Ja-Stimmen. Worauf der
Chefredaktor der katholischen
Tageszeitung Ostschweiz (6.4.1981), CVP-Na-
tionalrat Edgar Oehler, den Kirchen
vorhielt, dass sie «eine Herde ohne Schafe

- oder allenfalls nur bockige - hüteten»
und dass sie erst noch auf der «falschen
Seite», nämlich der linken, gekämpft hätten.

In einer anderen katholischen
Zeitung, dem Vaterland (8.4.1981),
widersprach Redaktor Nestor Werlen seinem
Kollegen mit dem Beispiel des Messias
Jesus, «dem nach seiner Rede über das

<Brot, das Leben gibt>, die Leute
davongelaufen» seien. Jesus habe deswegen
nicht «aufgeregt seine <Bücher
überprüft), sondern seine Jünger gefragt:
<Wollt auch ihr gehen?»)

Wie wenig die Kirchen den politischen

Mainstream wenden können,
zeigte sich auch bei den zehn Asylrechtsrevisionen

seit Inkrafttreten des

Asylgesetzes 1981. Ihre Verschärfungen wur-

19



-
den von den Kirchen zumindest in den

Vernehmlassungen abgelehnt, erzielten
an den Urnen aber stets grosse
Mehrheiten. So war es noch bei der letzten
asylpolitischen Abstimmung vom 9. Juni
2013, die das Botschaften-Asyl und die

Kriegsverweigerung als Asylgrund
aufhob. Zuvor hatten die Kirchen an einer
gemeinsamen Medienkonferenz die
erneuten Verschärfungen abgelehnt und

Mit der
Schwarzenbach-Initiative von

1970 setzte das

jahrzehntelange Schüren

von ausländerfeindlichen

Ressentiments
mittels Abstimmungskampagnen

ein.
Bild: Archiv Baer

geklagt, dass heute «alle Asylsuchenden
unter dem Generalverdacht stehen, sie

seien kriminell und nur darauf aus,
unseren Sozialstaat auszunutzen». 78,4
Prozent stimmten für die «dringlichen
Änderungen des Asylgesetzes», an deren
Sinn nach der Schande von Lampedusa
selbst die Urheber zu zweifeln beginnen.

Es gibt zur Asylpolitik grossartige
Memoranden der drei Landeskirchen.

Mutig positionierten sie sich 1985 und
1987 Aufder Seite der Flüchtlinge und
gegen die ersten Einschränkungen des

Asylrechts. Im «Flüchtlingselend» müss-
ten die Kirchen ein «Zeichen der Zeit»
erkennen, heisst es im ersten Memorandum.

«In der Nachfolge Christi» könne
«ihr Platz nur auf der Seite der Flüchtenden,

auf der Seite der benachteiligten
und verfolgten Menschen sein». Dem
Ersten Testament entnehmen die
Kirchen die ethische Richtschnur im
Umgang mit den Flüchtlingen: «Da du, Volk

Israel, als Fremdling in Ägypten und

Babylon lebtest, hast du Ausbeutung und

Unterdrückung erfahren. Füge daher

nicht anderen dasselbe Unrecht zu.»

1991 folgte das Memorandum Auf det

Seite der Bedrängten, das Fremdenfeindlichkeit

und Rassismus in der Schweiz

verurteilte.
Vor der Referendumsabstimmung

über das Antirassismusgesetz am 25.
September 1994 lautete die gemeinsame
Stellungnahme der Kirchen vom 17. Juni

1994: «Rassismus und Fremdenfeindlichkeit

widersprechen der grundlegenden

Botschaft der Bibel.» Und: «Diese

Treue zu Jesus Christus erfordert von
jedem Christen und von jeder Christin

Respekt gegenüber jeder Person, was

immer auch ihre Herkunft, Sprache,

Kultur, Hautfarbe oder Religion ist.» Für

einmal durften sich die Kirchen zu des

Gewinnern mit 54,6 Prozent Ja-Stim-

men zählen. Aber doch nur, weil alle
etablierten Parteien, damals selbst die SVP,

die Vorlage unterstützten.
Ganz anders war es ein halbes Jahr

später beim Referendum gegen die

«Zwangsmassnahmen im Ausländerrecht»,

die am 4. Dezember 1994 mit 72,5

Prozent Ja-Stimmen angenommen
wurden. In der Vernehmlassung hatten die

Kirchen die Ausschaffungshaft unisono

abgelehnt. «Irregulär anwesende
Ausländer» seien doch keine Kriminellen,

monierte der Kirchenbund. Doch als das

Referendum ergriffen wurde, ging der

Kirchenbund auf Distanz. Er wollte

«dieses Gesetz nicht mit einem
unfruchtbaren Abstimmungskampf zu
verhindern suchen», um, wie das
Reformierte Forum (11.11.1994) hinzufügte, j)

nicht «ins Abseits manövriert» zu
werden. Die Bischofskonferenz dachte wohl

ähnlich, was aber nicht im Sinn ihre

Präsidenten Pierre Mamie war, der siel

zu einer eigenen Stellungnahme
verpflichtet fühlte: «<Du wirst den Fremder

nicht unterdrücken, denn ihr wisst, was

Fremdsein heisst, ihr seid in Ägypten
gewesen», fordert das Alte Testament. Des-

20

i



halb wehren wir uns gegen jedes Gesetz,

das dem Misstrauen gegenüber dem
Fremden Vorschub leistet und als

Vorwand und Mittel dienen könnte, Ausländer

- auch unbeabsichtigt - zu
unterdrücken.» (Kipa 2.11.1994) Dem
kommunistischen Vorwärts entfuhr darauf
der doppelsinnige Stossseufzer: «Es ist
zum katholisch werden!» (11.11.1994)

Mit der Millenniums-Wende ging
auch eine Mainstream-Wende einher.
Die stimmenstärkste Bundesratspartei
geriet immer mehr in den Sog der
Fremdenfeindlichkeit und hatte damit nicht
nur Erfolg, sondern wurde wohl auch die
Gefangene ihres Erfolgs. Bereits die

«Asylmissbrauchsinitiative» der SVP
verzeichnete am 24. November 2002 einen
Ja-Stimmenanteil von 49,9 Prozent.
Vollends kippte der Mainstream bei der
Minarettinitiative, die am 29. November
2009 mit 57,5 Prozent Ja-Stimmen
angenommen wurde.

Die Kirchen hatten sich von Anfang
an gegen diesen neuen Ausnahmeartikel
in der Bundesverfassung gestellt. Der
Kirchenbund beeindruckte mit einem
vorzüglichen Argumentarium Zwischen
Glockenturm und Minarett vom 2. Juli
2008. Eher defensiv und dürftig kamen
allerdings die Stellungnahmen der
Bischofskonferenz und ihrer
Nationalkommission «Justitia et Pax» daher.
Zwar hiess es in der bischöflichen
Stellungnahme vom 9. September 2009,
«wie die Kirchtürme», so seien auch «die
Minarette ein Zeichen der öffentlichen
Präsenz einer Religion» und fielen daher
unter «die korporativen Rechte einer
Religionsgemeinschaft». Aber da «nicht
alle islamischen Länder die Religionsund

Kultusfreiheit respektierten»,
ergriffen die Bischöfe die unpassende
Gelegenheit, um sich mit Christen zu
solidarisieren, die in islamischen Ländern

«bedrängt und verfolgt» würden.
Das war weniger ein Appell an die
Goldene Regel und mehr Wasser auf die
Mühle einer «Symmetrie im Unrecht».
Nur am Rande sei erwähnt, dass einer

der Bischöfe, Marian Eleganti, nach
geschlagener Schlacht verlauten Hess, auch
er habe für die Minarettinitiative
gestimmt (Kipa 7.12.2009).

Ein starkes Zeichen kam vom
«Schweizer Rat der Religionen» der am
2. September 2009 die gemeinsame
Stellungnahme Für ein Zusammenlehen der
Religionen in Frieden und Freiheit
präsentierte. Zu diesem Zusammenleben
gehöre «auch der Bau von Gotteshäusern,

wie sie in der jeweiligen Religion
üblich sind», heisst es in dem Dokument,
das Thomas Wipf, der damalige Kir-
chenbunds-Präsident, als «Meilenstein
in der Geschichte des Dialogs zwischen
Christen, Juden und Muslimen»
bezeichnete. (Kipa 2.9.2009)

Ernüchternd war indessen nicht nur
das Abstimmungsergebnis, sondern
mehr noch das Abstimmungsverhalten
nach weltanschaulichen «Lagern». Je

säkularer die Wählerschaft, umso
deutlicher wurde die Initiative nämlich
verworfen, je vermeintlich «christlicher»
dagegen, umso deutlicher wurde sie

angenommen. Der einzige Deutschschweizerkanton

mit einem Nein-Überhang
war Basel-Stadt mit 51,6 Prozent; Basel
ist notabene auch die einzige Stadt der
Schweiz, in der die Konfessionslosen die
Mehrheit bilden. Am deutlichsten

angenommen wurde die Initiative in
Appenzell-Innerrhoden mit 71,4 Prozent
Ja-Stimmen. Der «Stadt-Land-Graben»
verhielt sich kongruent zum Graben
zwischen säkularem und religiösem
Politikverständnis. Im traditionell linken
Wahlkreis 4 + 5 der Stadt Zürich kam die
Initiative gerade mal auf 24 Prozent Ja-

Stimmen bzw. einen Nein-Anteil von 76
Prozent, in Hagenbuch in der Nordostecke

des Kantons wurde sie dagegen mit
79 Prozent angenommen. Der Befund
deckt sich mit der Vox-Analyse, wonach
die Linke die Initiative mit über 80 Prozent

abgelehnt, die Rechte ihr fast ebenso

deutlich zugestimmt habe.

Müssten die Kirchen nicht auch ein
Wort zu den Parteien sagen, die Frem-

21



denfeindlichkeit und Islamophobie ebenso

schüren wie bewirtschaften? Der
Zürcher Weihbischof Peter Henrici
meinte, «dass die SVP die einzige Partei
ist, die ein guter Christ nicht wählen
kann» (NZZaSo 15.5.2005). Er wurde

von seiner Bistumsleitung desavouiert.
Diese liess sich von Christoph Blochers
Ems-Chemie eine neue Orgel für die

Churer Kathedrale im Betrag von 1,6

Mio. sponsern. Die Lokalzeitung zeigte
ihn mit Frau und Tochter an der Vesperfeier

zur Einweihung der Orgel am 28.

Oktober 2007, in der vordersten
Kirchenbank das Te Deum singend.

2. Beispiele aus Zeiten der
Friedensbewegung und der GSoA-lnitiative
Seit den 1960er Jahren wurde der
Weltfrieden immer mehr zu einem Thema

im Ökumenischen Rat der Kirchen, aber

auch in der katholischen Kirche, die

schon am Konzil ihren Willen bekundete,

«die Frage des Krieges mit einer ganz
neuen inneren Einstellung zu prüfen»
(Gaudium et spes,Nr. 80). Die Schweizer

Kirchen verharrten dagegen noch lange
in ihrem «Bekenntnis zur bewaffneten
Neutralität». Mit diesem für eine Kirche
doch etwas seltsamen Bekenntnis gingen

zum Beispiel der Kirchenbunds-
Vorstand und ihm folgend der Kirchenrat

des Kantons Zürich (NZZ 15.3.1972)

auf Distanz zum Brief Refus ä l'armee,

den 32 Pfarrerinnen und Priestern in der
Romandie 1972 unterzeichnet hatten.

Die Bischöfe verwiesen ebenfalls auf eine

angebliche Pflicht der Schweiz, die
«Neutralität gegen jede Macht
gegebenenfalls mit Waffen zu verteidigen». Sie

taten es letztmals 1983 in einem Beiwort

zum Wort der Deutschen Bischofskonferenz

zum Frieden.
Das kirchliche Armee-Bekenntnis

blieb nicht unwidersprochen. So gab es

in Bern den «Arbeitskreis Kritische
Kirche», der mit seinem Bieler Manifest die

Unterzeichnenden des Refus ä l'armee

unterstützte. In die Schlagzeilen gerieten
Ende 1978 auch die beiden Feldprediger

auf dem Waffenplatz Bern. Da sie

Feldpredigt und Bergpredigt nicht mehr

miteinander vereinbaren konnten, wurden

sie vom Eidgenössischen
Militärdepartement kurzerhand ihres Amtes

entho-ben, «zur Disposition gestellt»,

wie das freundlicherweise hiess. Die
Kirchenleitungen nahmen die Massregelung

widerstandslos hin. Die Auslegung
des Evangeliums in der Armee überlies-

sen sie dem Militärdepartement.
Doch im weltpolitischen Wendejahi

1989 kam es auch bei den Kirchenleitungen

zu einem Paradigmenwechsel
Das zeigte sich vor der Abstimmung
über die Initiative Für eine Schweiz ohm

Armee und für eine umfassende

Friedenspolitik. Die Bischöfe verzichtete!

überhaupt auf eine Stellungnahme und

Hessen nur gerade verlauten, sie hätten

das Thema mehrmals diskutiert. Dei

Vorstand des Kirchenbundes plädierte

für einen Dialog «in der gegenseitige!

Achtung der jeweils anderen Meinung»,
Seine eigene Meinung tat er mit den

Worten kund: «Aber so, wie wir heute

die Weltlage einschätzen, scheint uns ge-j

genwärtig ein Entscheid, die Armee
abzuschaffen, leider nicht möglich.» Da'

fatalistischen Stimmen, die meinten

Krieg und Gewalt müsse es bis ans End

der Tage geben, da sie zur sündigen Nal

tur des Menschen gehörten, hielt der

SEK-Vorstand allerdings «die biblische

Sicht des Reiches Gottes» entgegen. Diese

erlaube es, «eine Welt zu denken, die

frei ist von Krieg», ja gebiete sogar, «mit

klarem Verstand und Zuversicht auf da:

Kommen dieses Reiches hinzuarbeiten!

(SEK-Pressedienst, 24.5.1989).

Die Kommission «Justitia et Pax» da

Bischöfe und das «Institut für
Sozialethik» des Kirchenbunds hatten zuvoi

Sozialethische Überlegungen zur
Diskussion über dieAbschaffung der Schweizer

Armee publiziert. Sie wollten siel

«von all jenen distanzieren, die nur schot

die Diskussion über die Initiative fi»

schädlich halten». «Sonst laufen wir
Gefahr, die militärische Landesverteidigunt

22



in der Schweiz auch dann noch aufrecht

zu erhalten, wenn sie funktionslos oder

gar unverantwortlich geworden ist.» Die
Armeefrage sei keine «Bekenntnisfrage»,
weshalb «ein/e Christ/in in guten Treuen
für oder gegen die Initiative stimmen»
könne. Auch die Mitglieder der beiden
Kommissionen seien in der Frage der Ar-
meeabschalfung zum jetzigen Zeitpunkt
verschiedener Meinung. «Allen gemeinsam

ist aber die Überzeugung, dass die

Hoffnung aufeine Welt ohne Armeen ein
fester und unaufgebbarer Bestandteil des

christlichen Glaubens an das Kommen
von Gottes Reich ist, das in Jesus Christus
bereits angebrochen ist.»

Trotzdem war wichtig, dass die Kirchen
mit ihrem Reich Gottes-Verständnis
zum Aufbruch in eine Welt ohne Waffen
ermutigten und damit jenen entgegentraten,

die den Frieden in eine eschato-
logische Ferne rückten. Das zeigen
Beispiele aus der Diskussion jener Jahre:

• 1983 veröffentlichten die US-Bischöfe

ihr Hirtenwort zu Krieg und Frieden,

das sich kritisch mit dem
Wettrüsten der Reagan-Administration
auseinandersetzte, das Einfrieren der
Nuklearrüstung verlangte und die Doktrin
vom Ersteinsatz von Atomwaffen verurteilte.

Doch die NZZ (18./19.6.1983)
erhob Einspruch. Ihr Chefredaktor zwei-

Die Kirchenleitungen trugen damit
zum Tabubruch bei, den die GSoA-Ini-
tiative im Umgang mit der Armee
anstrebte und mit 36 Prozent Ja-Stimmen
auch erreichte. Da gerade die kirchlichen

Milieus die Armee signifikant
mehr bejahten als kirchenferne Leute,
waren vor allem die Sozialethischen
Überlegungen, die das Ja wie das Nein
als gleichwertige christliche Op-tionen
beurteilten, mehr als nur salomonisch.

Dass die Kirchen das Abstimmungsergebnis

beeinflusst hätten, ist jedoch
nicht nachweisbar. So lehnte das Lager
der CVP-Wählenden gemäss Vox-Analyse

die Initiative mit überdurchschnittlichen

84 Prozent Nein-Stimmen ab.

feite an der kirchlichen «Kompetenz»
zur «Beurteilung von sicherheitspolitischen

Fragen, die doch unbestreitbar
höchst weltlicher Natur» seien, und liess
die Klage folgen: «Aber das Wort des

Meisters, dass sein Reich nicht von dieser

Welt sei, gehört im selektiven
Bibelgebrauch derzeit ohnehin nicht gerade
zu den vielzitierten.»

• Für Irritation sorgte auch der Aufruf

des Weltkirchenrates in Nairobi 1975
und in Vancouver 1983, die Kirchen
sollten «ihre Bereitschaft betonen, ohne
den Schutz der Waffen zu leben».
Generalstabschef Jörg Zumstein hielt diesen

Aufruf für «reichlich akademisch».
Denn, so Zumstein: «Solange Menschen

Jahrzehntelang war
das Militär des

Schweizers liebstes

Kind. Junge Progressive
träumen davon, diese

heilige Kuh zu schlachten

- sie gründen die

Gruppe «Schweiz ohne
Armee». Für viele ein
Traum - für andere ein
Albtraum.
Bild und Legende:
Fernsehen SRF

23



als unerlöste Wesen auf dieser Erde
leben und wirken, wird es immer wieder

zu Streit und Krieg kommen.»
(Brückenbauer 27.7.1983)

• Ähnlich fatalistisch meinte
Verteidigungsminister Georges-Andre Che-

vallaz in einem Interview mit der
Weltwoche: «Als Christ auf der Erde kann

man nur Pessimist sein. Die Hoffnung ist
oben.» (17.3.1983)

3. Schlussbetrachtungen mit drei
Thesen

7. Wie Kirche das Reich Gottes
verkündet, entscheidet über ihr politisches
Mandat.
Im Zentrum der Guten Nachricht steht

das Reich Gottes als Verheissung für diese

Erde. Trotzdem bekommt Kirche, die

sich um diese Erde kümmert, noch
immer den Vorwurf zu hören, dass sie das

«Eigentliche» ihres Auftrags verfehle.

Das «Eigentliche» heisst dann zwar auch

«Reich Gottes», aber gemeint als

Verheissung für das Leben nach dem Tod.

Da wird frei nach Ernst Bloch «im Drüben»

gefischt, damit hienieden alles

beim Alten bleibt. Um zur Unterscheidung

der Geister beizutragen, müssten
die Kirchen ihre weltzugewandte Reich-
Gottes-Botschaft noch viel unmissver-
ständlicher unter die Leute bringen.

Erschreckend waren schon die

Ergebnisse sozialpsychologischer Studien
der 1960er in Kanada und in den USA,
die den Zusammenhang zwischen
«Orthodoxie» und Militarismus untersuchten.

Das hiess dann in einer Zusammenfassung

von Richard Friedli: «<Ortho-
doxe> Christen sind kriegsbereiter in
ihren Ansichten als Nichtchristen...
Katholiken wünschen Kernwaffen mehr als

Protestanten, und Protestanten mehr als

Glaubenslose. Unter allen Gruppen, die

erfasst wurden, zeigten die Kirchgänger
eine stärkere Tendenz, in der
militärischen Macht ein Mittel zur Konfliktlösung

zu sehen als die Nicht-Kirchgänger.»

Wie steht es um diese Zusam¬

menhänge fünfzig Jahre später, hier und

heute in der Schweiz? Sandro Cattacin,

Direktor des Soziologischen Instituts

der Universität Genf, fasste 2006 seine

diesbezüglichen Forschungsergebnisse

im Rahmen einer Nationalfondsstudie

über Rechtsextremismus kurz und brutal

wie folgt zusammen: «Es gibt eine
Korrelation zwischen Religiosität und
Menschenfeindlichkeit.» (Bund, 11.3.2006)

Wobei Cattacin Menschenfeindlichkeil
als Ablehnung von Pluralismus in dei

Gesellschaft definiert und eine besonders

signifikante Korrelation zwischei

dieser Ablehnung und regelmässigen

Kirchgang feststellt (lamed 4/06).
Umgekehrt gelte: «Nichtreligiöse sind klai

weniger rassistisch, weniger sexistisd

weniger homophob, weniger xenophoba

Da scheint etwas mit der kirchlicher

Verkündigung nicht zu stimmen, nicht

zuletzt mit dem Reichgottesverständni:
in Predigt, Liturgie, Gesangbüchern uni

Religionsunterricht. Aktueller denn ji

wäre der Aufruf der Kirchenversamm-

lung Frieden in Gerechtigkeit in Basel

1989, «dass die lebenswichtigen Anliegen

von Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung nicht vom
Auftrag der Kirche zur Verkündigung des

Evangeliums getrennt werden» dürfen

Die Kernkompetenz der Kirche liegt

gewiss nicht in der Politik, wohl aberii

der weltzugewandten Spiritualität de:

Reiches Gottes. Der damalige Erfurtei

Propst Heino Falcke hatte in seiner Er-

öffnungspredigt gesagt: «Die Frage ut

serer Tage kann nicht lauten: Wie
politisch darf die Kirche werden? Die Frag

ist, ob uns die Liebe zu Christus erfüllt

sein Frieden und seine Gerechtigkeit

uns bewegen, wie politisch und brisaii

auch immer es dann werden mag.»

2. Kirche muss verbindlich sprechen,

wo es um Status confessionis und
strukturelle Sünde geht.
Gewiss sollen die Kirchenleitungen der

eigenen Stellungnahmen nicht zum
vorneherein mehr Gewicht beimessen alt

24



weltlichem Sachverstand. Aber es gibt
Situationen, in denen die Kirchenleitungen

sagen dürfen, ja müssen: «Hier
stehen wir,wir können nicht anders».Wenn
es im ersten Flüchtlings-Memorandum
der Kirchen hiess, «in der Nachfolge
Christi» könne «ihr Platz nur auf der
Seite der Flüchtenden, auf der Seite der
benachteiligten und verfolgten
Menschen sein», dann ging es um nicht mehr
und nicht weniger als um die Identität
des Kirche- und Christseins.

Ähnlich erklärten sie vor der Abstimmung

über das Antirassismusgesetz:
«Rassismus und Fremdenfeindlichkeit
widersprechen der grundlegenden
Botschaft der Bibel.» Ob solche Aussagen
schon den Status confessionis intendieren,

lasse ich dahingestellt, sie bewegen
sich jedenfalls in dessen «Magnetfeld»,
um einen Begriff des früheren Generalsekretärs

des Reformierten Weltbundes
Milan Opocensky zu verwenden (NW
12/1996,365f.).

Die katholische Soziallehre spricht
von «Strukturen der Sünde». Diese
haben «in persönlicher Sünde ihre Wurzeln»

und «verfestigen» sich so sehr,
dass sie «Quelle weiterer Sünden werden,

indem sie das Verhalten der
Menschen negativ beeinflussen» (Sollicitu-
do rei socialis, Nr. 36). So entsteht aus
Rassismus Apartheid und aus Xenophobie

ein Ausländer- und Asylrecht mit
Zwangsmassnahmen, die der
Menschenwürde Gewalt antun. Die Basler

Kirchenversammlung «Frieden in
Gerechtigkeit» hat darum 1989 die
«Einwanderungsgesetze bestimmter europäischer

Länder» verurteilt, in denen die
Sünde des Rassismus nicht weniger
«institutionalisiert» werde als im damaligen
Apartheidsystem Südafrikas.

Die Kirchen müssten aber nicht nur
verbindlich sprechen, sondern diese
Verbindlichkeit und deren Begründung
auch in aller Klarheit und über alle zur
Verfügung stehenden Medien kommunizieren.

Nur dann wird das Gewissen
der Gläubigen wirklich herausgefordert.

Dass sich so ihr Abstimmungsverhalten
ändern liesse, ist damit nicht gesagt.
Aber vielleicht wirkt die Herausforderung

auch in ihrer Wirkungslosigkeit,
wie die Polemik gegen das kirchliche
Wächteramt nahelegt. Was ist der
zynische Umgang mit kirchlichem
«Gutmenschentum» anderes als eine Reaktion

des schlechten Gewissens?

3. Die politische Wirkungslosigkeit der
Kirche hat mit Säkularisierung nichts
zu tun.
Unsere Beispiele aus den zwei hier
behandelten Themenkomplexen zeigen,
dass gerade die säkularen Milieus weit
mehr mit den kirchlichen Positionen
übereinstimmen als die kirchennahen
Milieus. Denselben Befund entnehmen
wir der Ethikbilanz in der Schweizer
Politik, die 2006 vom Lassalle-Institut
herausgegeben wurde.

Je linker die Befragten sich einschätzten,

desto ethischer begründeten sie ihre
Politik. Und je mehr rechts die Befragten
sich positionierten, desto mehr gaben sie

an, «nach religiösen Grundsätzen zu
handeln». Links und Grün beurteilten
den Einfluss der Ethik auf die Asylpolitik
als viel zu schwach, die Befragten zur
Rechten als viel zu stark in einem
abwertenden Sinn oder umgekehrt als stark

genug, weil sie ihre eigene Ethik in der

Asylpolitik verwirklicht sahen.
Den Kirchen müsste diese Diskrepanz

zwischen religiösen und nichtreligiösen

Milieus in Fragen der Sozialethik
zu denken geben. Die einen glauben an
Gott, aber nicht an sein Reich der
Gerechtigkeit, die andern an dieses Reich
der Gerechtigkeit, aber nicht an Gott.
Offenbar kommt nicht zusammen, was
zusammengehört. Gefragt sind daher
Menschen, die diesen Brückenschlag
wagen. Sie wären in Zeiten der Globalisierung

umso wichtiger, als Kirche die
letzte noch halbwegs funktionierende
Internationale ist oder sein könnte. •

Willy Spieler war
während mehr als

dreissig Jahren
Redaktor der Neuen

Wege.

spieler@goldnet.ch

25


	Zum Einfluss der Kirchen auf die Politik

