
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 107 (2013)

Heft: 9

Artikel: "Wir werden uns verändern müssen" : der Ökumenische Rat der
Kirchen vor der Vollversammlung in Busan/Korea

Autor: Hui, Matthias / Robra, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Robra, du arbeitest seitfast zwanzig

Jahren beim Ökumenischen Rat der
Kirchen. Wie kamst Du nach Genf?

Die Freundschaft mit Konrad Raiser,
der einige Jahre in unserer
Nachbargemeinde wohnte, bevor er Generalsekretär

des ÖRK wurde, spielte eine

grosse Rolle. Als junger Pfarrer lud ich
ihn in unsere ökumenisch ausgerichtete
Gemeinde ein, wo viel Friedensarbeit
und Industrie- und Sozialarbeit geleistet
wurde. Meine Frau Barbara und seine
Frau Elisabeth beteiligten sich am
Aufbruch der Frauenarbeit in der Kirche,die
mit der feministischen Theologie und
Fragen der Geschlechtergerechtigkeit
eine neue Richtung einschlug.

Bald begann ich an einer Dissertation
zu arbeiten, die sich mit ökumenischen
Fragen im Zusammenhang mit Sozial-
und Wirtschaftsethik beschäftigte. Konrad

Raiser war als Professor in Bochum
nun mein Doktorvater. Darüber kam ich
in direkten Kontakt zum ÖRK.

Dein Zugang zur weltweiten Ökumene

waren also diese konkreten Fragen, die
Du aus globaler Perspektive zu betrachten

begannst. Dein Interesse lag weniger
bei der konfessionelle Ökumene.

Absolut.Was in der Welt passiert,
passierte genau vor meiner Haustür. Man
erlebte unmittelbar die Auswirkungen
des globalen Zusammenhangs auf die
Familien in der eigenen Gemeinde. Die
Flüchtlinge kamen aus Sri Lanka. Wir
hatten enorme Probleme mit der
Stahlindustrie von Krupp oder Thyssen, es

gab grosse Betriebsschliessungen. 6000
Menschen verloren ihre Arbeitsplätze.
Das hatte mit Investitionen von Thyssen
in Brasilien und in den USA zu tun. Das

Kapital wurde tatsächlich weltweit
investiert. Die Betriebe müssten geopfert
werden, um den Shareholder Value der
Aktien hochzuhalten. Die grossen Fragen

der Gerechtigkeit kann man in
Solidarität mit Gemeinden in Brasilien oder
anderen Ländern wie Guatemala
vorantreiben. Das haben wir auch gemacht.

Neue Wege-Gespräch von Matthias Hui
mit Martin Robra

«Wir werden uns verändern

müssen»
Der Ökumenische Rat der Kirchen vor der Vollversammlung

in Busan/Korea

Die 10. Vollversammlung des Ökumenischen Rates des

Kirchen (ÖRK) findet vom 30. Oktober bis 8. November

2013 in Busan, Republik Korea, statt. Sie steht unter dem

Thema «Gott des Lebens, weise uns den Weg zu Gerechtigkeit

und Frieden».

In der Schweiz ist der ÖRKgegenwärtig kein grosses
Thema, Medien und auch die Kirchen selbst lenken die

Aufmerksamkeit selten auf die globale Ökumene. Der
langjährige leitende ÖRK-Mitarbeiter Martin Robra
beschreibt, wie sich der ÖRK heute verändert und dabei

gerade in den globalen Fragen der ökonomischen Gerechtigkeit

und des gerechten Friedens spannend und von

grosser Bedeutung bleibt.

Das Gespräch wurde im Haus, welches er mit seiner
Familie am Lac de Joux/VD bewohnt,

geführt. f* ^^
o

Gott des Lebens,
weise uns den Weg
zu Gerechtigkeit

und Frieden
Ökumenischer Rat der Kirchen
10. Vollversammlung
3Q, Oktober bis 8, Novemöer 2QU
Busan. Republic Korea

253



Aber die entscheidende Frage war für
mich immer: Wie ist das mit der Solidarität

hier? Die Konzernzentralen vieler
Betriebe in Säo Paulo sind in Deutschland.

Wenn dort etwas passiert, hat dies
direkte Rückwirkungen auf Deutschland.

Die Frage der Solidarität entscheidet

sich auch daran: Wie gehen die
deutschen Gewerkschaften mit den Problemen

da drüben um? Was machen die
deutschen Unternehmensleitungen?

Und die Auswirkungen in der Gemeinde?
Die Frage nach sozialer Marginalisie-

rung war tagtäglich da, zum Beispiel in
den «Schlichtwohnungen» der Stadt, wo
Familien untergebracht wurden, die ihre
Miete nicht mehrbezahlten konnten. Eine

Konfirmandin von mir sagte: Immer,
wenn ich meine Adresse nenne, bin ich
schon abgestempelt: Ach, Du kommst
aus dem Knick14? Sie erfuhr,dassArmut
Marginalisierung und Stigma bedeutet.
Damit war die Verweigerung von Rechten

verbunden. Menschen blieben in
dieser Situation, weil ihnen nicht wirklich

gewährt wurde, was ihnen zustand.
Und die Gemeinschaft stand wegen der

Stigmatisierung auch nicht konstruktiv
für dieses Mädchen ein.

Für mich war immer entscheidend:
Hier bin ich Pastor, hier ist meine
Gemeinde, an diesem Ort muss ich die Fragen

der internationalen Solidarität leben
und entscheiden. Was passiert bei uns,
und wie lebe ich meine ökumenische

Verantwortung? Fragen der Sozialethik,
der Wirtschaftsethik, der Ökologie sind
global, aber immer auch extrem relevant
an unserm Ort selbst.

Das gilt auch für heute, erst recht in der
global stark verflochtenen Schweiz. In
der heutigen kirchlichen Landschaft
scheint es aber wenig Leute zu geben, die
sich wie Du in die weltweite Ökumene
hinein bewegen. Der Zeitgeist weht
anderswo her. In der von der
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (AG-
CK) aufgesetzten Selbstverpflichtung zum

bevorstehenden Bettag 2013 heisst es:

«Als Christinnen und Christen in der
Schweiz ist es unsere erste Verantwortung,

Gott von Herzen zu lieben. Wir
verpflichten uns vor Gott, mit Gebet für
das Wohlergehen der Menschen unseres
Landes einzustehen.» Weshalb ist aber
der Weg in die weltweite Ökumene Deiner

Meinung nach immer noch angesagt?

Der springende Punkt ist für mich
immer noch der Glaube an Gott,
genauer: an welchen Gott ich glaube. Ich
kann an Gott nicht kleiner glauben als

an den Schöpfer dieser Welt. Ich kann
von Jesus Christus nicht anders glauben
als von dem, der Gnade, Gerechtigkeit,
Friede, Gottes Reich für alle will. Und
«alle» heisst nicht nur alle Menschen,
sondern alle Geschöpfe. Mein Glaube
bezieht sich immer auf diesen grösseren
Zusammenhang. Billiger oder einfacher
kann ich das nicht haben. Immer wenn
die Leute dachten, man könne das
anders machen, endete dies in Katastrophen

wie bei den Deutschen Christen im
Faschismus.

Ausserdem ist es ja tatsächlich so,
dass ein Land wie die Schweiz nicht für
sich selbst existiert. Es ist eingebunden.
Man redet viel über die Europäische
Union. Aber das Eingebundensein geht
viel weiter, zum Beispiel in Fragen des

Welthandels. Rahmensetzungen und
Entscheidungen, die bei der
Welthandelsorganisation in Genf getroffen werden,

wirken sich unmittelbar aus auf
jeden Bauern in der Schweiz, auf jedes
kleine Dorf, auf jeden kleinen Hof auch
im letzten Tal. Wer das gestalten will,
muss sich diese Zusammenhänge
bewusst machen.

Die eine Welt ist eine Wirklichkeit.
Aber es ist nicht das gemeinsame Dorf
der Menschen, in dem es wirklich
Gemeinschaft gibt. Es ist eine Welt, in der
alle miteinander sehr stark im
Wettbewerb liegen und Machtfragen eine
zentrale Rolle spielen. Deshalb sind das

Wissen voneinander, die Solidarität für-

254



einander und die gegenseitige Begleitung

entscheidend. Besonders wichtig
ist diese Erfahrung: Ich mag mich als

stärker, besser ausgestattet und reicher
fühlen als andere, doch in der Solidarität,

in der wirklichen Gemeinschaft mit
anderen erhalte ich meistens mehr, als

ich selber gebe. Auch für Menschen in
der Schweiz ist es mit Sicherheit eine
Bereicherung, sich in den grösseren
Zusammenhang der Ökumene zu stellen.

Wo wird heute solidarische Ökumene

spürbar?
Im Moment beschäftige ich mich mit

Ägypten. Wir versuchen selbstverständlich,

unsere Mitgliedskirchen solidarisch

zu begleiten. Aber darüber hinaus
wollen wir mit ihnen zusammen
interreligiöse Zusammenarbeit fördern. Man
wird sich in diesem Prozess sehr
bewusst, wie schwierig die Situation ist und
welche Risiken man eingeht, aber auch
wie notwendig solche Initiativen jetzt
sind. Das Projekt heisst «Förderung von
Frieden und Versöhnung durch soziale

Gerechtigkeit.» Der Schwerpunkt liegt
aufder Arbeit: auf Arbeitsbedingungen,
Arbeitsrechten und insbesondere auf
der Schaffung von alternativen Arbeitsplätzen

für junge Leute. Wir tun uns
zusammen mit der norwegischen Regierung

als Hauptgeldgeberin, der
Internationalen Arbeitsorganisation ILO, die
über grosse Kompetenzen und Verbindungen

verfügt, sowie mit unseren eigenen

Mitgliedkirchen, der koptischen
Kirche, den evangelischen Kirchen, der

anglikanische Kirche und auch
muslimischen Institutionen wie derAl-Azhar-
Universität. Das ist enorm bereichernd.
Neben der Risiken wird man sich der

grossen Möglichkeiten bewusst, in
internationaler Zusammenarbeit die
gegenwärtige Situation mitzugestalten.

Es ist also das Zeitgeschehen, das die

Agenda der Ökumene bestimmt?
Selbstverständlich. Die Kirchen leben

ja nicht im luftleeren Raum. Die Kirchen

sind Teil ihrer Gesellschaften, sie sind
Teil dieser Welt und ihrer Probleme.
Man kann davor die Augen schliessen.
Oder man lässt sich darauf ein und
versucht, in konkreten Situationen, neue
Perspektiven zu eröffnen, wenn man die
zunehmende Gewalt zwischen Gemeinschaften

nicht nur als Problem
wahrnimmt, sondern als Herausforderung,
Alternativen zu setzen.

Das erwarten die Mitgliedkirchen
vom ÖRK, insbesondere jene in
Krisensituationen. Sie wollen, dass der
Ökumenische Rat ihnen hilft, die
Christinnen als eine grosse Weltgemeinschaft
zu erfahren, die nicht nur für mich betet,

^

sondern auch konkrete Schritte
unternimmt, um mir in meiner Situation
weiterzuhelfen.

Es gibt eine schöne Geschichte von
unserem Generalsekretär Olav Fykse
Tveit: Erkommtaufdem Flughafen eines
einflussreichen Landes an und wird vom
«Immigration Officer» kontrolliert. Der
Beamte blättert lange im Pass, woraufder
Generalsekretär ein wenig nervös wird:
Was ist denn los? Der Beamte erwidert:
Oh Mann, warum besuchst Du immer
die falschen Länder?! Die «falschen Länder»

sind die Brennpunkte dieser Zeit.
Gerade in den Konfliktgebieten muss der
Ökumenische Rat präsent sein.

Dann ist, was Du schilderst,fürDich die
Arbeit an der Einheit der Kirche? Bei uns
stellen sich viele Menschen darunter

Martin Robra

(Bild: zur Verfügung
gestellt).

255



Dialoge mit der katholischen Kirche vor
oder zwischen Evangelischen und
Orthodoxen oder was auch immer.

Ich finde es wichtig, dass man auch

theologische Klärungen vorantreibt zu
Fragen, was uns trennt in der Lehre, aber
eben auch, was uns trennt als Menschen.
Die Einheit der Kirche ist schon von
Anfang an - bei Paulus oder auch bei Jesus

im Johannesevangelium, wenn er betet,
«dass sie eins sein sollen, damit die Welt
glaube» - mit der Frage nach der Einheit
der Menschheit und der Einheit der

Schöpfung im dreieinigen Gott ganz eng
verbunden. Man kann theologische
Klärung und gemeinsame Praxis nicht
gegeneinander stellen. Das hat man in
Deutschland nach dem Zweiten Weltkrieg

gesehen: Die Erfahrung, wieder in
die ökumenische Gemeinschaft
aufgenommen zu werden durch den Besuch
einer ökumenischen Delegation 1945 in
Stuttgart, wo Vertreter der deutschen
Kirchen mit Martin Niemöller ein
Schuldbekenntnis ablegten und die

Verantwortung übernahmen für das, was
geschah, war für die deutschen Kirchen
absolut vital.

Von Bekenntnissen haben die Menschen
aber noch nicht gelebt.

Auch die konkrete Unterstützung war
vital. Meine Mutter bekam von den
schwedischen Kirchen im Kalten Winter
1946/47 einen Ofen, der es ihr ermöglichte,

ihre Studien weiterzuführen. Das
Netzwerk der Kirchen wird sehr konkret
erfahren. Auf dieser Basis entsteht ein
Verständnis dafür, dass die Frage der
Einheit nicht nur eine theoretische,
nicht «nur» eine theologische ist,
sondern sehr real die Frage nach der Qualität

unserer Beziehungen. Das geht bis
in ganz einfache, elementare Fragen
unseres Lebens.Wo das passiert, ist auch die
Bereitschaft da, das Trennende zwischen
den Kirchen neu anzuschauen und neu
zu sehen - in dem Sinn, dass wir uns
nicht festbeissen, in das, was uns trennt,
sondern kreative Wege finden, die Zu¬

sammenarbeit zu intensivieren, die
Gemeinschaft zu vertiefen.

Es ist interessant, wie sich in dieser
Hinsicht der neue Papst verhält. Wir
erwarten von ihm, dass er sich gerade in
diesen praktischen Fragen stärker auf
die anderen Kirchen ausrichtet.

Kann in der praktischen Zusammenarbeit

mit der katholischen Kirche
ökumenisches Eis gebrochen werden?

Was die katholische Kirche angeht,
sehe ich das Ineinander von Spiritualität
und praktischem Handeln. In den
Lehrgesprächen sind wir sehr weit gekommen.

Aber sie berühren nicht die
wirklichen emotionalen und affektiven
Elemente, welche die Spaltung dauerhaft
machen. Sobald es ein katholischer Priester

als problematisch empfindet, über
seinen Glauben an die Mutter Jesu, an
Maria, mit einem protestantischen Pfarrer

zu sprechen, und sich beide komisch
vorkommen, wenn sie über diese Fragen
reden, stimmt etwas nicht mit der
Gemeinschaft. Es ist die Frage, ob wir die

Spiritualität des Anderen anerkennen
können, auch wenn sie uns fremd ist.
Wir brauchen mehr gemeinsames
spirituelles Leben, und wir brauchen sehr
viel mehr gemeinsame Praxis. Nur
durch die gemeinsame Praxis entwickelt
sich gemeinsame Sprache und ein tieferes

Verständnis, eine tiefere Erfahrung
in der Gemeinschaft miteinander. Die
Lehrgespräche können das nicht leisten.

Du bist ja persönlich in diese Gespräche

aufhöchster Ebene involviert und beim
Ökumenischen Rat zuständig für die
Kontakte mit dem Vatikan. In dieser
Kirchendiplomatie kannst Du aber nicht alles

gleichzeitig tun. Du kannst nicht mit
Menschen an einer Konferenz auch noch
den Spaten in die Hand nehmen oder an
einer Demonstration teilnehmen.

Oh, man kann das! Wir haben sehr
schöne Konferenzen durchgeführt, ich
erinnere mich an eine in Kenia, wo alle
Teilnehmenden einschliesslich eines ka-

256



tholischen und eines anglikanischen
Bischofs zusammen mit den Dorfbewohnerinnen

Felsbrocken geschleppt und
einen Damm aufgerichtet haben, um die

Wasserversorgung eines Dorfes zu
verbessern. Das taten wir im Rahmen des

Ökumenischen Wassernetzwerkes. Wir
haben bewusst den Einsatz für das Recht
auf Wasser, die Reflexion über die
entsprechenden politischen und theologischen

Fragen, mit ganz praktischer
Albeit verbunden. Dass schafft ganze
andere Erfahrungen, eine ganz andere
Gemeinschaft und Verständnis
füreinander.

Ausserdem ist die katholische Kirche

ja kein Block, sondern eine ganz lebendige

Gemeinschaft mit sehr vielen
verschiedenen Strömungen. Der Ökumenische

Rat hat sich immer intensiv um
die Zusammenarbeit mit Gruppen wie
die Focolare oder San Egidio bemüht,
wo das Zusammenspiel von politischer
Reflexion, spiritueller Ausrichtung und
praktischer Arbeit sehr deutlich ist. In
diesem Zusammenhang muss die alte
Einsicht der ökumenischen Bewegung
wieder viel wichtiger werden, dass die
ökumenische Bewegung nicht den
Theologinnen und Kirchenleitungen
überlassen werden kann. Es ist eine Sache
aller Menschen in der Kirche, früher
sprach man von Laiinnen: Menschen
stellen sich mit ihren eigenen Kompetenzen,

mit dem, was sie selber sind, in
den ökumenischen Zusammenhang.

In den letzten Jahren hat man davon
gesprochen, dass sich der Ökumenische Rat
neu formieren, neu bestimmen muss.

Die Welt hat sich sehr verändert seit
den 70er undAnfang der achtziger Jahre,
die immer als die grossen Jahre des
Ökumenischen Rates der Kirchen betrachtet
werden - mit dem Antirassismus-Pro-

gramm und der Arbeit von «Glaube und
Kirchenverfassung» zu Taufe, Eucharistie

und Amt.
In jener Zeit war die Arbeit einer

internationalen Organisation etwas ganz

Besonderes.Wer damals aufder
internationalen Ebene aktiv sein wollte, musste
das in Genf oder in New York machen
und durch die Zentralen hindurch. Heute

gibt es eine breite Kommunikation
vieler Menschen, so dass das Privileg
eines Ortes und einer Institution nicht
mehr so entscheidend ist. Die Zahl der
Akteure, auch von kirchlicher Seite her,
hat sich enorm erhöht. Die Zahl der
Menschen, die wissen, was passiert, die
sich tagtäglich informieren und sich
einmischen, hat sich enorm erhöht. Eine
Institution, die auf der internationalen
Ebene agiert, muss sich sehr viel stärker
auf dieses flache und breite Netzwerk
einlassen als sich im Gegenüber zu
diesem Netzwerk zu verstehen oder als

Chefkoordination über den Wassern

zu schweben. Man muss analysieren,
mitleben, wahrnehmen, was in diesen
Netzwerken geschieht. Deshalb ist eine
stärkere Konzentration auf die
Mitgliedskirchen wichtig, um zu erfahren,
wie sie sich in diesem Miteinander
positionieren, zur Sprache bringen und
mithandeln.

Nennst du ein Beispiel?
Es gibt weltweit eine Bewegung für

Wassergerechtigkeit. Ihre aktiven
Vertreter und Vertreterinnen aus allen
Kontinenten haben uns gesagt: Lieber
Ökumenischer Rat, wir wollen nicht
unbedingt, dass Du das Gleiche machst
wie wir. Wir wollen erstens, dass Du die
Christen, die Menschen, die sich aus
dem Glauben heraus für Wassergerechtigkeit

einsetzen, mit an den Tisch
bringst. Warum brauchen wir sie? Wir
haben das grosse Problem, dass Wasser
einfach als Stoff, als Ware betrachtet
wird. Ihr habt von den Religionen her
eine Erinnerung daran, was Wasser für
das Leben wirklich bedeutet, wenn Ihr
von der Taufe, von biblischen Symbolen
her redet. Wir brauchen dies, damit
Menschen wieder verstehen: Wasser ist
nicht einfach eine Ware. Es geht nicht
nur um den Geld- und den Nutzwert des

257



Wassers. So wurde klar, dass das ökumenische

Wassernetzwerk spezifische
Beiträge zu leisten hat.

Geht diese Erfahrung über das Wasser
hinaus?

Der Ökumenische Rat ist in den neunziger

Jahren dazu übergegangen,weniger
von einer Avantgarde-Organisation in
Genf her zu denken, sondern vom Netzwerk

der Gemeinschaft der Kirchen und
spezialisierter Akteure wie kirchlichen
Entwicklungsdiensten, Missionswerken,
Konfessionsgemeinschaften wie der
Weltgemeinschaft Reformierter Kirchen.

Das heisst: Die ökumenische Bewegung

ist polyzentrisch; der ÖRK steht
nicht in der Mitte und nicht darüber. Er
ist Teil der Netzwerke und hat die spezielle

Verantwortung, dafür zu sorgen, dass

sich alle diese Akteure wechselseitig
wahrnehmen und zur Zusammenarbeit
beitragen. Der ÖRK soll dafür sorgen,
dass diese Erfahrung inkonkreten
Handlungsvollzügen exemplarisch gemacht
wird. Deshalb muss der Ökumenische
Rat nicht 57 verschiedene Dinge tun,
sondern sich auf einige wenige Dinge
konzentrieren.

Was gehört noch zu diesen wenigen
Dingen?

Ein anderes erfolgreiches Programm
ist jenes zu Fragen von HIV/AIDS in
Afrika. Hier dreht sich die Arbeit um
Fragen von Stigmatisierung, von
Gemeinschaft: HIV/AIDS ist nicht einfach

nur eine Krankheit,die mit Medikamenten

behandelt werden muss, sondern
auch Ausdruck sozialer Zusammenhänge,

die funktionieren oder eben nicht.
Diese Arbeit hat sehr positive
Wirkungen, wenn sie den Kirchen zu helfen

vermag, die Stigmatisierung von HIV-
Betroffenen hinter sich zu lassen und ge-
meinschaftsbezogene Ansätze im
Umgang damit zu finden. Das findet das

Interesse der UNO-Spezialorganisation
UNAIDS; der Exekutivdirektor wird an
der ÖRK-Vollversammlung sprechen,

weil er sieht, dass dieses Netzwerk der
Kirchen sehr wichtig ist.

Der Umbau des Ökumenischen Rates
scheint gelungen, wenn man dich sprechen

hört.
The proofof the pudding is in the

eating. Die Zeit nach der Vollversammlung
vom November in Busan wird dies weisen,

dann sollten wir diesen
Kulturwechsel vollzogen haben. Wir haben
theoretisch verstanden, was zu tun ist
und Initiativen aufgenommen, um diesen

Veränderungsprozess mit unseren
Partnern auf den Weg zu bringen. Aber
das verlangt eine Veränderung der
«Unternehmenskultur», der Institution, der

ganzen Arbeitsweise. Da schleppen wir
noch Reste mit vom «Alten», als man
meinte, einfach von Genf aus entscheidende

Impulse setzen zu können.

Welcher Stellenwert kommt nun der
kommenden Vollversammlung von Busan

zu?
Busan ist für mich wichtig wegen des

Themas: «Gott des Lebens, weise uns
den Weg zu Gerechtigkeit und Frieden.»
Die Bitte an den Gott des Lebens bringt
uns dazu, eine Spiritualität zu leben, die
sich im Alltag des Lebens erfährt, ihn
spirituell umarmt und weiss, dass uns in
diesem Alltag Gott begegnet. Nicht
mehr und nicht weniger.

Natürlich ist dies ein grosses Versprechen,

wenn wir wissen, dass das Leben
vielfach bedroht ist - durch den
Klimawandel, durch ungerechte Wirtschaft,
die Menschen in den Hunger treibt und
in den Tod, durch Gewalt und Krieg
und auch mit nuklear und biologischen
Waffen. Es ist ein gewaltiges Wort der
Hoffnung, dass man in dieser Situation
vom Gott des Lebens zu sprechen wagt.

Das zweite Element des Themas
«Weise uns den Weg» drückt aus, dass

wir wissen: Wir können nicht so bleiben,
wie wir sind - weder als ÖRK, als

Gemeinschaft, noch als Kirche und auch
nicht als Individuum. Wir werden uns

258



verändern müssen. Uns bleibt gar nichts
anderes übrig. Die Dinge verändern sich
radikal. Aber wenn ich mich bewege,
dann möchte ich mich in Richtung auf
die Herrschaft Gottes, auf das grosse
Versprechen des Friedens und der
Gerechtigkeit, den Schalom Gottes, bewegen.

Das Thema bringt die grössten
Wünsche, Hoffnungen undVisionen der
Menschen zum Ausdruck, aber auch das

Notwendigste und Wichtigste, was Tag
für Tag für das tägliche Brot und das
tägliche Leben der Menschen geschehen
muss. Das Thema von Busan bringt für
mich das Theologische, das Spirituelle
und das Praktische für unsere Zeit sehr
schön zusammen. Das ist die Grundidee
des Pilgerwegs der Gerechtigkeit und
des Friedens,von dem der Ökumenische
Rat jetzt spricht.

Was bedeutet dieses Bild vom Pilgerweg?

Wir sind auf der Suche nach dem
Gott des Lebens. Ein Pilgerweg hat ein
Ziel, sagen wir: Santiago de Compostela.
Ich weiss aber: Ich komme heute nicht
am Ziel an. Christinnen und Christen in
Antiochien sprachen von sich als dem

Weg, bevor sie Christinnen genannt
worden sind. Wir sind auf dem Weg in
Richtung aufdas Reich Gottes. Wunderbar

ist die Vision in der Offenbarung des

Johannes ausgedrückt, die der grosse
Teppich in der Konferenzhalle des
Ökumenischen Rates darstellt: Aufdem Weg
zu einer veränderten Welt dienen die
Blätter der Bäume der Heilung der Völker,

und das Wasser ist Wasser des
Lebens. Das ist die ökumenische Vision,
die im Pilgerweg der Gerechtigkeit und
des Friedens zum Ausdruck gebracht
wird. Unterwegs weiss ich, dass ich jeden
Tag ein Stück Weg vor mir habe. Das
Zwischenziel istkonkreter als die Vision,
es liegt in überschaubarer Nähe. Es muss
dem Ökumenischen Rat gelingen,
Handlungsperspektiven zum Beispiel im
Umgang mit HIV/AIDS so zu setzen, dass sie

für die Gemeinschaft der Kirchen und

der anderen Akteure praktisch und
umsetzbar sind.

Soll dies bereits an der Vollversammlung
geschehen?

Die Vollversammlung ist so gedacht,
dass wir die verschiedenen Akteure in
diesem Netzwerk dazu bringen, sich

wechselseitig wahrzunehmen und zu
sagen: Das und das ist unsere nächste
gemeinsame Station. Ich bringe morgen
früh die Brote mit, du etwas zu trinken,
Andere können uns Fahrräder leihen
oder eine Karre.Wir tragen alle dazu bei,
das nächste Ziel tatsächlich zu erreichen.
Ich hoffe, dass die Ergebnisse der
Vollversammlung diese Qualität haben, sich
auf wenige Handlungsziele zu konzentrieren.

Teilnehmerinnen und Kirchen an der
Vollversammlung sollten sich schon
während der Versammlung ein Stück
weit aufHandlungsziele einlassen?

So ist das. Die Frage soll an sie gerichtet

sein: Bist du hier dabei oder bist du
nicht dabei? Wenn zwei Drittel sagen, da
sind wir nicht dabei, kann irgendetwas
nicht stimmen. Wenn aber drei Viertel
sagen, wir sind dabei, weiss man: Das
lohnt sich. Wir haben das Programm so

strukturiert, dass wir hoffen, ein klareres
Bild darüber zu bekommen, wo wir mit
solcher Qualität der Zusammenarbeit
rechnen können. Das eigene «Commitment»

(Selbstverpflichtung) und die
Bereitschaft, sich dem anderen gegenüber
rechenschaftspflichtig zu machen, werden

starkbetont werden. Für diese aktive
Gestaltung der«Akteurskonstellationen»
steht auch unser Generalsekretär ganz
persönlich.

Ist das Neuland?
Nein. Eines der Beispiele, wo man das

schön vorgeprägt sehen kann, ist das

Wassernetzwerk. Dort war zum Beispiel
die Zusammenarbeit zwischen den
Reformierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn,
der Schweiz und den brasilianischen

259



Kirchen exemplarisch. Es geht um
verpflichtende und sich wechselseitig
Rechenschaft gebende Zusammenarbeit,
weil man begreift, dass man viele
Probleme gemeinsam hat, für die man
gemeinsam Verantwortung übernehmen
muss.

Wenn man sich nun auf «machbare»

Projekte, kleine Wegstrecken, verständigt,

könnte das eine verbindliche Theologie,

ein gemeinsames Bekenntnis als

unnötig erscheinen lassen? Vor zehn,

fünfzehn Jahren hat sich die weltweite
Ökumene im Bereich der Gerechtigkeit
ja gerade im Ringen um die Bekenntnisfrage

stark gemacht.
Ich sehe die Notwendigkeit und die

Möglichkeit für beides. Das Interessante

war ja in dieser Frage, die durch das Ac-
cra-Bekenntnis der weltweitem
reformierten Kirchen angestossen war und
den AGAPE-Prozess im Ökumenischen
Rat vorangetrieben wurde, dass die

Schwierigkeiten nicht in den kurzfristigen

Zielsetzungen auftauchten, da war
man sich ziemlich einig. Die Diskussion
wurde heftiger, wenn es um die mittel-
und langfristigen Ziele und Ausrichtungen

ging. Ich erwarte nicht, dass wir
auf dieser Ebene ohne Konflikte sein
werden. Das wäre sehr ungewöhnlich.
Dass wir diese Konflikte haben, ist ganz
normal, sie spiegeln die unterschiedliche
soziale Wirklichkeit der Kirchen und
Kontexte wider. Wie stark ich mich auf
die Wirklichkeit der Anderen einlassen

kann, entscheidet darüber, ob ich ihre
Anfrage aufnehme oder ablehne. Leider
haben wir im Kontext der Diskussion
ökonomischer Gerechtigkeit erlebt, dass

man verschiedentlich nicht bereit war,
diese Anfragen und diesen Konflikt
zuzulassen. Die Konfliktfähigkeit ist
entscheidend, wenn man sich auf diesem

Pilgerweg bewegt.

In der Öffentlichkeit ist es ruhig geworden.

Wird dem ökumenischen Konflikt
um Kapitalismus, Empire und Gerech¬

tigkeit wirklich derzeit nicht
ausgewichen?

Ich hoffe, nicht. Wir versuchen
zumindest immer wieder, ihn offen zu
gestalten. Dieser Konflikt hat mit jenem in
der aktuellen ökumenischen Diskussion
um den gerechten Frieden zu tun. Dort
sagten einige: Ich verstehe, was du willst,
wenn du vom gerechten Frieden redest,
aber für mich muss es immer noch
«Gerechtigkeit und Frieden» heissen.

Gerechtigkeit kann nicht einfach Attribut
des Friedens sein, als ob der Status Quo
und das Stillhalten darin mehr wert wäre
als die Veränderung im Blick auf mehr
Gerechtigkeit. Das ist ein ganz alter Konflikt

in der ökumenischen Bewegung.
Manche glaubten, der Ökumenische Rat
verspiele die Chance, das Leitbild des
gerechten Friedens durchzusetzen. Aber es

geht nicht darum, ein Leitbild
durchzusetzen. Es geht in dieser Diskussion
darum, die verschiedenen Haltungen
weiter aufeinander zu beziehen, weil sie

mit den Wirklichkeiten dieser Kirchen
und Menschen zu tun haben.

Nur über diese Diskussion verstehen
sie besser, wie unterschiedlich ihre
Wirklichkeiten tatsächlich sind und
weshalb sie deshalb zeitweise
unterschiedliche Handlungsoptionen verfolgen

müssen. Deshalb ist für mich der
Konflikt um den Begriff des gerechten
Friedens eine gute ökumenische
Herausforderung - genau wie der Konflikt
um die Gerechtigkeitsthematik vor dem

Hintergrund der Wirklichkeit, die so
geteilt, getrennt und ungerecht ist.

Könnte in dieser Offenheit Busan auch

in der Friedensfrage ein Markstein
werden? Inspirieren oder blockieren
konkrete Herausforderungen - am Tagungsort

Korea oder im Nahen Osten - die
Diskussion um den gerechten Frieden?

Ich hoffe, dass diese Wirklichkeiten
deutlich machen: Es geht hier nicht um
Semantik, Freunde. Es geht hier um sehr
konkrete Handlungsoptionen und
Positionierungen von Kirchen. Der Punkt,an

260



dem sich letzten Endes immer wieder die
Geister scheiden, ist dieser: Wo finde ich
mich selbst wieder in der Matrix der
Macht, in der Asymmetrie der
Handlungsmöglichkeiten? Je genauer wir das

bestimmen, destobesser sind wir zur
Zusammenarbeit fähig. Wenn wir davon

weglaufen und uns in Parolen wechselseitig

blockieren, sind wir nicht fähig zur
Gestaltung der Wirklichkeit.

Geht es darum, gemeinsam zu bestimmen,

wo der Ort der Kirche ist in Syrien
oder in Mali? Odergeht es darum, zuerst
theologisch den Ort der Kirche zu
bestimmen und das Konkrete den einzelnen

Kirchen zu überlassen?
Ich denke, dass die Auseinandersetzung

mit der theologischen Grundausrichtung

immer wieder die Konflikte
über die tatsächlichen Orte der Kirche
aufdeckt. Denn die Frage nach dem Ort
der Kirche ist die Frage der Nachfolge
Christi. Das kann man nicht den einzelnen

betroffenen Kirchen überlassen. Es

geht um eine vitale, elementare Diskussion

der ganzen Gemeinschaft. Ich will
das am Beispielder deutschen Geschichte

erläutern: Dietrich Bonhoeffer war
enttäuscht von der ökumenischen

Bewegung, dass sie nicht ernsthafter nach
dem Ort der Kirchen unter dem
Naziregime fragte, sondern dies über längere
Zeit als Problem der deutschen Kirchen
wahrnahm. Die ökumenische Gemeinschaft

begriff nicht, dass es sich hier um
ein Grundproblem der Kirchen handelte,

wo auch sie selber auf dem Spiel und
vor der Wahl stand.

Sprichst Du jetzt auch von Syrien?
Wir müssen sehr, sehr genau zuhören,

wie die Kirchen in Syrien ihre komplexe
Situation beschreiben. Und wir dürfen
sie gleichzeitig nicht sich selbst überlassen.

Mich beschäftigt sehr, dass der
Verbleib der zwei entführten syrischen
Bischöfe immer noch nicht klar ist. Viele
haben das wieder vergessen; im Ökumenischen

Rat dürfen wir das nicht verges¬

sen. Daran entscheidet sich: Sind wir
ernsthaft bereit, uns betreffen zu lassen

in der Solidarität, in der tagtäglichen
Begleitung dieser Kirchen? Nur dann
haben wir auch das Recht, Fragen zu stellen.

Wir haben aber natürlich auch die
Verpflichtung, Fragen zu stellen. Wenn die
Kirchen unsicher sind, über die Richtung,

in die sie sich bewegen sollen, sind
kritische Fragen nach ihren Werten und
Handlungszielen sicherlich hilfreich,
solange sie wissen, das es sich nicht um
die Fragen von Besserwissern und
Outsidern handelt, sondern von Leuten, die
wirklich mit ihnen auf dem Weg sind.

Wer stellt diese Fragen an die Schweizer
Kirchen? Wer hilft, dass die Schweizer
Kirchen nicht sich selbst überlassen
werden?

Es sind einmal die Migrationskirchen.
Wie offen ist das Schweizer Kirchensystem

für die Kirchen der Migrantinnen?

Wie stark wird wahrgenommen,
dass das simple Faktum, dass diese
Kirchen existieren, viele wichtige Fragen an
das Kirchesein und die Rolle der Schweiz
in der Welt stellen?

Zum Zweiten haben die Schweizer
Kirchen sehr intensive weltweite
Beziehungen. Sie haben das Glück, überWerke
wie HEKS, Brot für alle oder mission 21

zu verfügen. Kantonalkirchen haben
Partnerschaften mit Kirchen in der Welt.
Sie haben sich längst verpflichtet auf
gemeinsame «Pilgerwege». Aber welche

Qualitätdiese Kooperationen haben und
ob da wirklich die richtigen, die
herzhaften Fragen gestellt werden können,
müssen die Betroffenen selber wissen
und wahrnehmen. Ökumene zu leben,
Solidarität zu lernen, die Möglichkeit,
sich rechenschaftspflichtig zu machen
und infrage stellen zu lassen, sich zu
befreien von Engführungen und falschen

Optionen, die dem Leben entgegen
stehen - die Möglichkeiten sind alle da.

Herzlichen Dankfür dieses ermutigende
Gespräch.

Pfr. Dr. Martin Robra,

geb. 1954 in Celle/
Deutschland, ist

Pfarrer der Evangelischen

Kirche von
Westfalen. Er ist seit

1994 Mitarbeiter im
ÖRK in verschiedenen

leitenden
Funktionen, z.Zt. arbeitet

er als Sonderbeauftragter

des General
sekretars.

martin. robra@wcc-

coe.org

261


	"Wir werden uns verändern müssen" : der Ökumenische Rat der Kirchen vor der Vollversammlung in Busan/Korea

