Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 107 (2013)

Heft: 9

Artikel: "Wir werden uns verandern missen" : der Okumenische Rat der
Kirchen vor der Vollversammlung in Busan/Korea

Autor: Hui, Matthias / Robra, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Robra, du arbeitest seit fast zwan-
zig Jahren beim Okumenischen Rat der
Kirchen. Wie kamst Du nach Genf?

Die Freundschaft mit Konrad Raiser,
der einige Jahre in unserer Nachbar-
gemeinde wohnte, bevor er Generalse-
kretir des ORK wurde, spielte eine
grosse Rolle. Als junger Pfarrer lud ich
ihn in unsere dkumenisch ausgerichtete
Gemeinde ein, wo viel Friedensarbeit
und Industrie- und Sozialarbeit geleistet
wurde. Meine Frau Barbara und seine
Frau Elisabeth beteiligten sich am Auf-
bruch der Frauenarbeitin der Kirche,die
mit der feministischen Theologie und
Fragen der Geschlechtergerechtigkeit
eine neue Richtung einschlug.

Bald begann ich an einer Dissertation
zu arbeiten, die sich mit 6kumenischen
Fragen im Zusammenhang mit Sozial-
und Wirtschaftsethik beschaftigte. Kon-
rad Raiser war als Professor in Bochum
nun mein Doktorvater. Dariiber kam ich
in direkten Kontakt zum ORK.

Dein Zugang zur weltweiten Okumene
waren also diese konkreten Fragen, die
Du aus globaler Perspektive zu betrach-
ten begannst. Dein Interesse lag weniger
bei der konfessionelle Okumene.
Absolut. Was in der Welt passiert, pas-
sierte genau vor meiner Haustiir. Man
erlebte unmittelbar die Auswirkungen
des globalen Zusammenhangs auf die
Familien in der eigenen Gemeinde. Die
Fliichtlinge kamen aus Sri Lanka. Wir
hatten enorme Probleme mit der Stahl-
industrie von Krupp oder Thyssen, es
gab grosse Betriebsschliessungen. 6000
Menschen verloren ihre Arbeitsplatze.
Das hatte mit Investitionen von Thyssen
in Brasilien und in den USA zu tun. Das
Kapital wurde tatsachlich weltweit in-
vestiert. Die Betriebe mussten geopfert
werden, um den Shareholder Value der
Aktien hochzuhalten. Die grossen Fra-
gen der Gerechtigkeit kann man in Soli-
daritat mit Gemeinden in Brasilien oder
anderen Landern wie Guatemala voran-
treiben. Das haben wir auch gemacht.

Neue Wege-Gesprach von Matthias Hui
mit Martin Robra

«Wir werden uns veran-
dern missen»

Der Okumenische Rat der Kirchen vor der Vollversamm-
lung in Busan/Korea

Die 10. Vollversammlung des Okumenischen Rates des
Kirchen (ORK) findet vom 30. Oktober bis 8. November
2013 in Busan, Republik Korea, statt. Sie steht unter dem
Thema «Gott des Lebens, weise uns den Weg zu Gerech-
tigkeit und Frieden».

In der Schweiz ist der ORK gegenwiirtig kein grosses
Thema, Medien und auch die Kirchen selbst lenken die
Aufmerksamkeit selten auf die globale Okumene. Der
langjiihrige leitende ORK-Mitarbeiter Martin Robra
beschreibt, wie sich der ORK heute verdndert und dabei
gerade in den globalen Fragen der okonomischen Gerech-
tigkeit und des gerechten Friedens spannend und von
grosser Bedeutung bleibt.

Das Gespriich wurde im Haus, welches er mit seiner
Familie am Lac de Joux/VD bewohnt,
gefiihrt.

Gott des Lebens,
weise uns den Weg
zu Gerechtigkeit’
und Frieden
Okumenischer Rat der Kirchen
10. Wollversammlumg

30, Oktober bs B, Nowermber 2003
Busan, Republik Korea

253



Aber die entscheidende Frage war fiir
mich immer: Wie ist das mit der Solida-
ritit hier? Die Konzernzentralen vieler
Betriebe in Sdo Paulo sind in Deutsch-
land. Wenn dort etwas passiert, hat dies
direkte Riickwirkungen auf Deutsch-
land. Die Frage der Solidaritat entschei-
det sich auch daran: Wie gehen die deut-
schen Gewerkschaften mit den Proble-
men da driitben um? Was machen die
deutschen Unternehmensleitungen?

Und die Auswirkungen in der Gemeinde?

Die Frage nach sozialer Marginalisie-
rung war tagtiglich da, zum Beispiel in
den «Schlichtwohnungen» der Stadt, wo
Familien untergebracht wurden, die ihre
Miete nicht mehr bezahlten konnten. Ei-
ne Konfirmandin von mir sagte: Immer,
wenn ich meine Adresse nenne, bin ich
schon abgestempelt: Ach, Du kommst
aus dem Knick14? Sie erfuhr,dass Armut
Marginalisierung und Stigma bedeutet.
Damit war die Verweigerung von Rech-
ten verbunden. Menschen blieben in
dieser Situation, weil ihnen nicht wirk-
lich gewahrt wurde, was ihnen zustand.
Und die Gemeinschaft stand wegen der
Stigmatisierung auch nicht konstruktiv
fiir dieses Miadchen ein.

Fir mich war immer entscheidend:
Hier bin ich Pastor, hier ist meine Ge-
meinde, an diesem Ort muss ich die Fra-
gen der internationalen Solidaritat leben
und entscheiden. Was passiert bei uns,
und wie lebe ich meine dkumenische
Verantwortung? Fragen der Sozialethik,
der Wirtschaftsethik, der Okologie sind
global, aber immer auch extrem relevant
an unserm Ort selbst.

Das gilt auch fiir heute, erst recht in der
global stark verflochtenen Schweiz. In
der heutigen kirchlichen Landschaft
scheint es aber wenig Leulfe zu geben, die
sich wie Du in die weltweite Okumene
hinein bewegen. Der Zeilgeist wehl an-
derswo her. In der von der Arbeits-
gemeinschaft Christlicher Kirchen (AG-
CK) aufgesetzten Selbstverpflichtung zum

bevorstehenden Bettag 2013 heisst es:
«Als Christinnen und Christen in der
Schweiz ist es unsere erste Verantwor-
tung, Gott von Herzen zu lieben. Wir
verpflichten uns vor Gott, mit Gebet fiir
das Wohlergehen der Menschen unseres
Landes einzustehen.» Weshalb ist aber
der Weg in die weltweite Okumene Dei-
ner Meinung nach immer noch ange-
sagt?

Der springende Punkt ist fiir mich
immer noch der Glaube an Gott, ge-
nauer: an welchen Gott ich glaube. Ich
kann an Gott nicht kleiner glauben als
an den Schépfer dieser Welt. Ich kann
von Jesus Christus nicht anders glauben
als von dem, der Gnade, Gerechtigkeit,
Friede, Gottes Reich fiir alle will. Und
«alle» heisst nicht nur alle Menschen,
sondern alle Geschopfe. Mein Glaube
bezieht sich immer auf diesen grosseren
Zusammenhang. Billiger oder einfacher
kann ich das nicht haben. Immer wenn
die Leute dachten, man kénne das an-
ders machen, endete dies in Katastro-
phen wie bei den Deutschen Christen im
Faschismus.

Ausserdem ist es ja tatsichlich so,
dass ein Land wie die Schweiz nicht fiir
sich selbst existiert. Es ist eingebunden.
Man redet viel iiber die Europiische
Union. Aber das Eingebundensein geht
viel weiter, zum Beispiel in Fragen des
Welthandels. Rahmensetzungen und
Entscheidungen, die bei der Welthan-
delsorganisation in Genf getroffen wer-
den, wirken sich unmittelbar aus auf je-
den Bauern in der Schweiz, auf jedes
kleine Dorf, auf jeden kleinen Hof auch
im letzten Tal. Wer das gestalten will,
muss sich diese Zusammenhinge be-
wusst machen.

Die eine Welt ist eine Wirklichkeit.
Aber es ist nicht das gemeinsame Dorf
der Menschen, in dem es wirklich Ge-
meinschaft gibt. Es ist eine Welt, in der
alle miteinander sehr stark im Wett-
bewerb liegen und Machtfragen eine
zentrale Rolle spielen. Deshalb sind das
Wissen voneinander, die Solidaritat fiir-

254



einander und die gegenseitige Beglei-
tung entscheidend. Besonders wichtig
ist diese Erfahrung: Ich mag mich als
stirker, besser ausgestattet und reicher
fithlen als andere, doch in der Solidari-
tit, in der wirklichen Gemeinschaft mit
anderen erhalte ich meistens mehr, als
ich selber gebe. Auch fiir Menschen in
der Schweiz ist es mit Sicherheit eine Be-
reicherung, sich in den grésseren Zu-
sammenhang der Okumene zu stellen.

Wo wird heute solidarische Okumene
spiirbar?

Im Moment beschiftige ich mich mit
Agypten. Wir versuchen selbstverstind-
lich, unsere Mitgliedskirchen solida-
risch zu begleiten. Aber dariiber hinaus
wollen wir mit ihnen zusammen inter-
religiose Zusammenarbeit fordern. Man
wird sich in diesem Prozess sehr be-
wusst, wie schwierig die Situation ist und
welche Risiken man eingeht, aber auch
wie notwendig solche Initiativen jetzt
sind. Das Projekt heisst «Forderung von
Frieden und Verséhnung durch soziale
Gerechtigkeit.» Der Schwerpunkt liegt
auf der Arbeit: auf Arbeitsbedingungen,
Arbeitsrechten und insbesondere auf
der Schaffung von alternativen Arbeits-
platzen fiir junge Leute. Wir tun uns zu-
sammen mit der norwegischen Regie-
rung als Hauptgeldgeberin, der Inter-
nationalen Arbeitsorganisation ILO, die
iiber grosse Kompetenzen und Verbin-
dungen verfiigt, sowie mit unseren eige-
nen Mitgliedkirchen, der koptischen
Kirche, den evangelischen Kirchen, der
anglikanische Kirche und auch musli-
mischen Institutionen wie der Al- Azhar-
Universitat. Das ist enorm bereichernd.
Neben der Risiken wird man sich der
grossen Moglichkeiten bewusst, in inter-
nationaler Zusammenarbeit die gegen-
wiartige Situation mitzugestalten.

Es ist also das Zeilgeschehen, das die

Agenda der Okumene bestimmt?
Selbstverstandlich. Die Kirchen leben

janichtim luftleeren Raum. Die Kirchen

sind Teil ihrer Gesellschaften, sie sind
Teil dieser Welt und ihrer Probleme.
Man kann davor die Augen schliessen.
Oder man lasst sich darauf ein und ver-
sucht, in konkreten Situationen, neue
Perspektiven zu erdfinen, wenn man die
zunehmende Gewalt zwischen Gemein-
schaften nicht nur als Problem wahr-
nimmt, sondern als Herausforderung,
Alternativen zu setzen.

Das erwarten die Mitgliedkirchen
vom ORK, insbesondere jene in Krisen-
situationen. Sie wollen, dass der Oku-
menische Rat ihnen hilft, die Chri-
stinnen als eine grosse Weltgemeinschaft
zu erfahren, die nicht nur fiirr mich betet,

sondern auch konkrete Schritte unter-
nimmt, wm mir in meiner Situation wei-
terzuhelfen.

Es gibt eine schone Geschichte von
unserem Generalsekretir Olav Fykse
Tveit: Er kommt auf dem Flughafen eines
einflussreichen Landes an und wird vom
«Immigration Officer» kontrolliert. Der
Beamte blattert lange im Pass, worauf der
Generalsekretir ein wenig nervos wird:
Was ist denn los? Der Beamte erwidert:
Oh Mann, warum besuchst Du immer
die falschen Lander?! Die «falschen Lan-
der» sind die Brennpunkte dieser Zeit.
Gerade in den Konfliktgebieten muss der
Okumenische Rat prasent sein.

Dann ist, was Du schilderst, fiir Dich die

Arbeit an der Einheit der Kirche? Bei uns
stellen sich viele Menschen darunter

255

Martin Robra
(Bild: zur Verfiigung
gestellt).



Dialoge mit der katholischen Kirche vor
oder zwischen Evangelischen und Or-
thodoxen oder was auch immer.

Ich finde es wichtig, dass man auch
theologische Klirungen vorantreibt zu
Fragen, was uns trennt in der Lehre, aber
eben auch, was uns trennt als Menschen.
Die Einheit der Kirche ist schon von An-
fang an — bei Paulus oder auch bei Jesus
im Johannesevangelium, wenn er betet,
«dass sie eins sein sollen, damit die Welt
glaube» — mit der Frage nach der Einheit
der Menschheit und der Einheit der
Schopfung im dreieinigen Gott ganz eng
verbunden. Man kann theologische
Klarung und gemeinsame Praxis nicht
gegeneinander stellen. Das hat man in
Deutschland nach dem Zweiten Welt-
krieg gesehen: Die Erfahrung, wieder in
die Skumenische Gemeinschaft aufge-
nommen zu werden durch den Besuch
einer 6kumenischen Delegation 1945 in
Stuttgart, wo Vertreter der deutschen
Kirchen mit Martin Niemdoller ein
Schuldbekenntnis ablegten und die Ver-
antwortung iibernahmen fiir das, was ge-
schah, war fiir die deutschen Kirchen
absolut vital.

Von Bekenntnissen haben die Menschen
aber noch nicht gelebt.

Auch die konkrete Unterstiitzung war
vital. Meine Mutter bekam von den
schwedischen Kirchen im Kalten Winter
1946/47 einen Ofen, der es ihr ermdogli-
chte, ihre Studien weiterzufithren. Das
Netzwerk der Kirchen wird sehr konkret
erfahren. Auf dieser Basis entsteht ein
Verstandnis dafiir, dass die Frage der
Einheit nicht nur eine theoretische,
nicht «nur» eine theologische ist, son-
dern sehr real die Frage nach der Qua-
litat unserer Beziehungen. Das geht bis
in ganz einfache, elementare Fragen un-
seres Lebens. Wo das passiert, ist auch die
Bereitschaft da, das Trennende zwischen
den Kirchen neu anzuschauen und neu
zu sehen — in dem Sinn, dass wir uns
nicht festbeissen, in das, was uns trennt,
sondern kreative Wege finden, die Zu-

sammenarbeit zu intensivieren, die Ge-
meinschaft zu vertiefen.

Es ist interessant, wie sich in dieser
Hinsicht der neue Papst verhilt. Wir er-
warten von ihm, dass er sich gerade in
diesen praktischen Fragen stirker auf
die anderen Kirchen ausrichtet.

Kann in der praktischen Zusammen-
arbeit mit der katholischen Kirche 6ku-
menisches Eis gebrochen werden?

Was die katholische Kirche angeht,
sehe ich das Ineinander von Spiritualitét
und praktischem Handeln. In den Lehr-
gesprachen sind wir sehr weit gekom-
men. Aber sie berithren nicht die wirk-
lichen emotionalen und affektiven Ele-
mente, welche die Spaltung dauerhaft
machen. Sobald es ein katholischer Prie-
ster als problematisch empfindet, tiber
seinen Glauben an die Mutter Jesu, an
Maria, mit einem protestantischen Pfar-
rer zu sprechen, und sich beide komisch
vorkommen, wenn sie iiber diese Fragen
reden, stimmt etwas nicht mit der Ge-
meinschaft. Es ist die Frage, ob wir die
Spiritualitit des Anderen anerkennen
koénnen, auch wenn sie uns fremd ist.
Wir brauchen mehr gemeinsames spiri-
tuelles Leben, und wir brauchen sehr
viel mehr gemeinsame Praxis. Nur
durch die gemeinsame Praxis entwickelt
sich gemeinsame Sprache und ein tief-
eres Verstindnis, eine tiefere Erfahrung
in der Gemeinschaft miteinander. Die
Lehrgesprache konnen das nicht leisten.

Du bist ja personlich in diese Gespriiche
auf hichster Ebene involviert und beim
Okumenischen Rat zustindig fiir die
Kontakte mit dem Vatikan. In dieser Kir-
chendiplomatie kannst Du aber nicht al-
les gleichzeitig tun. Du kannst nicht mit
Menschen an einer Konferenz auch noch
den Spaten in die Hand nehmen oder an
einer Demonstration teilnehmen.

Oh, man kann das! Wir haben sehr
schone Konferenzen durchgefiihrt, ich
erinnere mich an eine in Kenia, wo alle
Teilnehmenden einschliesslich eines ka-

256



tholischen und eines anglikanischen Bi-
schofs zusammen mit den Dorfbewoh-
nerlnnen Felsbrocken geschleppt und
einen Damm aufgerichtet haben,um die
Wasserversorgung eines Dorfes zu ver-
bessern. Das taten wir im Rahmen des
Okumenischen Wassernetzwerkes. Wir
haben bewusst den Einsatz fiir das Recht
auf Wasser, die Reflexion iiber die ent-
sprechenden politischen und theologi-
schen Fragen, mit ganz praktischer Ar-
beit verbunden. Dass schafit ganze
andere Erfahrungen, eine ganz andere
Gemeinschaft und Verstindnis fiirei-
nander.

Ausserdem ist die katholische Kirche
ja kein Block, sondern eine ganz leben-
dige Gemeinschaft mit sehr vielen ver-
schiedenen Stréomungen. Der Okume-
nische Rat hat sich immer intensiv um
die Zusammenarbeit mit Gruppen wie
die Focolare oder San Egidio bemiiht,
wo das Zusammenspiel von politischer
Reflexion, spiritueller Ausrichtung und
praktischer Arbeit sehr deutlich ist. In
diesem Zusammenhang muss die alte
Einsicht der dkumenischen Bewegung
wieder viel wichtiger werden, dass die
okumenische Bewegung nicht den The-
ologlnnen und Kirchenleitungen iiber-
lassen werden kann. Es ist eine Sache al-
ler Menschen in der Kirche, frither
sprach man von Lailnnen: Menschen
stellen sich mit ihren eigenen Kompe-
tenzen, mit dem, was sie selber sind, in
den 6kumenischen Zusammenhang.

In den letzten Jahren hat man davon ge-
sprochen, dass sich der Okumenische Rat
neu formieren, neu bestimmen muss.

Die Welt hat sich sehr verindert seit
den 7oer und Anfang der achtziger Jahre,
dieimmer als die grossen Jahre des Oku-
menischen Rates der Kirchen betrachtet
werden - mit dem Antirassismus-Pro-
gramm und der Arbeit von «Glaube und
Kirchenverfassung» zu Taufe, Euchari-
stie und Amt.

In jener Zeit war die Arbeit einer in-
ternationalen Organisation etwas ganz

Besonderes. Wer damals auf der interna-
tionalen Ebene altiv sein wollte, musste
das in Genf oder in New York machen
und durch die Zentralen hindurch. Heu-
te gibt es eine breite Kommunikation
vieler Menschen, so dass das Privileg
eines Ortes und einer Institution nicht
mehr so entscheidend ist. Die Zahl der
Akteure, auch von kirchlicher Seite her,
hat sich enorm erhoht. Die Zahl der
Menschen, die wissen, was passiert, die
sich tagtaglich informieren und sich ein-
mischen, hat sich enorm erhéht. Eine
Institution, die auf der internationalen
Ebene agiert, muss sich sehr viel starker
auf dieses flache und breite Netzwerk
einlassen als sich im Gegeniiber zu die-
sem Netzwerk zu verstehen oder als
Chefkoordination iiber den Wassern
zu schweben. Man muss analysieren,
mitleben, wahrnehmen, was in diesen
Netzwerken geschieht. Deshalb ist eine
starkere Konzentration auf die Mit-
gliedskirchen wichtig, um zu erfahren,
wie sie sich in diesem Miteinander posi-
tionieren, zur Sprache bringen und mit-

handeln.

Nennst du ein Beispiel?

Es gibt weltweit eine Bewegung fiir
Wassergerechtigkeit. Thre aktiven Ver-
treter und Vertreterinnen aus allen Kon-
tinenten haben uns gesagt: Lieber Oku-
menischer Rat, wir wollen nicht
unbedingt, dass Du das Gleiche machst
wie wir. Wir wollen erstens, dass Du die
Christen, die Menschen, die sich aus
dem Glauben heraus fiir Wassergerech-
tigkeit einsetzen, mit an den Tisch
bringst. Warum brauchen wir sie? Wir
haben das grosse Problem, dass Wasser
einfach als Stoff, als Ware betrachtet
wird. Thr habt von den Religionen her
eine Erinnerung daran, was Wasser fiir
das Leben wirklich bedeutet, wenn Thr
von der Taufe, von biblischen Symbolen
her redet. Wir brauchen dies, damit
Menschen wieder verstehen: Wasser ist
nicht einfach eine Ware. Es geht nicht
nur um den Geld- und den Nutzwert des

257



Wassers. So wurde klar, dass das 6kume-
nische Wassernetzwerk spezifische Bei-
trage zu leisten hat.

Geht diese Erfahrung iiber das Wasser
hinaus?

Der Okumenische Ratistin den neun-
ziger Jahren dazu iibergegangen, weniger
von einer Avantgarde-Organisation in
Genf her zu denken, sondern vom Netz-
werk der Gemeinschaft der Kirchen und
spezialisierter Akteure wie kirchlichen
Entwicklungsdiensten, Missionswerken,
Konfessionsgemeinschaften wie der Welt-
gemeinschaft Reformierter Kirchen.

Das heisst: Die dkumenische Bewe-
gung ist polyzentrisch; der ORK steht
nicht in der Mitte und nicht dariiber. Er
ist Teil der Netzwerke und hat die spezi-
elle Verantwortung, dafiir zu sorgen, dass
sich alle diese Akteure wechselseitig
wahrnehmen und zur Zusammenarbeit
beitragen. Der ORK soll dafiir sorgen,
dass diese Erfahrungin konkreten Hand-
lungsvollziigen exemplarisch gemacht
wird. Deshalb muss der Okumenische
Rat nicht 57 verschiedene Dinge tun,
sondern sich auf einige wenige Dinge
konzentrieren.

Was gehirt noch zu diesen wenigen
Dingen?

Ein anderes erfolgreiches Programm
ist jenes zu Fragen von HIV/AIDS in
Afrika. Hier dreht sich die Arbeit um
Fragen von Stigmatisierung, von Ge-
meinschaft: HIV/AIDS ist nicht einfach
nur eine Krankheit,die mit Medikamen-
ten behandelt werden muss, sondern
auch Ausdruck sozialer Zusammenhan-
ge, die funktionieren oder eben nicht.
Diese Arbeit hat sehr positive Wir-
kungen, wenn sie den Kirchen zu helfen
vermag, die Stigmatisierung von HIV-
Betroftenen hinter sich zu lassen und ge-
meinschaftsbezogene Ansitze im Um-
gang damit zu finden. Das findet das
Interesse der UNO-Spezialorganisation
UNAIDS: der Exekutivdirektor wird an
der ORK Vollversammlung sprechen,

weil er sieht, dass dieses Netzwerk der
Kirchen sehr wichtig ist.

Der Umbau des Okumenischen Rales
scheint gelungen, wenn man dich spre-
chen hort.

The proof of the pudding is in the ea-
ting. Die Zeit nach der Vollversammlung
vom November in Busan wird dies wei-
sen, dann sollten wir diesen Kultur-
wechsel vollzogen haben. Wir haben
theoretisch verstanden, was zu tun ist
und Initiativen aufgenommen, um die-
sen Veranderungsprozess mit unseren
Partnern auf den Weg zu bringen. Aber
das verlangt eine Veranderung der «Un-
ternehmenskultur», der Institution, der
ganzen Arbeitsweise. Da schleppen wir
noch Reste mit vom «Alten», als man
meinte, einfach von Genf aus entschei-
dende Impulse setzen zu kénnen.

Welcher Stellenwert kommit nun der
kommenden Vollversammlung von Bu-
san zu?

Busan ist fitr mich wichtig wegen des
Themas: «Gott des Lebens, weise uns
den Weg zu Gerechtigkeit und Frieden.»
Die Bitte an den Gott des Lebens bringt
uns dazu, eine Spiritualitat zu leben, die
sich im Alltag des Lebens erfahrt, ihn
spirituell umarmt und weiss, dass uns in
diesem Alltag Gott begegnet. Nicht
mehr und nicht weniger.

Natiirlich ist dies ein grosses Verspre-
chen, wenn wir wissen, dass das Leben
vielfach bedroht ist — durch den Klima-
wandel, durch ungerechte Wirtschaft,
die Menschen in den Hunger treibt und
in den Tod, durch Gewalt und Krieg
und auch mit nuklear und biologischen
Waften. Es ist ein gewaltiges Wort der
Hoffnung, dass man in dieser Situation
vom Gott des Lebens zu sprechen wagt.

Das zweite Element des Themas
«Weise uns den Weg» driickt aus, dass
wir wissen: Wir kénnen nicht so bleiben,
wie wir sind — weder als ORK, als Ge-
meinschaft, noch als Kirche und auch
nicht als Individuum. Wir werden uns

258



verandern miissen. Uns bleibt gar nichts
anderes iibrig. Die Dinge verandern sich
radikal. Aber wenn ich mich bewege,
dann machte ich mich in Richtung auf
die Herrschaft Gottes, auf das grosse
Versprechen des Friedens und der Ge-
rechtigkeit, den Schalom Gottes, bewe-
gen. Das Thema bringt die grossten
Wiinsche, Hoffnungen und Visionen der
Menschen zum Ausdruck, aber auch das
Notwendigste und Wichtigste, was Tag
fiir Tag fiir das tagliche Brot und das tag-
liche Leben der Menschen geschehen
muss. Das Thema von Busan bringt fiir
mich das Theologische, das Spirituelle
und das Praktische fiir unsere Zeit sehr
schon zusammen. Das ist die Grundidee
des Pilgerwegs der Gerechtigkeit und
des Friedens, von dem der Okumenische
Rat jetzt spricht.

Was bedeutet dieses Bild vom Pilger-
weg?

Wir sind auf der Suche nach dem
Gott des Lebens. Ein Pilgerweg hat ein
Ziel, sagen wir: Santiago de Compostela.
Ich weiss aber: Ich komme heute nicht
am Ziel an. Christinnen und Christen in
Antiochien sprachen von sich als dem
Weg, bevor sie Christlnnen genannt
worden sind. Wir sind auf dem Weg in
Richtung auf das Reich Gottes. Wunder-
bar ist die Vision in der Offenbarung des
Johannes ausgedriickt, die der grosse
Teppich in der Konferenzhalle des Oku-
menischen Rates darstellt: Auf dem Weg
zu einer verdnderten Welt dienen die
Blatter der Baume der Heilung der Vol-
ker, und das Wasser ist Wasser des Le-
bens. Das ist die dkumenische Vision,
die im Pilgerweg der Gerechtigkeit und
des Friedens zum Ausdruck gebracht
wird. Unterwegs weiss ich, dass ich jeden
Tag ein Stiick Weg vor mir habe. Das
Zwischenziel ist konkreter als die Vision,
es liegt in itberschaubarer Nahe. Es muss
dem Okumenischen Rat gelingen, Hand-
lungsperspektiven zum Beispiel im Um-
gang mit HIV/AIDS so zu setzen, dass sie
fir die Gemeinschaft der Kirchen und

der anderen Akteure praktisch und um-
setzbar sind.

Soll dies bereits an der Vollversammlung
geschehen?

Die Vollversammlung ist so gedacht,
dass wir die verschiedenen Akteure in
diesem Netzwerk dazu bringen, sich
wechselseitig wahrzunehmen und zusa-
gen: Das und das ist unsere nachste ge-
meinsame Station. Ich bringe morgen
frith die Brote mit, du etwas zu trinken,
Andere konnen uns Fahrrader leihen
oder eine Karre. Wir tragen alle dazu bei,
das nichste Ziel tatsdachlich zu erreichen.
Ich hoffe, dass die Ergebnisse der Voll-
versammlung diese Qualitit haben, sich
auf wenige Handlungsziele zu konzen-
trieren.

TeilnehmerInnen und Kirchen an der
Vollversammlung sollten sich schon
wihrend der Versammlung ein Stiick
weit auf Handlungsziele einlassen?

So ist das. Die Frage soll an sie gerich-
tet sein: Bist du hier dabei oder bist du
nicht dabei? Wenn zwei Drittel sagen, da
sind wir nicht dabei, kann irgendetwas
nicht stimmen. Wenn aber drei Viertel
sagen, wir sind dabei, weiss man: Das
lohnt sich. Wir haben das Programm so
strukturiert, dass wir hoflen, ein klareres
Bild dariiber zu bekommen, wo wir mit
solcher Qualitit der Zusammenarbeit
rechnen kénnen. Das eigene «Commit-
ment» (Selbstverpflichtung) und die Be-
reitschaft, sich dem anderen gegeniiber
rechenschaftspflichtig zu machen, wer-
den stark betont werden. Fiir diese aktive
Gestaltung der«Akteurskonstellationen»
steht auch unser Generalsekretir ganz
personlich.

Ist das Neuland?

Nein. Eines der Beispiele, wo man das
schon vorgepréigt sehen kann, ist das
Wassernetzwerk. Dort war zum Beispiel
die Zusammenarbeit zwischen den Refor-
mierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn,
der Schweiz und den brasilianischen

259



Kirchen exemplarisch. Es geht um ver-
pflichtende und sich wechselseitig Re-
chenschaft gebende Zusammenarbeit,
weil man begreift, dass man viele Pro-
bleme gemeinsam hat, fiir die man ge-
meinsam Verantwortung iibernehmen
muss.

Wenn man sich nun auf «machbare»
Projekte, kleine Wegsirecken, verstin-
digt, kiinnte das eine verbindliche Theo-
logie, ein gemeinsames Bekenntnis als
unnilig erscheinen lassen? Vor zehn,
fiinfzehn Jahren hat sich die weltweite
Okumene im Bereich der Gerechtigkeit
Jja gerade im Ringen um die Bekenntnis-
frage stark gemacht.

Ich sehe die Notwendigkeit und die
Maoglichkeit fiir beides. Das Interessante
war ja in dieser Frage, die durch das Ac-
cra-Bekenntnis der weltweitern refor-
mierten Kirchen angestossen war und
den AGAPE Prozess im Okumenischen
Rat vorangetrieben wurde, dass die
Schwierigkeiten nicht in den kurzfri-
stigen Zielsetzungen auftauchten, da war
man sich ziemlich einig. Die Diskussion
wurde heftiger, wenn es um die mittel-
und langfristigen Ziele und Ausrich-
tungen ging. Ich erwarte nicht, dass wir
auf dieser Ebene ohne Konflikte sein
werden. Das wire sehr ungewthnlich.
Dass wir diese Konflikte haben, ist ganz
normal, sie spiegeln die unterschiedliche
soziale Wirklichkeit der Kirchen und
Kontexte wider. Wie stark ich mich auf
die Wirklichkeit der Anderen einlassen
kann, entscheidet dariiber, ob ich ihre
Anfrage aufnehme oder ablehne. Leider
haben wir im Kontext der Diskussion
okonomischer Gerechtigkeit erlebt, dass
man verschiedentlich nicht bereit war,
diese Anfragen und diesen Konflikt zu-
zulassen. Die Konfliktfahigkeit ist ent-
scheidend, wenn man sich auf diesem
Pilgerweg bewegt.

In der Offentlichkeit ist es ruhig gewor-
den. Wird dem dkumenischen Konflikt
um Kapitalismus, Empire und Gerech-

tigkeit wirklich derzeil nicht ausge-
wichen?

Ich hoffe, nicht. Wir versuchen zu-
mindest immer wieder, ihn offen zu ge-
stalten. Dieser Konflikt hat mit jenem in
der aktuellen 8kumenischen Diskussion
um den gerechten Frieden zu tun. Dort
sagten einige: Ich verstehe, was du willst,
wenn du vom gerechten Frieden redest,
aber fiir mich muss es immer noch «Ge-
rechtigkeit und Frieden» heissen. Ge-
rechtigkeit kann nicht einfach Attribut
des Friedens sein, als ob der Status Quo
und das Stillhalten darin mehr wert ware
als die Veranderung im Blick auf mehr
Gerechtigkeit. Das ist ein ganz alter Kon-
flikt in der dkumenischen Bewegung.
Manche glaubten, der Okumenische Rat
verspiele die Chance, das Leitbild des ge-
rechten Friedens durchzusetzen. Aber es
geht nicht darum, ein Leitbild durch-
zusetzen. Es geht in dieser Diskussion
darum, die verschiedenen Haltungen
weiter aufeinander zu beziehen, weil sie
mit den Wirklichkeiten dieser Kirchen
und Menschen zu tun haben.

Nur iiber diese Diskussion verstehen
sie besser, wie unterschiedlich ihre
Wirklichkeiten tatsichlich sind und
weshalb sie deshalb zeitweise unter-
schiedliche Handlungsoptionen verfol-
gen miissen. Deshalb ist fiir mich der
Konflikt um den Begrift des gerechten
Friedens eine gute Skumenische He-
rausforderung — genau wie der Konflikt
um die Gerechtigkeitsthematik vor dem
Hintergrund der Wirklichkeit, die so ge-
teilt, getrennt und ungerecht ist.

Konnte in dieser Offenheit Busan auch
in der Friedensfrage ein Markstein wer-
den? Inspirieren oder blockieren kon-
krete Herausforderungen - am Tagungs-
ort Korea oder im Nahen Osten - die
Diskussion um den gerechten Frieden?
Ich hoffe, dass diese Wirklichkeiten
deutlich machen: Es geht hier nicht um
Semantik , Freunde. Es geht hier um sehr
konkrete Handlungsoptionen und Posi-
tionierungen von Kirchen. Der Punkt,an

260



dem sich letzten Endes immer wieder die
Geister scheiden, ist dieser: Wo finde ich
mich selbst wieder in der Matrix der
Macht, in der Asymmetrie der Hand-
lungsméglichkeiten? Je genauer wir das
bestimmen, desto besser sind wir zur Zu-
sammenarbeit fihig. Wenn wir davon
weglaufen und uns in Parolen wechsel-
seitig blockieren, sind wir nicht fihig zur
Gestaltung der Wirklichkeit.

Geht es darum, gemeinsam zu bestim-
men, wo der Ort der Kirche ist in Syrien
oder in Mali? Oder geht es darum, zuerst
theologisch den Ort der Kirche zu be-
stimmen und das Konkrete den einzel-
nen Kirchen zu iiberlassen?

Ich denke, dass die Auseinanderset-
zung mit der theologischen Grundaus-
richtung immer wieder die Konflikte
iiber die tatsachlichen Orte der Kirche
aufdeckt. Denn die Frage nach dem Ort
der Kirche ist die Frage der Nachfolge
Christi. Das kann man nicht den einzel-
nen betroffenen Kirchen iiberlassen. Es
geht um eine vitale, elementare Diskus-
sion der ganzen Gemeinschaft. Ich will
dasam Beispiel der deutschen Geschich-
te erliutern: Dietrich Bonhoeffer war
enttiuscht von der dkumenischen Be-
wegung, dass sie nicht ernsthafter nach
dem Ort der Kirchen unter dem Nazi-
regime fragte, sondern dies iiber lingere
Zeit als Problem der deutschen Kirchen
wahrnahm. Die dkumenische Gemein-
schaft begrift nicht, dass es sich hier um
ein Grundproblem der Kirchen handel-
te, wo auch sie selber auf dem Spiel und
vor der Wahl stand.

Sprichst Du jetzt auch von Syrien?

Wir miissen sehr, sehr genau zuhoren,
wie die Kirchen in Syrien ihre komplexe
Situation beschreiben. Und wir diirfen
sie gleichzeitig nicht sich selbst iiberlas-
sen. Mich beschiftigt sehr, dass der Ver-
bleib der zwei entfithrten syrischen Bi-
schofe immer noch nicht klar ist. Viele
haben das wieder vergessen; im Okume-
nischen Rat diirfen wir das nicht verges-

sen. Daran entscheidet sich: Sind wir
ernsthaft bereit, uns betreffen zu lassen
in der Solidaritat,in der tagtaglichen Be-
gleitung dieser Kirchen? Nur dann ha-
ben wir auch das Recht, Fragen zu stellen.
Wir haben aber natiirlich auch die Ver-
pflichtung, Fragen zu stellen. Wenn die
Kirchen unsicher sind, iiber die Rich-
tung, in die sie sich bewegen sollen, sind
kritische Fragen nach ihren Werten und
Handlungszielen sicherlich hilfreich, so-
lange sie wissen, das es sich nicht um
die Fragen von Besserwissern und Out-
sidern handelt, sondern von Leuten, die
wirklich mit ihnen auf dem Weg sind.

Wer stellt diese Fragen an die Schweizer
Kirchen? Wer hilft, dass die Schweizer
Kirchen nicht sich selbst iiberlassen wer-
den?

Essind einmal die Migrationskirchen.
Wie offen ist das Schweizer Kirchen-
system fiir die Kirchen der Migran-
tInnen? Wie stark wird wahrgenommen,
dass das simple Faktum, dass diese Kir-
chen existieren, viele wichtige Fragen an
das Kirchesein und die Rolle der Schweiz
in der Welt stellen?

Zum Zweiten haben die Schweizer
Kirchen sehr intensive weltweite Bezie-
hungen. Sie haben das Gliick, itber Werke
wie HEKS, Brot fiir alle oder mission 21
zu verfiigen. Kantonalkirchen haben
Partnerschaften mit Kirchen in der Welt.
Sie haben sich langst verpflichtet auf ge-
meinsame «Pilgerwege». Aber welche
Qualititdiese Kooperationen haben und
ob da wirklich die richtigen, die herz-
haften Fragen gestellt werden konnen,
miissen die Betroffenen selber wissen
und wahrnehmen. Okumene zu leben,
Solidaritit zu lernen, die Méglichkeit,
sich rechenschaftspflichtig zu machen
und infrage stellen zu lassen, sich zu be-
freien von Engfithrungen und falschen
Optionen, die dem Leben entgegen ste-
hen - die Méglichkeiten sind alle da.

Herzlichen Dank fiir dieses ermutigende
Gespriich.

261

Pfr. Dr. Martin Robra,
geb. 1954 in Celle/
Deutschland, ist
Pfarrer der Evange-
lischen Kirche von
Westfalen. Er ist seit
1994 Mitarbeiter im
ORK in verschiede-
nen leitenden Funk-
tionen, z.Zt. arbeitet
er als Sonderbeauf-
tragter des General-
sekretdrs.
martin.robra@wcc-
coe.org



	"Wir werden uns verändern müssen" : der Ökumenische Rat der Kirchen vor der Vollversammlung in Busan/Korea

