
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 107 (2013)

Heft: 9

Artikel: Die rote und goldene Zukunft : eine Rede zu Sozialismus und Religion

Autor: Oosterhuis, Huub

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1.
Es geht um eine recht bekannte
Geschichte, ob tatsächlich so geschehen
oder nicht. Als im russischen Bürgerkrieg,

in den ersten Tagen der grossen
Revolution im Oktober 1917, die Rote
Armee in Riga einmarschierte, drang eine
Patrouille in eine Kirche ein, in welcher
in jenem Augenblick die Liturgie gefeiert

wurde. Einer der Soldaten ging zum
Ambo, aufdem eine Bibel lag, schlug das

Buch auf und las: «Und Er wird die Tränen

von ihren Augen wischen, und der
Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer
und kein Wehklagen wird mehr sein,
denn das Alte ist vorbei.» Er schloss das

Buch und sagte: «Heute ist dieses Wort
in Erfüllung gegangen.»

Ich las diese Anekdote in den sechziger

Jahren und konnte jenen Soldaten
wiedererkennen. Nicht nur bewunderte
und beneidete ich jene schnelle intuitive
Inszenierung einer glänzenden Szene,
den Mut, das Pathos, - ebenso verstand
ich sein «Hier-und-Jetzt-Gefühl» (oder
war es sein «Jetzt-oder-Nie-Gefühl»?),
die Selbstverständlichkeit, mit der er die
biblische Vision in die eigenen Hände
nimmt und «heute» sagt, in einer
prächtig-wehmütigen Vereinfachung: «Das Alte

ist vorbei.»
So war es auchbei religiösen Sozialistinnen

der Anfangszeit in den westeuropäischen

Ländern zu Beginn des letzten
Jahrhunderts (in den Niederlanden
Henriette Roland Holst und Herman Gor-
ter). Der Sozialismus, auf den sich diese
Dichter noch mehr als ein Jahrzehnt vor
dem Ersten Weltkrieg einliessen, war vor
allem die Idee einer Schwestern- und
Brüderschaft der Menschen, einer
Gesellschaft, in der nicht nur einige wenige
das besitzen, was allen gehört. Soziale

Gerechtigkeit wurde für sie das Kriterium

von Schönheit, Voraussetzung und
einzige Möglichkeit von dauerhaftem
menschlichen Glück: «Niemand war
einsam. Jedes Haus hatte seine Türen
offen, jeder Kummer schrumpfte zusammen

und verschwand dadurch, dass man

Huub Oosterhuis

Die rote und goldene
Zukunft
Eine Rede zu Sozialismus und Religion

Eine schöne Frau
Erschien mir im Weltall

Zart wie Kristall,
Das Bild der Neuen Menschheit.

Einsam stehst Du da

Wie die Sonne,

Leuchtend lässt Du
Licht von dir wie eine Quelle.
Gebt Labung
Denen in Versklavung

Auf der Erde.

Goldener Wert
Für jene, die vor lauter Durst und
Müdigkeit
nicht mehr atmen können.

Und ich sehe Dich in der Weite,

O Geliebte,

Ein Gestirn,
Aus Nichts als Liebe.

Herman Gorter (1864 -1927)

237



ihn gemeinsam trug» (Henriette Roland
Holst). So würde es sein. So sollte es werden.

Diese niederländische Dichterin*
war in ihrem Lebenslauf immer mehr
davon überzeugt worden, dass diese

Utopie nie auch nur ein bisschen
Wirklichkeit werden würde, wenn Menschen
nicht bereit wären, sich zu verwandeln,
höchstpersönlich, innerlich, auf der
Ebene ihrer «Seele»: In der Seele des

Menschen beginnt die Umwälzung der
Strukturen. Mit dieser Einsicht war sie
den meisten Wortführenden der
sozialistischen Bewegung weit voraus. Sie

schrieb: «Ich denke, dass wir zuerst lange

lernen müssen, uns allen selbstsüchtigen

Strebens zu entledigen - Hunger
und Sehnsüchte müssen auf Liebe hin
leiden, frei von egoistischen Wünschen.
Dann erst kommen neue Gezeiten.»

Herman Gorter und Henriette
Roland Holst waren geistesverwandt mit
kleinen und grossen biblischen Propheten

wie Micha, Arnos und Jesaja. In allen
Religionen der Welt und in allen spirituellen

Bewegungen schweifen bis heute

Propheten umher. Visionäre, Seher der
Zukunft. Biblische Propheten und ihre
Geistesverwandten sind an ihren
Visionen einer neuen Welt und an ihrem
ethischen Appell zu erkennen: ihrem
Hier-und-Jetzt-, ihrem Jetzt-oder-Nie-
Gefühl.

«Himmel», von seinem «Thron». Ein
Befreier-Gott. So wird es erzählt im
biblischen Buch «Exodus-Auszug». Um
nicht in Sprachverwirrung zu versinken,
schlage ich vor, miteinander abzumachen,

dass wir keinen Andern meinen,
wenn wir «Gott» sagen: Nur dieser
Befreier-Gott ist «Gott». Durch die ganze
Bibel hindurch wird er «der Gott der
Armen» genannt - der Gott der Verworfenen

der Erde. In der biblischen
Geschichte ist der Inhalt «des Namens von
Gott-Befreier»: Aufstand gegen
Unterdrückung und Unrecht,Auszug aus allen
Verhältnissen, in denen Menschen
erniedrigt, missbraucht, klein gehalten
und chancenlos gemacht werden. Jener
Name ist: Aufruf zu sozialer Gerechtigkeit,

Plädoyer für neue menschliche
Verhältnisse und eine prophetische
Zukunftsvision.

Gott ist die Stimme, die ruft:
«Wie lange noch wird das Recht
geleugnet,
werden Schufte und Schänder

begünstigt?
Schaffe Recht für den Geringsten, das

Waisenkind,
den Armen, den Beraubten, den

Erniedrigten.
Rette jene, die sich nicht wehren
können,
lass sie den Händen des Schänders
entkommen.»

Wer ist jener «Ewige auf seinem Berg»,
jener «Eine aufdem Berg Zion» - wer ist
jener «Gott von Jakob», über den der
Prophet Micha spricht? Im Verlauf der
biblischen Geschichte, im Buch Exodus

(Auszug), wird er der Gott des Mose
genannt, und später «der Gott Jesu». Wer
ist Er?

Die Bibel ist die Geschichte über
einen Gott, der Befreiung aus Unterdrückung

will. «Gott» ist Er, der das Elend
der Unterdrückten sieht, der ihre Klagen
und Hilferufe hört, der herabsteigt, um
zu befreien, herabsteigt aus seinem

Die Stimme, welche das ruft wider alle

Allmächtigen, jene Stimme wird in
den Psalmen «Gott» genannt, «Einziger
Wahrer», «Gott: Ich werde da sein». Wir
müssen versuchen, in unsern
Zusammenkünften eine Liturgie zu feiern, welche

ein Resonanzboden für diese Stimme

ist; ein Gottesdienst als Freiplatz für
die Vision einer neuen Welt, wo Recht
und Barmherzigkeit geschieht. So wie in
der «grossen neuen Welt - der neuen
Menschheit», einer Vision von Jesaja,
welche Micha zitiert:

238



öp38**^m

m

V*j_m^ ^
W

*

/,

>.

K e

ai^
p-

î, s *=»-o\' '-•

£3* *yAi * ^sU^ 0 ***** A, * «

«Schau dann:
Ich mache einen neuen Himmel
und eine neue Erde.

Dort wird kein Weinen mehr gehört,
kein Schluchzen und kein Wimmern.
Keine Kinder werden dort sterben.
Alte Menschen machen ihre Tage voll
und junge Menschen werden dort
erst an ihrem Hundertsten sterben.

Sie werden nicht für eine Leere
schuften,
keine Kinder für den Schrecken
gebaren.

Sie schmieden ihre Schwerter um
zu Pflugscharen.
Sie verlernen den Krieg.»

Ferdinand Laarinen,
Holzschnitt 1937, Emigra

nt. Bild 1 m B es i tz
de r Fonda zi 0 n e Gugh
elmo Canevascini

(Illustration aus dem

im November erscheinenden

Buch «Einig

- aber nicht einhe.it

lieh, 125 Jahre
Sozialdemokratische Partei
der Schweiz».

239



So wurde es immer wieder gesungen,
dieses Lied gegen den Schrecken, in so
vielen Ländern bis heute. Und als es

ausgeklungen war, fragten die Menschen
einander: Und jetzt? Was machen wir?

Sie hatten einander. Sie konnten
einander Fragen stellen:Was nun - ja, aber
wie denn? Ich? Wieso ich? Glaubst Du
das selber? Wie kommst Du auf diese
Geschichte? Wenn man mit sich allein
ist, wird man verrückt von solchen

Fragen. Man muss miteinander sein, um
einen Tisch herum sitzen, seine Fragen
teilen können, lernen zuzuhören. Be-
wusstwerdung beginnt mit Fragen.

Nein, Bewusstwerdung beginnt mit
unerwarteten, überraschenden Intuitionen,

mit einem plötzlichen Aufscheinen
des Gewissens im Sinne von «so nicht,
dies nie wieder» - Scham, Bestürzung.
Und dann, wenn man es zulässt - wenn
man es in sich hinaufkommen lässt -,
dann kommt die Einsicht, dass man
eigentlich nichts von Ursachen und Folgen

weiss, nichts von der Maschinerie
der Leere und des Unrechts; dass man
nicht versteht, wie das alles geschehen
kann, Sklavenhandel damals und noch
immer bis heute, Frauenhandel, die Krise,

während es «doch so gut ging». Man
wird sich bewusst, dass man in den
Nachrichten und in Kommentaren
kaum noch die Wahrheit von der Lüge
unterscheiden kann, dass man keine
Entgegnung hat auf Sprüche von Populisten

und Fremdenhasserlnnen - und
dass vieles um einen herum lächerlich
gemacht und im Rausch ertränkt wird.

Wenn man sich getraut, dem ins Auge

zu sehen, dann ist man schon unterwegs

zu einer neuen Welt, wo Brot und
Recht, Würde und Liebe da ist für alles,

was lebt - wo nicht der Tod herrscht.
Von Jesus von Nazareth wird nach der
Überlieferung von Moses, Jesaja und
Micha diese neue Welt «Königreich
Gottes» genannt.

Bewusstwerdung, politische und
persönliche, ist ein langsamer und manch¬

mal heftig schockierender Reifungspro-
zess. Nachdenken und sich-Einfühlen
muss man lernen: Das verlangt Planung,
Geduld, Demut. Nachrichten anschauen
und diese Nachrichten hinterfragen:
Man wird in Details hängenbleiben, und
vielleicht mehr vernehmen, als einem
lieb ist. Aber sich einfach so ein Stück
weit treiben lassen - damit ist es wohl
vorbei. Man beginnt schwerer zu leben

- vielleicht mehr zu weinen und zu
fluchen, zu verwünschen. Bist du einem
solchen Reifungsprozess gewachsen?
Suche ein Lehrhaus, einen Tisch, wo
man mit zwanzig Leuten drum herum
sitzen kann - um deine Erfahrungen
und Gefühle zu testen, in Frage und in
Antwort und in Gegen- oder Rückfrage,
sich so aneinander prüfen, und an der
Grossen Erzählung, dem Buch der
Bücher, der Vision.

Ich sah, eines Abends,vor Jahren - ich
sah Andrea und Ronaldo in Santa Cruz,
Bolivien. Zwölf Jahre alt waren sie.
Andrea sorgte für die fünf Brüderchen und
Schwesterchen, und für ihre
drogenabhängige Mutter, und für ihre
Grossmutter mitten im Dreck des Elendsviertels.

«Wir kämpfen für eine gerechte
Welt», sagten die Kinder. Wie kommen
wir zu Worten wie «gerechte Welt»? Wie
bahnt sich jene Vision einen Weg - dass

sie in ihnen aufquillt, auflebt, im Herzen
von verwahrlosten Kindern, mitten im
Dreck? Sie wussten es sicher, sie schauten

direkt in die Kamera hinein, mit
funkelnden lachenden Augen: «Wir kämpfen

für eine gerechte Welt.»
Weiss Gott wird alles gut kommen, eine

gerechte Welt, wo nicht der Tod
herrscht.Was ist es, das diese Welt zu dieser

Welt macht? Dass hier der Tod
herrscht? Und zwar nicht etwa, dass

Menschen sterben, wenn ihre Tage
erfüllt sind, sondern dass vor unsern Augen

Kinder abgeschlachtet werden? Dass
das Sterben System hat, ökonomisches
System? Dass der Tod ein Herrscher ist?

Das macht die Welt zu dieser Welt. Aber
jene zwei in einem Elendsviertel von

240



Santa Cruz wissen um eine andere Welt.
Sie sind nun wohl Ende zwanzig - wenn
sie noch leben.

Das Königreich Gottes ist eine alles
umfassende Vision: Der Kriegverlernt,Waffen

zu Pflügen umgeschmiedet, aber
auch Zynismus zu Hoffnung und unser
Egoismus zu Solidarität. Die Vision
umfasst die ganze Weltpolitik, aber auch die
intimste Versöhnung des Einen mit dem
Andern - und dass die dumpfen,
abgestumpften Knöpfe in deinem Kopf, in
deiner Seele, sanft gelöst werden; dass

Einsamkeit gelindert wird, Schmerz
gestillt; dass man neu geboren werden
kann bis zum Hundertsten. Das alles

umfasst diese Vision.
Wie gelangen wir zu jener Vision, zu

jenem Buch, zu jener grossen Erzählung?

Aufdiese Frage gebe ich jetztkeine
Antwort, die schiebe ich weiter zu eurem
Lehrhaus. Aber so viel ist sicher: Dass es

Jesus von Nazareth war, in dessen

Namen die gute Nachricht einer Welt, in
der nicht der Tod herrscht, uns, NichtJuden,

erreicht hat. Die Worte «Königreich

Gottes» wurden ihm in den Mund
gelegt; er ist bekannt und beliebt geworden

als Botschafter jener Vision, und die
Männer, die über ihn geschrieben haben,
die Evangelisten, alle vier, zeichnen ihn
als einen prophetischen Lehrer in der
Tradition Jesajas - jener von «Schau zu,
ich werden eine neue Himmelerde
machen», die Überlieferung von «Gott - Ich
werde da sein» und von «Liebe Deinen
Nächsten», «den Fremdling», rette jene,
die sich nicht wehren können.

Er ist nicht nur der Botschafter des

Königreiches, sondern auch die Verkörperung

der Vision: «Der zur Zeit, als er
umherging, durch die Dörfer seines Landes,

Menschen anzog und beseelte, sie

versöhnte miteinander, der nicht schroff
und unerreichbar, nicht erhaben wie ein
Herrscher, doch in Knechtsgestalt gelebt
hat, der sein Leben preisgab für seine

Freunde» - ein solcher Mensch, ein
solcher Messias - ein «Dienstknecht, der
uns aus Nacht und Nebel zum Licht
hingezogen hat». Seiner gedenken wir, ihn
nenne ich einen Toten, der nicht tot ist,
einen lebendigen Geliebten.

Und dann die grosse Frage: Wie
verwirklichen wir das lang erwartete
Königreich?

Der Prophet Jesaja sagt: Es hat schon

begonnen. Der Messias Jesus sagt: Es

kommt, es ist nahe, es ist in eurer Mitte.
Es hat schon angefangen, merkst Du es

nicht? Überall sind Befreiungsbewegungen

aktiv, Exodusbewegungen,
Rettungsversuche, Heilungen: Taube hören,
Blinde sehen, Krüppel gehen. Mitten im
Dreck wird messianisch gelebt. Überall
und nirgends - das heisst: im Verborgenen,

aber wohl zu finden, wenn Du
Dich aufdie Suche wagst -,hier und dort
und immer aufs Neue sind messianische

Projekte im Gang, in eurer Mitte.Schlies-
se dich einem solchen messianischen

Projekt an. Bitte darum, dass du es
finden darfst. Wer um den Heiligen Geist
bittet, empfängt heiligen Geist - so steht
es geschrieben, Worte von Jesus. Sei mutig,

denke nicht klein über dich selbst.
Bitte um heiligen messianischen Geist.
Lass all das Gute, das gemacht wird, auf
dich einwirken, dich aktivieren, dich
ruhig und zielgerichtet machen.

Und dann noch dies: Dass man
manchmal an jemanden denkt und
weiss: Ich muss etwas von mir hören
lassen, ich muss erreichbar sein, ich
muss da sein, bei ihm - bei ihr, mit meiner

Aufmerksamkeit, mit meiner Kraft.
Oder dass man plötzlich sicher weiss: Ich
muss diese Arbeit vollbringen, ich muss
nicht verzweifeln. Das ist, denke ich,
messianischer Geist. Und wenn Jesus

von Nazareth dich so ringen und verlangen

sehen würde, dann würde er zu dir
sagen: «Du bist nicht weit vom Königreich

Gottes.» •

* Henriette Roland
Holst hielt auch in
der Schweiz Vorträge
undpublizierte in
den Neuen Wegen.
Vgl. Willy Spieler

u.a., Die Freiheit des

Wortes. Zurich 2009,

238f.

Übersetzung: Peter

Spinatseh/'Peter
Bernd

241


	Die rote und goldene Zukunft : eine Rede zu Sozialismus und Religion

