
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 107 (2013)

Heft: 6

Artikel: Gesichter von Religion und Macht : Inszenierungen in Israel

Autor: Shani, Uri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Uri Shani

Gesichter von Religion
und Macht-
Inszenierungen in Israel

Als ich geboren wurde, im April 1966, wusste noch

niemand, welch schreckliche Katastrophe kaum ein fahr
später, im funi 196/, über den Nahen Osten kommen
würde. Für die Araberinnen war die Niederlage, innert
sechs Tagen, erniedrigend wie kaum etwas zuvor. Aber

für die meisten Israelis war der Sieg ein Wunder, und ein
Wunder kommt von Gottes Hand. Die Eroberung von
Gebieten, die zu den wichtigsten Stätten des Judentums

gehören - die Klagemauer, Hebron, die Stadt Abrahams,
Bet-El, Nablus (in der Bibel: Sichern) -gab dem religiösen

Schub zusätzliche Wucht.

Einer der heftigsten Schwarzseher war
selber ein religiöser Mann, der
Chemieprofessor Jeschajahu Leibowitz. Er
warnte vor dem Unglück, das über den
Staat hereinbrechen würde, wenn dieser
die besetzten Gebiete nicht sofort verlassen

würde. Ich erinnere mich gut an
Leibowitz, wie er mit seinen neunzig Jahren
auf der Bühne stand und für seinen
Humanismus gelobt wurde und vor Wut rot
anlief und schrie: Ich bin kein Hu-ma-
nist! Gott steht im Zentrum, nicht der
Mensch!

Theater als Synagoge
Ich hingegen bin Humanist. Ich bin auf
WolfBiermanns Schoss gross geworden,
und heute noch - nachdem er selber
womöglich die Melodie vergessen hat -
singe ich inbrünstig: «Und meine
ungläubigen Lippen beten voller Inbrunst
zum Mensch, dem Gott all meiner
Gläubigkeit.» («Gesang für meine Genossen»)

Als Theaterregisseur bin ich in der
Tradition aufgewachsen, dass das hebräische

Theater unsere säkulare Synagoge
sei. Das erste grosse Theater, das später

- und bis heute - zum israelischen
Staatstheater wurde, heisst «Habima».
Habima ist die Erhöhung in der Synagoge,

wo ganz hinten der Thoraschrank
steht; das Publikum richtet im Gebet

Körper und Aufmerksamkeit ständig
auf diese Bühne.

Das hebräische Theater war von
Anfang an Teil der zionistischen Bewegung
und hat diese gestärkt. Und die zionistische

Bewegung war zu ihrem aller-
grössten Teil nicht nur nicht religiös,
sondern extrem antireligiös. Das Stück,
das das «Habima» weltberühmt machte,
weil es zu einem der wichtigsten
Beispiele von expressionistischem Theater
wurde, war «Der Dibbuk». Es wurde 1922

zum ersten Mal aufgeführt und dann
mehr als dreissig Jahre nicht mehr
abgesetzt. Es geht um die junge Leah, die

vom toten Chanan besessen ist.Wenn sie

spricht, ertönt seine Stimme, nicht die
ihre. In dieser Inszenierung wird die re-

182



ligiöse Gesellschaft des Shtetls als primitive

dargestellt und lächerlich gemacht.

Messianismus weht von den Hügeln
Doch kurz nach dem Sechs-Tage-Krieg
von 1967 gestalteten vier Schauspieler
ein Abendprogramm, das mehr
Geschichtenerzählung als Theater war: «Es

war einmal ein Chassid». Zum ersten
Mal wurde im israelischen Theater der
Chassidismus, wie zuvor grundsätzlich
alle religiösen Strömungen, nicht völlig
der Lächerlichkeit preisgegeben. Im
Gegenteil, der Theaterabend war sehr
nostalgisch. Seine Auswirkung war die eines
Sturmes. Heute sagen die Schauspieler:
«Wenn wir gewusst hätten, was das

Stück auslösen würde, hätten wir es

nicht gemacht.» Mehr als eine Million
Israelis sahen das Stück.

In den siebziger Jahren begann die
Besiedlung der besetzten Gebiete. Die
Siedlerbewegung «Gusch Emunim» entstand,
mehr und mehr Israelis wurden vom
Messianismus, der von den Hügeln
herabwehte, angezogen. Die Hügel Judäas
und Samarias, der Westbank, wurden als

«leer» angesehen. Ein paar Ziegen und
Hirten waren in den Augen der Siedler

zwar da, aber gegen Gottes Kraft hatten
diese keine Bedeutung. Sogar Künstlerinnen

wurden vom Virus befallen. Das
berühmteste Beispiel ist Uri Zohar, ein

Symbol des hedonistischen Säkularismus,

der Inbegriff eines Bohémien aus
Tel-Aviv. Plötzlich wurde er Rabbiner.

Freie Fahrt für den vollen Wagen
Ich glaube nicht - im Gegensatz zu den
meisten Israelis und auch Leibowitz -,
dass der Anstoss zu dieser national-religiösen

Entwicklung die Besatzung von
1967 war, die Okkupation des 1948
verschonten Restes von Palästina. Ich
denke, dass der Zionismus selber, so

antireligiös er auch zumindest in Westeuropa

war, diese explosive Kombination
zwischen Nation und Religion noch aus

Europa mit sich brachte.
Zwar war der Konflikt zwischen der

zionistischen Führung und der
palästinensisch-jüdischen religiösen Führung
(die man «Ha-Jeschuw hajaschan» nennt)
so gross, dass die wichtigsten Männer
der beiden Lager nicht bereit waren,
miteinander zu sprechen. Aber nach
dem Krieg, durch den der Staat Israel
gegründet wurde, fand 1952 trotzdem ein
Treffen zwischen David Ben-Gurion
und einem der Anführer der antizionistischen

Orthodoxie, dem Rabbiner Cha-
son Isch, statt. Chason Isch sagte zu Ben-
Gurion: «Wenn ein leerer Wagen auf
einer schmalen Strecke auf einen vollen
Wagen trifft, muss der leere Wagen den

Weg freigeben.» Mit dem vollen Wagen
meinte er das Judentum und mit dem
leeren den Zionismus. Ben-Gurion
widersprach; er war der Meinung, dass der
Zionismus kein leerer Wagen sei,
sondern voller universaler Werte.

Meiner Meinung nach büsst der
Zionismus ohne Bezug auf die jüdische
Religion seine Kraft ein. Was seit 1967
geschah und immer noch geschieht, und
immer schlimmer, hat mit dem Zionismus

selber zu tun. Zwar gab es viele
Künstlerinnen, die ihren Bezug zum
Land Israel aus der Bibel schöpfen - und
nicht aus der institutionalisierten rabbi-
nischen Religion, die sich erst viel später
daraus gebildet hat.

Dialog mit der Bibel
Auch ich habe ein Theaterstück
geschrieben, «Vajehi baEt haHi» (Und es

geschah zu dieser Zeit), das auf drei
biblischen Geschichten basiert, die eine

gemeinsame genealogische Linie haben:
Jehuda und Tamar, Boas und Ruth, und
David und Batseba. Es sind drei
Geschichten, in denen die Frau ganz deutlich

viel schwächer ist - und trotzdem
gewinnt. Um diese These auch aufDavid
und Batseba zu erweitern, schrieb ich
die Geschichte um und behauptete,
Batseba habe alles so eingefädelt, dass sie

zur Mutter des nächsten Königs wird. In
diesem Stück wollte ich zeigen, dass

Frauen oftmals bedeutender sind, als ih-

183



nen in der späteren Historiografie
zugestanden wird. Ich schrieb eine weitere
Geschichte überAbigail, auch eine starke
Frau, die in meiner Version zehn Tage

lang einem feministischen und
fortschrittlichen kleinen Reich vorsteht,
dann aber doch freiwillig Davids Charisma

unterliegt («Abigaijl. Ein moderner
Midrasch», AphorismA Verlag, Berlin 2010).

Rina Jerushalmi ist eine bekannte

Theaterregisseurin, deren Stücke auch
im deutschen Sprachraum gezeigt wurden.

Im Programmheft zu ihrem Stück

«Vajomer vajelech» («Und er sagte und
er ging») schrieb sie: «Das Alte Testament

ist die Basis der jüdischen Kultur.
Diese Kultur stand im Gegensatz zur
herrschenden Kultur, der hellenistischen.

Diese war dynamisch,
weitgefächert, bestimmte alle Bereiche des
Lebens: Sport, Künste, Geschichte,
Wissenschaften, Philosophie. Für uns, die Kinder

der zionistischen Renaissance, (die
von dieserhellenistischenKulturschöpfte),

die wir die Bibel jetzt wieder treffen,
in einer Sprache, die heute lebendig ist
und jung, in den antiken Landschaften,
die sich täglich verändern, und aus einer
gänzlich andern geistigen Position als
diese unsrer Vorväter, ist es ganz natürlich,

dass wir unsern Dialog mit diesem
Text aus der Synagoge hinaus auf die
Bühne bringen.» Es gibt also eine
Alternative, wenn wir die Bibel nicht als

Gebrauchsanleitung zur Landnahme und
zum Völkermord missbrauchen.

Keine Veränderung im Establishment
Die politische Dynamik der Siedlerbewegung,

die der Regierung in Sachen

Landnahme immer ein paar Schritte
vorausgeht, hat uns in eine absurde Situation

gebracht: Der Konflikt zwischen
Militär und Siedlerbewegung bewegte
sich in den letzten vierzig Jahren auf
verschiedenen Ebenen, und das Feuer war
verschieden hoch. Viele Israeli befinden
sich heute in der eigenartigen Situation,
in der sie das Militär gegen die
Siedlerbewegung unterstützen. Sollen wir das

israelische Militär unterstützen, gibt es

etwas Absurderes?
Diese Frage bringt uns auf direktem

Weg zum Einfluss der arabischen Welt
auf die Ereignisse in Israel. Ich sehe
Israel als Teil der arabischen Welt, nicht als

Teil der europäischen oder amerikanischen.

Der Konflikt zwischen Militär
und Religion ist uns aus den
umliegenden Staaten sehr wohl bekannt. In
den neunziger Jahren verfolgten wir diese

Auseinandersetzung in Algerien, aber
seit dem Ausbruch des «Arabischen
Frühlings» ist dies zu einem Dauerkonflikt

geworden.
Genauso wie sich die Siedlerbewegung

und andere religiöse Massenaufläufe

in Israel (wie zum Beispiel die se-

phardisch-orthodoxe Partei «Schas») den
Anschein einer revolutionären Bewegung

geben, treten auch die verschiedenen

islamischen Bewegungen als
Antwort gegen westlichen, wertlosen
Materialismus auf. Tatsächlich hat zum
Beispiel unter der palästinensischen
Bevölkerung in Israel in den letzten zwanzig
Jahren die islamische Bewegung die
Kommunistische Partei überholt. Die
Kommunisten wettern nur immer gegen
Okkupation und Rassismus, aber den

Alltag der Menschen konnten sie nicht
wirklich verändern, wohingegen die
Islamisten Sozialhilfe anbieten.

Für mich besteht kein wesentlicher
Unterschied zwischen dem religiösen
Establishment und dem staatlich-militärischen,

obschon sie sich bekämpfen. Es

sind Machtapparate und als solche
austauschbar. Mubarak ist weg, Mursi hat
die Zügel in die Hand genommen. Die
orthodox-sephardische Partei «Schas»

gehört nicht mehr zur neuen Regierung
von Bibi Netanyahu, das national-religiöse

«Jüdische Heim» ist dabei. Nichts
hat sich verändert. Die religiösen
Parteien sind Machtinstrumente.

Jüdischer Staat - säkular?
Es ist gibt in Israel herausragende religiöse

Persönlichkeiten, wie den schon er-

184



wähnten Jeschajahu Leibowitz, Michael
Melchior oder Avraham Burg, für die ihre

Religion kein Machtinstrument ist,
sondern eine persönliche Angelegenheit,

wie dies ganz in vielen Ländern der
Welt selbstverständlich ist, durchaus ein
Bekenntnis zur Einhaltung der
Menschenrechte beinhaltend. Aber solange
Israel sich als «jüdischen Staat»
definiert, wird die Religion keine mindere
Rolle spielen als im Iran, ob sich Israel

nun «Demokratie» nennt oder nicht. Ist
also Herzls Vision eines jüdischen säkularen

Nationalstaates gescheitert? Einerseits

ja. Andererseits hat der Zionismus
den Faschismus und auch den
sowjetischen Kommunismus überlebt. Im 21.

Jahrhundert besteht er als eine Ideologie
fort, die es schafft, die Realität zu seinen
Gunsten zu verändern.

Die Religion in Israel hat sehr
verschiedene Gesichter. Es gibt die verschiedenen

Strömungen des Judentums (die
einflussreichste ist die jüdische Orthodoxie),

des Islams (die einflussreichste ist
der sunnitische Islam), des Christentums
(es gibt Katholiken, Griechisch-Ortho-
doxe, Russisch-Orthodoxe, Äthiopisch-
Orthodoxe, Lutheraner, Maroniten,
Baptisten, Armenier und weitere Konfessionen)

und Religionen mit kleinerem
Einfluss wie die Drusen, die Bahai, den
Buddhismus (insbesondere unter den

Angehörigen der jüngeren hebräischen
Generation, die nach dem Militärdienst
in Indien waren).

Liturgie des Shoah-Gedenkens
Es lohnt sich, ein paar Worte über eine
besondere «Religion» zu verlieren, die
einen besonders grossen Stellenwert hat:
die Shoah, der hebräische Begriff für den
Versuch der Nazis, die Jüdinnen und
Juden zu vernichten. Die Shoah ist eine
besonders heilige Kuh, so heilig, dass sie

schon längst kein historisches Ereignis
mehr ist, sondern völlig mystifiziert wird.

Den israelisch-hebräischen Kalender
durchzieht jedes Jahr im Frühling eine
Reihe von Festtagen: zuerst das uralte

MII4ÉfJ
^ feu

Frühlingsfest Pessach, das an die Befreiung

aus der Knechtschaft in Ägypten
erinnert, dann der Shoah-Gedenktag, der
Gedenktag für die gefallenen Soldaten
und schliesslich der Unabhängigkeits-
tag. Die Reihenfolge ist nicht zufällig, sie

hat eine liturgische Logik. Wenn jemand
es wagt, sich «blasphemisch» gegen diese

Religion zu äussern, wird er sofort
exkommuniziert. Wenn er dies von ausserhalb

Israels macht, und dazu auch noch
auf deutsch, ist das Vergehen so
unverzeihlich wie die Karikatur von Mohammed

in einer dänischen Zeitung.
Eine ganz besondere Art der Auflehnung

gegen diese Religiosität erlebten
wir vor einem Jahr, am Shoahtag 2012:

Vor 29 Jahren schrieb Jehoshua Sobol
das Stück, das ihn
zum weltweit
meistgespielten
israelischen

Dramatikermachte:

«Ghetto». Es ist
die Geschichte
des Theaters im
Ghetto Wilna in
den Jahren 1941

bis 1943, bis zur
Liquidierung des

Ghettos. Sobol
war besorgt, wie
das Stückvon den
Veteranen des

antifaschistischen
Widerstandes

aufgenommen würde.

Zu Recht,
denn das Stück
stellt äusserst
schwierige Fragen.

Es ist eine

Infragestellung
dieser Shoahreli-

gion, die damals noch in ihren Anfängen
steckte und noch nicht so gefestigt war
wie heute. Sobol stellt moralische wie
politische Fragen, und dazu alles im
leichten Gewand eines satirischen Kabaretts.

£
à

tt

V̂

à
m

Watirtiar'
Ii:i4:l1;laä

tj
im

185



Uri Shani, geboren
1966 m Zurich, wan
der te 19 S3 nach Israel

aus und studierte in
Tel Aviv Theaterregie
und -pädagogik sowie
Arabisch in Kairo. Er
leitet das interkultu
relie arabisch-hebräische

Theaterprojekt
Nemashim, arbeitet
als Regisseur, Schauspieler,

Autor,
Übersetzer und Dozent.

AufDeutsch sind von
ihm verschiedene

Publikationen beim

Apho r 1 s mA Ve. riagi n

Berlin erschienen, u.a.
2011 «Nemashim».
Ausserdem ist er
politisch aktiv, so in
der Bewegung
Tarabut Hithabrut.
abum idian@yahoo.de

Ausbruch aus der säkularen
Synagoge
Während einer Aufführung des Stückes

an ebendiesem Shoah Gedenktag, an
der vor allem Jugendliche verschiedenen

Schulen teilnahmen, produzierten
diese einen Tumult sondergleichen, der
seinen Höhepunkt erreichte, als ein
jüdischer Polizist im Ghetto einen
Ghettobewohner schwerstens misshandelte,
und ein paar Jugendliche ihn anfeuerten:

«Gut so! Gibs ihm!»
Die Schauspielerinnen schafften es,

das Stück zu Ende zu spielen. Aber während

des Applauses sagte der Schauspieler

Oded Leopold, der den Polizisten

spielte, den die Jugendlichen anfeuerten:
«Ich weiss, dass das, was ich jetzt sagen
werde, nicht für alle gilt. Aber ich hoffe,
dass in Euren Herzen etwas anderes vor
sich geht als was aus Euren Mündern
kam, denn ich schäme mich.» An diesem
Punkt wurde alles sehr still. «Nichts an
Eurem Verhalten war <cool>. Euer
Verhalten ist beschämend, beschämend vor
allem für Euch. Ihr habt das jüdische
Volk und das Gedenken der Shoah beleidigt.»

Es ist bestimmt schauerlich, was sich
dort abspielte, und ich möchte diese

Jugendlichen nicht verteidigen.Aber in dieser

säkularen Synagoge des Zionismus
und der neuen hebräischen Kultur fühlten

sich die Jugendlichen vielleicht
genauso, wie ich mich vor dreissig Jahren
in der Synagoge in Zürich oder in
Winterthur fühlte - gezwungen, an einer
Zeremonie teilzunehmen, die ihnen zuwider

ist, nur schon, weil die Sache der
Generation der Eltern so wichtig ist, und
sie hatten das Bedürfnis, gegen diese

institutionalisierte Religiosität zu rebellieren.

Zurückdrängung der Frauen
Zum Schluss: Es ist unmöglich, über den
Stellenwert der Religion in einer Gesellschaft

zu sprechen, ohne die Stellung der
Frau in der Gesellschaft zu betrachten.
Über Jahrzehnte hinweg brüstete sich Is¬

rael gegenüber seinen Nachbarn unter
anderem damit, dass die Frauen den
Männern gleichgestellt seien, wohingegen

bei den Arabern die Frauen immer
noch als Sklavinnen behandelt würden.
Ein wichtiger Bestandteil des
«Arabischen Frühlings» ist «die Intifada der
Frauen» mit verschiedenen Ausdrucksformen,

wie jene von Aliaa Magda El-
mahdy aus Ägypten und Amina aus
Tunesien, die mit ihren Nacktfotos die
muslimische Tradition provozieren, wie
der Kampf von Zainab Al-Khawaja in
Bahrain und die Kampagne zu ihrer
Freilassung oder wie die Kampagne gegen
sexuelle Misshandlungen in Ägypten.

Diese «Intifada» hat ihre
Vorgeschichte, wie etwa der Kampf der Frauen

in der palästinensischen Ersten Intifada

von 1987. Demgegenüber ist das

Image einer gleichberechtigten
israelischen Gesellschaft nicht nur falsch, die

jüdische Gesellschaft in Israel befindet
sich erst noch in einem deutlichen
Rückschritt, parallel zum steigenden Einfluss
des religiösen Establishments. Frauen
werden immer mehr aus dem öffentlichen

Leben verdrängt, Sängerinnen dürfen

zu verschiedenen Gelegenheiten
nicht mehr auftreten, denn die jüdische
Orthodoxie (die in Israel innerhalb der
jüdischen Religion eine Machtposition
einnimmt) hört in der Stimme einer Frau
eine verbotene erotische Einladung. In
Jerusalem gibt es mittlerweile getrennte
Buslinien, nicht nur für Israeli und
Palästinenserinnen, sondern auch für Männer

und Frauen.
Ohne Zweifel hatte Jeschajahu Lei-

bowitz mit seiner Prophezeiung recht:
Politische Unterdrückung und Messianismus

gehen Hand in Hand. Für Israel

gilt dasselbe wie für die arabische Welt:
Je stärker die politische Unterdrückung
ist, desto grösser wird der Einfluss eines
fanatischen Messianismus, der keineswegs

befreiend ist. Aber nicht diesen
Fundamentalismus, oder gar die Religion

als Ganzes, gilt es zu bekämpfen,
sondern die politische Unterdrückung. •

186


	Gesichter von Religion und Macht : Inszenierungen in Israel

