
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 107 (2013)

Heft: 4

Artikel: Rückwärts in die Zukunft : Fortschritt, Entwicklung und Gut Leben aus
interkultureller Perspektive

Autor: Estermann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Estermann

Rückwärts in die Zukunft
Fortschritt, Entwicklung und Gut Leben aus interkultureller

Perspektive

Die Wachstumsökonomie des Westens schlittert von Krise

zu Krise. Aufdem Spiel stehen Millionen von Menschen

und das Überleben des Planeten. Welche Alternativen
bietet das andine Konzept «Gut Leben»? Steht es im
Gegensatz zur christlich-jüdischen Geschichtsvorstellung
und Reich-Gottes-Idee? Odergibt es Berührungspunkte?

fosef Estermann hielt dieses Referat am 23. März 2013

am Romero-Tag in Luzern unter dem Motto «Gut Leben.

Nicht besser.»

Viele Indizien weisen darauf hin, dass

wir einer Zivilisationskrise globalen
Ausmasses entgegengehen. Es scheint,
als handle es sich nicht mehr einfach um
eine Reihe von konjunkturabhängigen
und vorübergehenden Krisen, wie etwa
die Finanzkrise von 2008, deren Folgen
wir bis heute spüren, oder die Lebensmittel-,

Umwelt- und Klimakrisen. Das
Bewusstsein wächst - im Süden wie im
Norden -, dass das neuzeitliche
abendländische Paradigma, das uns eine ganze
Reihe von vermeintlichen «Fortschritten»

gebracht hat, zutiefst in einer Krise
steckt. Und damit auch die wirtschaftlichen

und politischen Modelle, die aus
dieser Moderne hervorgegangen sind:
der (neo) liberale Kapitalismus und der
liberale demokratische Staat.

Am Abgrund
Zusammen mit diesem keineswegs
hoffnungsvollen Panorama erleben wir auch
eine moralische und spirituelle «Krise».
Sie hat einen grossen Teil der so genannten

christlichen Welt erfasst und wird
von hüben wie drüben (sei es zu Recht
oder nicht) mit der abendländischen
Zivilisation in Verbindung gebracht:
«Werteverlust», «geräuschloser Exodus aus
den Kirchen», «Skandale wegen sexuellem

Missbrauch» usw. Wenn man das

Christentum strukturell und lehrmässig
dem (griechisch-römischen) abendländischen

Zivilisationsmodell zuordnet -
wie es gewisse Kirchenoberhäupter zu
tun pflegen -, könnte die erwähnte Krise

in ihrerTalfahrt auch das Christentum
als solches in den Abgrund reissen.

Deshalb ist es unabdingbar, Alternativen

und deren spirituelle und religiöse
Wurzeln unter einem kritischen
interkulturellen Blickwinkel zu analysieren.
Es geht dabei auch um die Möglichkeiten,

die jüdisch-christlichen
Traditionen und kulturellen und zivilisatorischen

Strömungen in Richtungen zu
lenken, die nicht mit dem Mainstream
eines postmodernen und neoliberalen
Abendlandes übereinstimmen.Was heu-

118



te aufdem Spiel steht, ist nicht mehr länger

einfach die «Wohlfahrt» (wellfare),
wie es in den Jahrzehnten nach der
Katastrophe des Zweiten Weltkrieges und
der «Entwicklungsideologie» als Folge
der anschliessenden Neugestaltung der
Welt der Fall war. Heute muss die Frage
nach der Fortdauer des Lebens, des

menschlichen und nicht-menschlichen,
also der Zukunft des Planeten Erde, in
aller Schärfe gestellt werden.

1. Fortschritt als säkularisiertes Reich

Gottes
Seit der berühmten These von Max
Weber, dass der klassische Kapitalismus
(16. bis 18. Jahrhundert) das Ergebnis der
protestantischen Ethik von Askese und
Akkumulation sei, hat die Frage der
religiösen und theologischen Wurzeln des

abendländischen Zivilisationsmodells -
bis ins zwanzigste Jahrhundert vorwiegend

europäisch und dann stark US-
amerikanisch - immer grösseres Interesse

geweckt. Es ist kein Zufall, dass sich
chinesische Intellektuelle seit den neunziger

Jahren des 20. Jahrhunderts immer
stärker der Erforschung der theologischen,

spirituellen und philosophischen
Errungenschaften des Abendlandes
zuwandten, nicht etwa,um sich zum
Christentum zu bekehren, sondern um das

«Geheimnis des Wirtschaftswunders»
von Europa und den USA aufzudecken.

Fortschritt als Vervollkommnung
Die jüdisch-christliche Tradition hat im
Kontexteiner ungeschichtlichen und
deterministischen griechisch-römischen
Philosophie («Hellenismus») die
religiöse Konzeption des «menschlichen
Dramas» in einem historischen und
eschatologischen Sinne entwickelt. Die
Metapher des «Kreises» als Symbol der
zirkulären Konzeption der hellenistischen

Welt wurde durch jene der
«Linie», des Weges, der Pilgerschaft und des

Exodus ersetzt. Man entdeckte gleichsam

die «Geschichte» als Ort der
menschlichen Vervollkommnung, als

«Heilsperspektive» und als Szenarium
des Kommens des Gottesreiches. Die
Unterscheidung zwischen «Heilsgeschichte»

und «Profangeschichte» wurde

erst viel spätervirulent, auch wenn sie

von Augustinus und seiner
Zwei-Reiche-Lehre (civitas terrena: Staat, Welt;
und civitas caelestis oder Civitas Dei:
Gottesreich, Kirche) vorbereitet worden
ist.

Dieser lineare und progressive
Zeitbegriff (semitischen Ursprungs) bildet
zusammen mit der griechischen Vorstellung

ewiger und absoluter Wahrheiten
die eigentliche Matrix der abendländischen

Zivilisation und deren Drang,
«voranzukommen» und «sich zu
entwickeln».

Während die Begriffe «Fortschritt»
und «Entwicklung» - im Sinne einer
organischen und pädagogischen Verwendung

- bis anfangs des 18. Jahrhunderts
untrennbar mit religiösen, spirituellen
und ethischen Aspekten des Menschen
und der Menschheit verbunden und
integraler Bestandteil des Vermächtnisses

von Humanismus und Aufklärung
waren, traten der Positivismus, Marxismus
und Liberalismus mit einer zunehmend
«materialistischen» und «konsumorientierten»

Position in Erscheinung. Für
das Mittelalter bestand der wahre
«Fortschritt» in einem Prozess ethischer und
religiöser Vervollkommnung (das
Bemühen um die so genannte
«Heiligung»), das eigentliche Ziel pflegte man
als «ewiges Leben» zu bezeichnen.

Deshalb wurde - noch verstärkt
durch die augustinische Lehre der beiden

«Reiche» - das Ideal der Abschwörung

an die «Welt» (Reichtum, Ruhm,
Leidenschaften, Macht) propagiert, um
«die Seele zu retten», und zwar durch
Übungen in Keuschheit, Askese und
Kontemplation. Paradoxerweise war
das in wirtschaftlicher Hinsicht
«kollektivistischste» Zeitalter der europäischen
Geschichte, das Mittelalter, in eschato-

logischer Hinsicht das «individualistischste».

s *-
V,

JosefEstermann ist
Theologe und Philo-
s oph. Er arbei te te m 11

der Bethlehem Mission
Immensee von 1990 bis

1998 in Peru und von
2004 bis 2012 als natio-
n a le r Koo rdi n a to r i n

Bolivien. Von 1998 bis

2004 arbeitete er als
D1 rek to r des Mi ss 1 o ns

wissenschaftlichen
Instituts Missio e.V. in
Aachen. In Bolivien
dozierte undforschte
JosefEstermann am
Instituto Superior
Ecumènico Andino de

Teologia (ISEÄT) in La
Paz und nahm Lehr

auftrage an verschiedenen

Universitäten
wahr. Heute leitet er das

RomeroHaus Luzern.
leitung@ rom e rohaus.ch

119



Reich Gottes: Ende der Geschichte

Die abendländische Moderne hat von
der jüdisch-christlichen Tradition
sowohl den Drang zur individuellen
Vervollkommnung der Person, als auch die
Idee des «Reiches Gottes» geerbt. Letztere

erfuhr aber einen schleichenden
Prozess von «Säkularisierung» und
«Materialisierung», bei dem die Idee der

«spirituellen Erlösung der Seele» in den
exklusiven Bereich des Religiösen und
Kirchlichen verbannt wurde. Das
vorherrschende lineare und fortschrittliche
Zeit-Paradigma, das von der biblisch-semitischen

Vorstellung herrührt, wurde
immer mehr im Sinne einer «Eschatologie

der Diesseitigkeit» interpretiert und
fächerte sich in unterschiedliche
Geschichtsphilosophien und Wirtschaftsmodelle

auf, welche die materielle
Vervollkommnung des Menschen in den

Vordergrund stellen. Sowohl die
Philosophie von Hegel, der marxistische
Historische Materialismus als auch der
wirtschaftliche Liberalismus und der klassische

Positivismus zielen auf eine
«Säkularisierung» (oder «Verweltlichung») des

christlichen Gottesreiches und der
prophetischen Utopien der Hebräischen
Bibel ab.

Was in der Folge als «Fortschritt»
bezeichnet wird, ist nicht mehr länger die
romantische Idee einer humanistischen
und ganzheitlichen Erziehung des

Menschengeschlechtes (Herder), noch die
«Absage» an die Welt und das «Fleisch»

(Reformation), sondern die Akkumulation

von Gütern, die Mechanisierung
der Produktion und der Komfort des

alltäglichen Lebens. Der «Punkt Omega»
der jüdisch-christlichen Eschatologie
wird als «klassenlose Gesellschaft»,
«unbeschränktes Wachstum» und «Ende
der Geschichte» umgedeutet. Die damit
einhergehenden Geschichtsphilosophien,

von Augustinus bis Fukuyama,
unterstreichen die Idee, dass sich die
Menschheit auf einem Weg (die ehemalige

religiöse «Pilgerschaft») von einer
Zeit der Unreife hin zur Fülle und Reife

befinde. Oft werden dabei Metaphern
verwendet, die pädagogische, religiöse
und organische Bedeutung haben: von
der «Kindheit» (Mittelalter) zum
«Erwachsenenalter» (Moderne), vom Reich
der Finsternis zum Reich des Lichts,
vom Samen zur Frucht, vom Einge-
bettet-sein in und der Abhängigkeit von
der Natur zum «Reich der Freiheit».

Ewige Wiederkehr des Gleichen
Das 19. Jahrhundert zeichnet sich in
Europa durch seinen Optimismus aus: Die
Verwirklichung der grossen Utopien der
Menschheit stehe unmittelbar bevor,
und zwar dank des «Fortschritts», den
das Menschengeschlecht mache. In
wirtschaftlicher Hinsicht versprachen
sowohl der Kapitalismus als auch der
Sozialismus das Verschwinden der
körperlichen Arbeit,die Ausrottungvon
Armut und Hunger, aber auch die volle
Freiheit, soziale, politische und Gender-
Gerechtigkeit. Der Transmissionsriemen
dieser Ideale war die Bildung, zusammen

mit einem Geist des «Vorankommens»

und des «Verzichts» (protestantische

Ethik). Nur ein paar Unentwegte
erhoben die Stimme des Protestes und
der Warnung und sagten den Untergang
und Betrug der Fortschrittsideologie
voraus, indem sie die «ewige Wiederkehr

des Gleichen» (Nietzsche) oder die
Verdorbenheit des Menschen durch den
materiellen Wohlstand und die Zivilisation

(Rousseau) predigten.

2. Der zeitgenössische «Entwicklungsdiskurs»

Nach den «Traumata» der beiden
Weltkriege, die das Abendland an den Rand
des Abgrundes geführt hatten, bekam
der «Fortschritt» des Menschengeschlechtes

eine andere Dimension und
einen neuen Namen: Der
«Entwicklungsdiskurs» entsteht, und mit ihm die

Unterteilung derWelt in eine erste, zweite

und dritte. Über Nacht erwachten
zwei Drittel der Menschheit als in Bezug
auf die industrialisierten Nationen des

120



Nordens «Unterentwickelte» und
«Dritte-Welt-Bürgerinnen». Mit dem
«Entwicklungsdiskurs» greift das Abendland
den Optimismus des 19. Jahrhunderts
wieder auf, reinigt aber die «sozialen»
oder gar «sozialistischen» Ideen von
jeder Art von religiösem Messianismus.

Entwicklung ist Wachstum
Der «Entwicklungsdiskurs», der seinen
«Ort» im Leben hat - eine Pflanze oder
ein Kind «entwickeln» sich - wird
verschiedenen reduktionistischen
Anpassungen unterworfen. Zuerst einmal wird
«Entwicklung» im Sinne des
«wirtschaftlichen Wachstums» definiert, das

aufgrund der Indikatoren des

Bruttosozialprodukts (BSP) und der
Zentralbankreserven zu bemessen ist, vor allem
aber durch die Fieberkurven der Börsen
und des Shareholder Value. Zudem gelten

Industrialisierung und Technifizie-

rung der Gesellschaft als unabdingbare
Bedingung einer «entwickelten
Gesellschaft», wodurch traditionelle agrarische

Gesellschaften ipso facto in der
«Unterentwicklung» verhaftet bleiben.

Das frühere «Reich Gottes» wird für
einen Teil der Menschheit zu einem
Konsum- und Verschwendungsparadies
pervertiert, während die übergrosse
Mehrheit zu einer säkularisierten «Hölle»

voller Armut, Misere, Krankheit und
Unkenntnis verdammt ist. In der zweiten

Hälfte des 20. Jahrhunderts wird
deutlich, dass die «Entwicklung» des

abendländischen Menschen (homo oc-
cidentalis) nur dankder «Unterentwicklung»

einer Masse von immer ärmeren
und überflüssigeren Menschen erfolgt.
Der kapitalistische Neoliberalismus gipfelt

in der zynischen Konsequenz, dass

der Mensch zum eigentlichen Störfaktor
seiner vollen Entfaltung wird: Die
Armen dieser Welt verhindern, dass sich
das «vollkommene Reich des Marktes»
ohne Intervention und Steuerung
verwirklichen kann, als ob es sich um Gott
selber handelte.

Aufder Horror-Achterbahn
In den letzten zwanzig Jahren ist es

immer offensichtlicher geworden, dass das

propagierte Ideal einer konsumistisch
und materialistisch orientierten
«wirtschaftlichen Entwicklung» keineswegs
globalisierbar ist. Mit der «Unausweichlichkeit»

des Marktes und dessen
«unsichtbarer Hand» befinden wir uns auf
einer absoluten Horror-Achterbahn:
«Lasst uns diese Seifenblasen an
unglaublichem Luxus geniessen, bevor die
Welt zusammenbricht und uns die neuen

< Barbarem der Dritten Welt über-

7">

V
m

j"*^
rennen». Dieses Grundgefühl ist nicht
so verschieden von jenem, das in Rom
im 5. Jahrhundert angesichts der
bevorstehenden Invasion durch die europäischen

«Barbaren» geherrscht haben

mag. Nur steht heute nicht mehr bloss
das abendländische Modell der
«Entwicklung» auf dem Spiel, sondern das
Überleben der Menschheit und der
Biosphäre unseres Planeten Erde.

Angesichts der Erosion menschlicher
Werte und Perspektiven, die über ein
bequemes Leben im Überfluss hinausgehen,

kann man im Abendland eine
Renaissance von Religion und Spiritualität
beobachten. Sie kommt oft esoterisch
daher und ist zudem aufden Bereich des

Individuums zugeschnitten (New Age).
Das postmoderne Gefühl, dass die grossen

«Erzählungen» der Moderne uns in

Pachamama

121



eine Sackgasse geführt hätten, zeigt sich
auch in der Kritik von Altermundia-
listen (nach dem Motto der Zapatisten
Mexikos und des Weltsozialforums: «eine

andere Welt, alter mundus, ist
möglich») am «Entwicklungsdiskurs» und
der vermeintlich linearen Entwicklung
der Menschheitsgeschichte. Das
«unbeschränkte Wachstum» der neoliberalen
Wirtschaft, ein Fatalismus im Quadrat,
erweist sich als krebserregend, und zwar
sowohl für den individuellen
Konsumenten, die individuelle Konsumentin
als auch für die Gesellschaft als solche.

Eine um die andere Krise zeigen uns
augenscheinlich, dass sich die «Entwicklung»

Made in the West in voller Fahrt
auf einen Tunnel ohne Ausgang oder
einen Abgrund zubewegt.

Vom Zug abspringen
Gleichzeitig aber ist ein Grossteil der
Bevölkerung der so genannten «Dritten
Welt» und der «unterentwickelten»
Länder nach wie vor überzeugt, dass die
«Entwicklung» - eine fast religiöse
Metapher - durch noch grössere Opfer und
eine Industrialisierung um jeden Preis
erreicht werden kann. Die
Fernsehzuschauerinnen lassen sich tagtäglich
von den unerreichbaren Reichtümern
der «entwickelten» Welt einlullen. Der
formale «Kolonialismus» des 16. bis 19.

Jahrhunderts ist durch einen viel
effizienteren und überzeugenderen «Neo-
Kolonialismus» ersetzt worden: «Wir
müssen uns um jeden Preis entwickeln
und die Fesseln der Vormoderne
abstreifen, wie es die einheimischen
Kulturen, die gemeinschaftlichen
Beziehungen und die solidarischen
Wirtschaftsformen sind.»

Heute leben wir tatsächlich in einer
Zeit der «Ungleichzeitigkeiten», im
Sinne einer viel grösseren Zivilisationskrise,

einer unglaublichen Verwirrung
und einer weit stärker aus den Fugen
geratenen Welt, als dies zu Zeiten vor
dem Kolonialismus der Fall gewesen ist.
Während die grossen Massen (ein¬

schliesslich der sogenannt «linken»
Regierungen) mit aller Kraft den Zug der
«abendländischen Entwicklung» (massive

Industrialisierung, Ausbeutung der
Bodenschätze, beschleunigter Konsum)
anschieben, springen andere von diesem

gleichen Zug und bewegen sich gegen
den Strom, indem sie von einer «anderen

möglichen Welt» reden. In diesem Kontext

ist das «Wiedererwachen» des

Indigenen zu verorten. Viel stärker als ein
«Wiedererwachen» ist es ein Sichtbarwerden

einerWirklichkeit,die schon
immer existiert hat, aber einfach geleugnet
wurde. Teil der dabei vorgeschlagenen
Alternative ist der Begriff des «Gut
Lebens» (Vivir Bien).

3. Das «Gut Leben» zwischen Ideal
und Wirklichkeit
Die Idee des «Gut Leben» ist keine neue
Idee und auch nicht der andinen Welt
und noch viel weniger der Aymara-Kul-
tur vorbehalten. Im Abendland hat
Aristoteles das Ideal des «Guten Lebens»

(éubios) als ein Leben in der Mitte von
zwei Extremen grundgelegt; es handelt
sich um ein Ideal für den «freien Mann»,
also den erwachsenen Mann, der in der
Polis lebt und ein Grundstück besitzt.
Das «Gute Leben» war weder für die
Frauen, noch für die Kinder, Sklaven,
Ausländerinnen oder Nicht-Bürger (also

Bewohneraufdem Land ohne Stimm-
und Wahlrecht) bestimmt. Es handelt
sich um ein sehr eingeschränktes und
extrem individualistisches Ideal. Der
Epikureismus nahm dieses Ideal später
wieder aufund interpretierte es im Sinne
der «Unerschütterlichkeit» (Ataraxie)
der Seele, auch wenn er es mit dem
hohen Wert der Freundschaft angereichert
hat. Die abendländische Postmoderne

greift dieses Ideal der abendländischen
Antike erneut auf, aber diesmal in
einem konsumistischen Sinn als ein
«bequemes, angenehmes Leben im
Überfluss». So passt das postmoderne «Gute
Leben» sehr gut zu den neoliberalen
Ideologien von «Wachstum» und «Fort-

122



schritt». Metaphorisch prägnant kommt
dies im Namen des US-amerikanischen
Elektrogeräte-Unternehmens LG zum
Ausdruck, bekanntlich die Abkürzung
für Life is Good.

Im Rücken die Zukunft
Der Ansatz des «Gut Leben» (und nicht
des «Guten Lebens»), wie er seitens der

indigenen Kulturen Abya Yalas (so die

indigene Bezeichnung für «Amerika»)
und anderer Kontinente vorgebracht
wird, hat im Unterschied zum Ideal von
Aristoteles, Epikur oder Baudrillard
einen völlig anderen philosophischen und
weisheitsmässigen Hintergrund. Die
indigenen Kosmovisionen von Abya Yala

teilen weder die kreisförmige Konzep-

Daraus ergibt sich die Idee einer
«rückwärtsgewandten Utopie»: Ein Ideal,

das aus einer unabgeschlossenen
Vergangenheit hervorgeht, die in sich
nachhaltige, mit der Natur, der gesamten
Menschheit und den künftigen Generationen

vereinbare Alternativen zu bieten
hat. Diese «Utopie» inkarniert sich im
amerindianischen «Gut Leben» und hat
kulturelle, wirtschaftliche, soziale,
spirituelle und politische Auswirkungen.
Dieses Ideal wurde in den neuen
Staatsverfassungen von Bolivien (2009) und
Ecuador (2008) aufgenommen und ist
Teil der politischen Richtlinien der
bolivianischen Regierung, vor allem im
Vizeministerium für Strategische
Planung. Aber was besagt denn dieses Ideal,

\v
C-

*

tion der griechisch-römischen Welt,
noch das lineare und progressive
Zeitverständnis der jüdisch-christlichen
Tradition. Vielmehr gehen sie von einem
zyklischen Begriff der Zeit aus, wie er
sich in der Metapher der Spirale spiegelt
und durch die Merkmale von Diskontinuität

(pachakuti), Umkehrbarkeit,
Qualität und Heterogenität zum
Ausdruck kommt. Für den andinen
Menschen liegt die Zukunft (qhipa pacha)
hinten (qhipa) und die Vergangenheit
(naira oder nawpa pacha) vor uns. Man
hält die Augen (naira; nawi) aufdie
Vergangenheit gerichtet, die bekannt ist und
somit Orientierungshilfe für den Weg,
aber man geht im Rückwärtsgang in eine
unbekannte Zukunft (im Rücken).

und in welchem Masse ist es operatio-
nalisierbar?

Köstlich leben als Alternative
Der Begriff des «Gut Leben» wurde von
einigen Aymara-Intellektuellen als

Übersetzung von suma qamana lanciert und
ins Ketschua, je nach Region als allin/
sumaj/sumak kawsay, sowie ins Guarani
als ivi maräei oder teko kavi übertragen.
Auf akademischer Ebene herrscht zwar
bezüglich der Akzeptanz und Richtigkeit

dieses Begriffs in der indigenen
Welt eine gewisse Uneinigkeit.Dennoch
wurde der Begriffnicht nur in die neuen
Staatsverfassungen von Bolivien und
Ecuador aufgenommen, sondern er hat
in letzter Zeit auch eine unerwartete Re-

Der bolivianische
P ras 1 den t Evo Mo ra les :

Mit dem Konzept
«Gut leben» sucht er
die Regierungsführung
im Gleichgewicht und
Harmonie.

123



sonanz in der Debatte um Alternativen
zum neo-kapitalistischen Modell und
den vielen Krisen bekommen, die die
Welt erschüttern.

Das linguistische Problem der
Übersetzung von «Gut Leben» bedürfte einer
längeren Ausführung, hier nur einige
Hinweise. Die spanische Übersetzung
als Vivir Bien (Bolivien) oder Buen Vivir
(Ecuador) und dessen Übertragung ins
Deutsche als «Gut Leben» oder «Gutes
Leben» sind sehr problematisch und
widerspiegeln nur einen Teil dessen, was
das amerindianische Original beinhaltet.

Beim Begriffdes «Lebens» (qamana)
in der Aymara-Version des suma qama-

-e"*rt«i»*#ä^ Im*>m
m

* *

K

Marschfür die Würde,
Bolivien 2001.

na handelt es sich nicht um ein Substantiv,

sondern um ein Verb, was im
Spanischen als Vivir in Abgrenzung zu Vida
hervorgehoben, im Deutschen aber
vollständig eingeebnet wird («Leben»).
Zudem bezeichnet der Begriff qamana, im
Unterschied zu ähnlichen Begriffen
(Jakarta), das über die Gegenwart und das

Individuum hinausgehende Leben im
Sinne einer «Konvivenz». Der Begriffst-
ma, der in diesem Zusammenhang als

Adverb und nicht als Adjektiv verwendet

wird - deshalb wird dem Begriff
Vivir Bien der Vorzug vor dem
adjektivischen Buen Vivir gegeben -, stammt
aus dem Sprachspiel des Essens und
Trinkens und meint «köstlich», «gut»,
«fein», «lecker». Die hier vorgeschlagene
etwas holprige Übersetzung als «Gut Le¬

ben» kommt der ursprünglich
indigenen Bedeutung am nächsten.

Die Güte des Ganzen
Erstens spiegelt das suma qamana oder
allin kawsay eine nicht-anthropozentrische

und nicht-biologistische Auffassung

des «Lebens», sondern eine kos-
mozentrische und holistische. Dies
bedeutet, dass es für die indigenen
Kosmovisionen und Philosophien keine Scheidung

oder Dichotomie gibt zwischen
dem, was Leben hat («Lebewesen») und
dem, was (dem Abendland zufolge) kein
Leben hat («unbelebte Materie»). Der
Kosmos oder die Pacha ist ein lebendiger

Organismus, dessen «Teile»
zueinander in enger Beziehung und Inter-
dependenz stehen, und zwar so, dass

sich das Leben oder die «Lebendigkeit»
je nach dem Grad des Gleichgewichts
oder der Harmonie untereinander
bestimmen lässt. Deshalb unterscheidet
sich dieser Ansatz radikal vom
abendländischen Paradigma eines Individualismus

oder Atomismus, der von der
Selbstgenügsamkeit der vereinzelten
«Substanz» ausgeht und - in der
kapitalistischen Wirtschaftstheorie - eine
konfliktive Anthropologie des Wettbewerbs

vertritt.
Das amerindianische «Gut Leben»

misst die «Güte» eines jeden Elementes

aufgrund der «Güte» des Ganzen, das

heisst, das «Leben» hängt grundsätzlich
vom «Zusammen-Leben» in einem
anthropologischen, ökologischen (oder
«ökosophischen») und kosmischen
Sinne ab. Man kann in strengem Sinne
nicht von einem «Guten Leben» von
Personen) reden, einem Drittel der
Menschheit, wenn andere in der Misere
oder unter der Herrschaft anderer leben.
Deshalb geht es dem «Gut Leben» auch
nicht um ein «besseres Leben», weil in
einer endlichen und durch Ressourcen,
Raum und Zeit begrenzten Welt die
Erhöhung der Lebensqualität bei Einigen
zur Verschlechterung derselben bei
Anderen führt. Dies ist genau die Gesetz-

124



mässigkeit, die sich im Prozess der
«Entwicklung der Unterentwicklung» zeigt,
mit dem Dogma derkapitalistischen Logik

von Wettbewerb und Ausschluss.

Mit allem im Gleichgewicht
Zweitens umfasst das «Leben» und das

Ideal des «Gut Leben» auch die
nichtmenschliche Natur und den gesamten
Kosmos, der die spirituelle und religiöse
Welt mit einschliesst. Es gibt keine soziale

und wirtschaftliche Gerechtigkeit, also

eine Harmonie unter den Menschen,
wenn zugleich das ökologische und
transgenerationelle Gleichgewicht in
Mitleidenschaft gezogen wird. Deshalb
zielt das Ideal des «Gut Leben» auf ein
harmonisches Zusammenleben des

Menschengeschlechtes mit seiner natürlichen

Umwelt, der spirituellen Welt und
den zukünftigen Generationen ab.
Wirtschaftliche und politische Prinzipien,
welche die Lebensgrundlagen zukünftiger

Generationen zerstören (eine Art
von après nous le déluge) und welche

Luxusgütern den Vorzug vor Basisgütern
und vor ethischen und spirituellen Werten

geben, sind weder vernünftig noch
nachhaltig.

Drittens stellt das amerindianische
Ideal des «Gut Leben» die abendländische

Ideologie des «Entwicklungsgedankens»

und die ideologischen
Prinzipien des neoliberalen «unbeschränkten
Wachstums» radikal in Frage. Der wahre
«Fortschritt» besteht weder in einer

quantitativen Anhäufung von Konsum-
und Produktionsgütern, noch in der Ge-

winnmaximierung eines Unternehmens,
sondern im Mass der gerechten und
gleichmässigen Verteilung des bestehenden

Reichtums und im vernünftigen und
«pachasophischen» (gemäss der holisti-
schen Ordnung des Kosmos) Gebrauch
der natürlichen und menschlichen
«Ressourcen». Es gibt keinen «Fortschritt»,
wenn einige zurückbleiben oder gar als

«überflüssig» gelten.Der irrsinnige Wettlauf

des «Wirtschaftswachstums» und
des ungebremsten Konsumzwangs um

jeden Preis führt nicht zu mehr
«Fortschritt», sondern zu einem unausweichlichen

«Rückschritt» des Lebens. Ergebnis

ist eine katastrophale Zerstörung des

kosmischen Gleichgewichts, die in den

Augen der indigenen Welt zu einem
Pachakuti,einerkosmischen Umwälzung
«apokalyptischen» Ausmasses fuhrt.

4. Eine unerwartete Begegnung
Trotz der grossen paradigmatischen
Unterschiede zwischen dem jüdisch-christlichen

und dem amerindianischen Modell

hinsichtlich «Entwicklung» und
«Fortschritt» ist das indigene Ideal des

«Gut Leben» nicht so weit entfernt vom
christlichen Ideal des «Lebens in Fülle»
(Joh 10,10) und dessen, was das der
biblische Begriffdes «Reiches Gottes»
beinhaltet. Wir haben gesehen, dass dieses

Ideal-Wirklichkeit- im Sinne des «Schon

und Noch-Nicht» - von der abendländischen

Moderne «entfuhrt» wurde, und
zwar in einem Sinn, der dem Selbstverständnis

des historischen Jesus und der
ersten christlichen Gemeinschaften
diametral entgegengesetzt ist. Unter der
griechisch-römischen «Rationalität» und
deren Säkularisierung zu Beginn der
abendländischen Neuzeit (dank der
Eroberung von Abya Yala) wurde dieses

Ideal von einem übertriebenen
Individualismus, einem Ökonomismus der
menschlichen Beziehungen und einem
überheblichen und blinden Anthropo-
zentrismus bestimmt, ausgedrückt im
eschatologischen Mythos des «Endes der
Geschichte» im kapitalistischen Paradies
des Freien Marktes.

Solidarisch und barmherzig
Die ersten christlichen Gemeinschaften
verstanden das Ideal des «Gut Leben» -
in semitischer Abwandlung - als ein
wirtschaftlich-spirituelles Zusammenleben

und Teilen. In der besten prophetischen

Tradition legten sie eine
Alternative zum geltenden Regime des

Römischen Reiches vor, welches das

«Aristokratische» (also die Perspektive

125



Neue Verfassung
Bolivien, 2009 (Bilder:
Archiv J Estermann).

der «Besten») auf Kosten einer
«untermenschlichen» Mehrheit hochhielt.
Diese Alternative bestand nicht darin,
eine Vermehrung der Reichtümer und
Bequemlichkeit anzustreben, sondern
die (Neu-)Verteilung dessen, was die Erde

hervorbringt und der Mensch kultiviert

- der Güter, die das Leben fördern
und schliesslich zu einer «kommunistischen»

Gesellschaft ohne Privatbesitz
führen (der eben den Anderen etwas

«wegnimmt» [privare]). Die damit
einhergehende Anthropologie hebt den
solidarischen und barmherzigen Charak-

schen Triumphbögen und die zeitgenössischen

Börsen zum Ausdruck bringen.
Der Ansatz des «Gut Leben» in

amerindianischer Perspektive drückt
sich oft in offenem Widerspruch zum
abendländisch-christlichen Paradigma
aus (als ob das Christentum ein Synonym

für das Abendland wäre), ohne
zwischen einem «befreienden» und einem
«unterdrückenden» Traditionsstrang
desselben zu unterscheiden. Das Ideal des

«Gut Leben» ist eine Infragestellung aller
Versuche, die menschliche «Utopie» im
Sinne von Ausschluss, Konkurrenzden-

A«
¦'..

CI
*M*2

ter des Menschen hervor im Gegensatz
zu den vermeintlich «angeborenen»
Merkmalen von Egoismus und
Konkurrenzdenken im griechisch-römischen
und später kapitalistisch-liberalen
Paradigma.

Selbst das Ideal der Harmonie mit
dem Kosmos - das dem amerindiani-
schen «Gut Leben» inhärent ist - findet
seine Parallele im christlichen Ideal des

«Reiches Gottes»: die gesamte Schöpfung

befindet sich in Geburtswehen, der
Löwe legt sich zum Lamm, das Kind
spielt mit der Schlange. Das heisst, das
menschliche Leben setzt sich nicht auf
Kosten der Natur durch. Es gibt weder
Sieger noch Besiegte, wie es die römi-

ken und Ungleichgewicht zu verwirklichen.

Es stelltdie lineare und quantitative
Konzeption von «Fortschritt» in Frage.
«Gut Leben» versteht «Entwicklung» als

einen organischen Prozess von Reifung,
in Übereinstimmung mit allen
Elementen der kosmischen Ordnung, um so

zur «Fülle» dessen zu gelangen, was die
Pacha, die Schöpfung oder das Reich
Gottes umfassen. •

126


	Rückwärts in die Zukunft : Fortschritt, Entwicklung und Gut Leben aus interkultureller Perspektive

