
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 107 (2013)

Heft: 4

Artikel: Spiritualität des Gemeinwesens

Autor: Kahl, Brigitte / Rehmann, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weshalb finden zeitgenössische Mega-
kirchen und ihr Evangelium des
individuellen Wohlbefindens mehr
Anhängerinnen als die Versammlungen der
Linken? Und warum verzeichnen Yoga-
und Tai Chi-Kurse ein kontinuierliches
Wachstum, während die traditionellen
Kirchen ihre Mitglieder verlieren? Wie
kann Spiritualität Menschen «im
Aufbruch» ausserhalb der Mauern etablierter

Religionen, Parteien und Institutionen

auf neue Weise zusammenführen?
Die Anonymen Alkoholiker in den USA
können als spirituelle Massenbewegung
mit religiösen Obertönen bezeichnet
werden. Wie passt das alles zusammen?

Sobald wir uns daranmachen, uns eine

andere Welt jenseits des Kapitalismus
vorzustellen, merken wir, dass die
Bereiche des Religiösen und Spirituellen
vielfältig umstrittene Schauplätze sind
und etwas verwirrend Paradoxes an sich
haben. Haben fortschrittliche Menschen
eine Möglichkeit, die Sehnsüchte und
die Energien spiritueller Praxis für
diesseitige Projekte ökonomischer Demokratie

und sozialer Befreiung in
Anspruch zu nehmen und umzuprägen?
Versuchen wir eine Bestandesaufnahme.

In Lateinamerika haben antikapitalistische

Bewegungen und Befreiungstheologien

seit den sechziger Jahren
immer wieder Wege für gemeinsame
Aktionen und Bündnisse gefunden. In
den USA und Europa hingegen ist die

Beziehung zwischen religiösen Gemeinschaften

und der sozialistischen Linken
vornehmlich charakterisiert durch eine
tiefe politische und kulturelle Kluft.
Viele religiöse Menschen identifizieren
den Sozialismus (und speziell den
Marxismus) wenn nicht gar mit dem Teufel
auf Erden, so doch mit einem eng
verstandenen «Materialismus» sowie mit
einem oberflächlichen Optimismus, der
die existenziellen, kulturellen und
spirituellen Dimensionen des menschlichen
Lebens nicht versteht.

Für viele Marxistinnen auf der anderen

Seite sind religiöse Menschen von

Brigitte Kahl / Jan Rehmann

Spiritualität
des Gemeinwesens
Wo sich Religion und Marxismus treffen

Immer wieder qualifizieren Linke Religion und
Spiritualität als irrational oder reaktionär ab. Und doch

gibt es positive Erfahrungen in Bündnissen mit religiös

geprägten Menschen. Religion ist nicht einfach Religion,
sie kann die Sehnsucht nach einer solidarischen

Gemeinschaft nähren. Die Auseinandersetzung mit der

Religionskritik von Marx selber eröffnet überraschende

Perspektiven. Ergibt sich gar eine gemeinsame
widerständige Spiritualität von säkularen und religiösen
Me ns ch en, die fü r soziale Gerech tigke it kämpfen

105



vorneherein an der Nase herumgeführt,
in einer irrationalen Weltsicht gefangen
und von den Mächtigen manipuliert.
Kommt es zu Begegnungen mit
fortschrittlichen Gläubigen, wird in der Regel

deren moralisches Engagement
anerkannt, zugleich aber bedauert, dass es

nicht auf einer soliden «wissenschaftlichen»

Grundlage gründet. Aus dieser

Perspektive scheint der Begriff
«Spiritualität» auf einen egozentrischen
Individualismus hinauszulaufen. Er wird
assoziiert mit der Vernachlässigung
sozialer Realitäten und dem Versuch, den
Realitäten des wirklichen Lebens zu
entfliehen.

Diese Blockade schadet beiden Seiten.

Religiöse Menschen erkennen nicht,
dass der Kampf gegen Unterdrückung
und Ausbeutung und die Hoffnung auf
eine andere Welt - nicht erst im Himmel,
sondern hier auf Erden - ein
Kernbestandteil ihrer eigenen Gründungsschriften

und Traditionen darstellt. Und
die Linken realisieren nicht, dass sich
gerade die Unterdrückten, die Geknechteten

und die Armen in Scharen den
Religionen zuwenden, wo sie Hilfe und
Trost suchen. Wenn linkes Engagement
Religion und Spiritualität in solch
allgemeiner Art und Weise abqualifiziert,
läuft es Gefahr, zu einer intellektua-
listischen und letztlich elitären
Grundhaltung zu werden, die jede Verbindung
zum Alltagsverstand des Volkes verloren
hat. Wie wir von vielen historischen
Beispielen, beispielsweise von der Roo-
sevelt-Ära, der Bürgerrechtsbewegung
oder von gegenwärtigen Armenbewegungen

lernen können, gibt es jedenfalls
in den USA keine Möglichkeit eines
stabilen und verankerten progressiven
Bündnisses ohne eine dynamische
religiöse Komponente. Es muss den
Sozialistinnen klar sein, dass jede Vorstellung,
ein «community organizing» oder den
Aufbau einer breiten sozialen Bewegung

gegen oder ohne die Kirchen und religiösen

Gemeinschaften zu bewerkstelligen,

eine naive und hohle Illusion wäre.

Blumen an der Kette: die Religionskritik

von Marx
Ein Teil der geschilderten Blockierung
geht zurück auf ein tief verwurzeltes
Missverständnis darüber, was Karl Marx
über Religion wirklich sagte. Ein Blick
zurück auf seine Religionskritik zeigt,
dass dort viel mehr zu holen ist, als manche

Christinnen und Marxistinnen
glauben. Es handelt sich nicht einfach

um eine Zurückweisung von Religion
als «Opium», «falsches Bewusstsein»
oder reines Manipulationswerkzeug in
den Händen der herrschenden Klassen.

Keine Auseinandersetzung mit der

Religionskritik von Marx kommt um
seine berühmte Definition von Religion
als dem «Opium des Volks» herum. Dieser

Begriff wurde sowohl von Kirchen
als auch von Marxistinnen zum Beweis
dafür benutzt, dass eine ernsthafte
Zusammenarbeit keine Chance hat. Wenn
wir allerdings die dem Opium-Zitat
unmittelbar vorangehenden beiden Sätze

in Betracht ziehen, ändert sich das Bild
erheblich: «Das religiöse Elend ist in
einem der Ausdruck des wirklichen
Elendes und in einem die Protestation

gegen das wirkliche Elend. Die Religion
ist der Seufzer der bedrängten Kreatur,
das Gemüt einer herzlosen Welt, wie sie
der Geist geistloser Zustände ist. Sie ist
das Opium des Volkes.» (MEW 1,378)

Marx vergleicht Religion in diesem

Zusammenhang auch mit den «imaginären

Blumen» an einer «Kette», die die
Menschen in Gefangenschaft hält, und
er stellt sich eine Gesellschaft vor, in der
die Menschen «die Kette abwerfe [n] und
die lebendige Blume breche[n]» (379).
Marxverfolgt diesen poetischen
Gedankengang nicht weiter. Aber sobald man
seine Beschreibungen ernst nimmt,
eröffnet sich ein neuer Frageraum, der mit
dem Bild eines religionsfeindlichen
Theorieansatzes nicht mehr vereinbar ist.
Ist nicht das «Seufzen der bedrängten
Kreatur» der eigentliche Stoff und die

Rohenergie, aus denen Spiritualität
immer wieder neu entsteht? Dabeiverdich-

106



ten sich die «Seufzer» zu Klagen, Gebeten,

Symbolen und Ritualen, welche
wiederum die Grundlage bilden für
kollektive und individuelle Erinnerung,
Trost und Lebensbewältigung,aber auch
für den Widerstand der ausgebeuteten
und marginalisierten Klassen. Wie
könnte einer herz- und geistlosen Welt
Widerstand geleistet werden ohne das

Potenzial, das Marx als dessen «Gemüt»
und «Geist» beschreibt? Und ist es nicht
gleichzeitig möglich, dass die religiösen

«Blumen» an der Kette als ein
«Vorschein» (um einen Begriff von Ernst
Bloch aus seinem Prinzip Hoffnung zu
verwenden) der Blumen ohne Ketten
wahrgenommen werden und so die
Träume und Hoffnungen einer besseren
Welt lebendig halten? Können
Sozialistinnen das Religiöse als Marginalie
abtun, wenn dieses eine hauptsächliche
Form darstellt, in der der Protest gegen
reales Elend und Leiden ausgedrückt
wird?

Anstatt die Religion zu denunzieren,
führt uns Marx zu einem differenzierten
und dialektischen Verständnis von Religion

als einem Feld von Widersprüchen
mit sowohl potenziell aktivierenden als

auch lähmenden Kräften (das Opiumzitat
zielt dabei auf die letzteren). Damit

nimmt er vorweg, was Antonio Gramsci
in seinen Gefängnisheften als
«Alltagsverstand» beschreibt, nämlich eine
Verbindung in sich widersprüchlicher und
zusammenhangsloser Elemente, die
weitaus uneinheitlicher sind, als sich die
Leute allgemein bewusst sind.

Angesichts einer solchen «Patchwork»-
Realität sollten Sozialistinnen (seien sie

nun religiös oder nicht) lernen, die
einzelnen Elemente voneinander zu
unterscheiden. Sie können nicht einfach bei
den konformistischen und lähmenden
Dimensionen von Religion stehen bleiben,

sondern müssen die Seufzer der
Bedrängten und Unterdrückten ernst
nehmen. Dabei kommt es darauf an, diese
Seufzer zu verknüpfen mit einer
kritischen Analyse von Ausbeutung und

Unterdrückung und mit einer
durchdachten Strategie zur Überwindung der
strukturellen Ursachen von Elend und
Leiden. Die Linken müssen sich mit
einer «Spiritualität der Seufzer» verbinden

und diese nicht als etwas «ausserhalb»

ihrer selbst verstehen: Sind die
Seufzer nicht auch ihre eigenen? Benötigen

nicht auch sie «Blumen» auf dem
Weg ihres Kampfes, den sie nicht nur um
Brot, sondern auch um Rosen führen?

Die kapitalistische «Religion des

Alltagslebens»
Es gibt einen anderen Aspekt der
Auseinandersetzung von Marx mit der Reli-

Ma r tial L e ite r, 200$,
(Archiv Neue Wege)

m

ï?.-.

¦tt

- .1,
:--

107



gion, der oft übersehen wird. Die Einleitung

von Marx zu seinem frühen Text
von 1843/44 -Zwr Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie, in der das Opiumzitat
zu finden ist, ist streng genommen keine
Abhandlung über Religion. Sie ist
vielmehr ein Appell, den der aufstrebende,

25-jährige Philosoph an seine Kollegen
in der junghegelianischen Bewegung
richtet, ihre unproduktive Fixierung auf
die Religionskritik zu überwinden. Diese

«kritischen» Philosophen fordert er
auf, ihre Obsession aufzugeben, die
«Heiligengestalt der menschlichen
Selbstentfremdung» auseinanderzunehmen.
Stattdessen sollen sie übergehen zur
«Kritik des Jammertales, dessen

Heiligenschein die Religion ist». Marx will,
mit anderen Worten, die Selbstentfrem

dung demaskieren, aber nun nicht mehr
nur in ihren sakralen, sondern
vornehmlich in ihren säkularen Formen:
«Die Kritik des Himmels verwandelt
sich damit in die Kritikder Erde, die Kritik

der Religion in die Kritik des Rechts,
die Kritik der Theologie in die Kritik der
Politik.» (379)

Wir stossen hier aufein interessantes
Paradox: In dem Moment, wo Marx seine

berühmte Definition von Religion
einerseits als Opiat und andererseits als

Seufzer der Unterdrückten formuliert,
lässt er die ganze Angelegenheit hinter
sich und wendet sich programmatisch
einem seiner Ansicht nach brennenderen

Thema zu. Dabei nimmt er Feuerbachs

Paradigma der Kritik religiöser
Entfremdung auf, wendet es aber nun
aufsäkulare Formen der Ideologie an. In
seiner Kritik an Hegel überträgt er
Feuerbachs Modell auf die juristische
Ideologie; in ZurJudenfrage wendet er es auf
die politische Ideologie des modernen
Staates an, die zu seiner Zeit ihre am
weitesten entwickelte Ausprägung in den
USA erreichte. Und in den
Ökonomischphilosophischen Manuskripten wendet er
es aufdie Entfremdung derArbeiter von
den Produkten ihrer Arbeit an, welche
ihnen entrissen und von der kapitalisti¬

schen Klasse angeeignet worden sind. Er
beobachtet,dass der wahre Gott der
bürgerlichen Gesellschaft das Geld ist: Es

beherrscht die Menschen, die sich vor
ihm verbeugen, und es erniedrigt die
bisherigen Götter, indem es sie in Waren
verwandelt (MEW 1,374-5).

Sucht man nach den spezifischen
Zügen, durch die sich Marx' Herangehensweise

an die Religion von anderen
Ansätzen (z.B. von Feuerbachs Konzept der

religiösen Projektion) unterscheidet,
darfman sich nicht daraufbeschränken,
was er direkt zum Thema sagt (und das

ist nicht viel), sondern muss sich auch
und vor allem auf die methodische
Verschiebung von den religiösen zu den
«irdischen» Manifestationen der Entfremdung

konzentrieren. Die Bedeutung
dieses Paradigmenwechsels wird klar,
wenn Marx später in seinem Hauptwerk
Das Kapital die von Feuerbach
übernommene Religionskritik in eine Kritik
des Waren-, Geld- und Kapitalfetischismus

transformiert. Der Begriff «Fetisch»

bezeichnete ursprünglich etwas von
Menschen Gemachtes, das dann Macht
über seine Hersteller gewinnt. Um zu
verdeutlichen, wie diese Verkehrung
sich im kapitalistischen Markt vollzieht,
wo die Produzenten von den «Dingen»,
die sie produzieren, beherrscht werden,
greift er auf die Analogie der traditionellen

Religion zurück: «Hier scheinen
die Produkte des menschlichen Kopfes
mit eignem Leben begabte, untereinander

und mit den Menschen in Verhältnis
stehende selbständige Gestalten. So in
derWarenweltdie Produkte der menschlichen

Hand.» (MEW 23, 86)
Dadurch dass die Produzenten nicht

demokratisch bestimmen und kontrollieren

können, was produziert wird, wie
es produziert wird und wie der Mehrwert

verteilt wird, türmen sich die
Produkte ihrer Arbeit auf der anderen Seite
der Barrikade auf - sie werden zum
Reichtum der kapitalistischen Eigentümer.

Die Produkte verwandeln sich in
eine fremde Macht, die gegen die Produ-

108



zenten gewendet wird. Diese werden
durch neue Technologien ersetzt, sie
werden entlassen, sie werden in die
Armut getrieben, sie werden «überflüssig»
gemacht. Dieses irrationale System, das

in periodischen Abständen seinen eigenen

Reichtum in verheerenden Krisen
zerstört, muss nach Marx durch einen
«Verein freier Menschen» überwunden
werden.

Wir sehen also, dass die Religionskritik

des jungen Marx über verschiedene

methodische Verschiebungen ein
neues - man könnte sogar sagen, ihr
eigentliches - Objekt gefunden hat: die

kapitalistische Produktions- und
Zirkulationsweise. An diesem Punkt
überschneiden sich die Fetischismuskritik
von Marx und die theologische Kritik
des Götzendienstes, das heisst der
«strukturellen Sünde» eines ausbeuterischen

und unterdrückerischen
Systems und der Ideologien, die es
legitimieren. Marx selber erklärt im dritten
Band des Kapital, dass das kapitalistische

System seine eigene «Religion des

Alltagslebens» entwickelt, die als so
natürlich empfunden wird, dass die
Menschen «in diesen entfremdeten und
irrationellen Formen sich völlig zu
Hause fühlen» (MEW 25, 838). Eine
Kritik, die dem methodischen Vorschlag
von Marx folgt, von der Kritik des religiösen

«Heiligenscheins» zur Kritik des

«Jammertals» überzugehen, musste sich
also zuallererst auf die entfremdenden,
verkehrenden und mystifizierenden
Mechanismen der ökonomischen
Tiefenstrukturen konzentrieren, wie sie im
heutigen High-Tech-Kapitalismus, in
seiner Marktreligion und seiner Spiritualität

zu finden sind. Der «Geist» des
Fetisch oder des Götzen hat eine Macht
und Anziehungskraft, die sich über
kirchliche, religiöse und ideologische
Grenzen hinweg des Verstands und der
Seelen der Menschen bemächtigen, wie
es die Spiritualität des «prosperity
gospels» oder der «Zivilreligion» zur Genüge

demonstriert.

Die sozialen Widersprüche entziffern
Was bedeutet dies nun für einen linken
Zugang zu Religionen und Spiritualität?
Offensichtlich spielen Religionen im
Rahmen neokonservativer und reaktionärer

Ideologien nach wie vor eine wichtige

Rolle. Es wäre daher unsinnig, das

kritische Hinterfragen ihrer verschleiernden

und ablenkenden Funktionen
aufzugeben. Befreiungstheologlnnen in
Lateinamerika und anderswo haben eine

solche Kritik seit Jahrzehnten
entwickelt. Es gibt tatsächlich eine Menge
«Opium», mit dem man sich kritisch
auseinandersetzen muss, und dies
beileibe nicht nur in den Religionen. Aber
diese Kritik darf nicht so angelegt werden,

dass sie den «Seufzer der Bedrängten»

und die Ethik der Solidarität, die
sich in religiösen Begriffen ausdrückt,
abwertet. Es geht auch nicht um die
Formen religiöser Artikulation als solche.
Eine differenzierte Religionskritik sollte
sich vor allem daraufkonzentrieren, wie
konkrete religiöse Institutionen, Gruppen

und Ideologien zur Hegemonie der
herrschenden Ordnung beitragen, wie
sie die Realität sozialer Ungerechtigkeit
verschleiern und von den Leiden der
Unterdrückten ablenken.

Eine linke Auseinandersetzung mit
Religion sollte auch die grundlegenden
Einsichten der Ideologietheorien nicht
ausser acht lassen, die sich im Marxismus

entwickelt haben. Dazu gehört die
Erkenntnis, dass ein Konzept von
Ideologie, das allein auf Ideen, auf «falsches»
oder «verkehrtes» Bewusstsein fixiert
ist, den entscheidenden Punkt verfehlt,
nämlich die materielle Existenz von
Ideologien, ihre institutionelle Verankerung

in den Hegemonieapparaten der
Zivilgesellschaft und in den
ideologischen Praxen und Ritualen. Religiöse
Apparate (wie ideologische Apparate im
Allgemeinen) sind auch nicht einfach
Instrumente einer herrschenden Klasse,
sondern sind selbst Orte, wo die
ideologischen Kämpfe um die Hegemonie
ausgetragen werden. Ihre Kritik bedarf also

109



Brigitte Kahl lehrt als

Professorin für Neues

Testament am Union
Theological Se m i n a ry
in New York. Davor
lehrte sie Bibel und
Ökumene an der
theologischen Fakultät der
Humboldt-Un ivers ität
in Berlin/DDR und
wurde ordinierte
Pfarrer in in der

Evangelischen Kirche
Berlin B ra n denbu rg.

Ihr neuestes Buch
heisst Galatians Re-

Imagined. Reading
with the Eyes of the

Vanquished (2010).

bkahl@uts.Columbia.
edu

einer Feinabstimmung, damit sie nicht
jene angreift, die in diesen Institutionen
unter schwierigen Bedingungen für
soziale Gerechtigkeit und progressive
Veränderungen kämpfen.

Wie Louis Althusser in FürMarx
hervorhebt, haben Ideologien sehr wenig
mit «Bewusstsein» zu tun.Vielmehr sind
sie als gelebte Realität zu verstehen, die

«von Grund auf unbewusst» funktioniert,

und dies zumeist über eindringliche

Bilder und Strukturen und deshalb
nie vollständig instrumenteil. Die
traditionelle Idee der Aufklärung, wonach der
Intellektuelle nur die «Falschheit» einer
Weltanschauung aufzuzeigen braucht,
um sie zum Verschwinden und umgekehrt

das korrekte Bewusstsein zur
Geltung zu bringen, verfehlt die Tiefendimension

solch gelebter Realität. Pierre
Bourdieu argumentiert auf einer
ähnlichen Linie, dass die soziale Ordnung
sich in unseren Habitus einschreibt, das

heisst, einem Set von Dispositionen, die
in unseren Körpern verankert sind. Den
«Seufzer der bedrängten Kreatur» im
Sinne eines falsches Bewusstsein zu
verurteilen, ist ein rationalistischer Trug-
schluss. Die Linke muss verstehen und
anerkennen, dass die Beziehungen von
Menschen zur Realität unterschiedlich
strukturiert sind.Sie zuverändern ist
weniger eine Frage der «korrekten» Ideen
als vielmehr des Schaffens von Orten
gemeinsamen Handelns.

Dogmatische Darstellungen, welche
ein für allemal definieren, was Religion
ist, gehen von Anfang an am Eigentlichen

vorbei: Religionen sind nicht
durch ein unveränderliches und homogenes

Wesen zu definieren, auch wenn
ihre offiziellen Doktrinen Gegenteiliges
behaupten. Religion und Spiritualität
sind Felder sozialer Widersprüche und
Kämpfe.Als solche sind sie abhängig von
den sieht stets verändernden
Kräfteverhältnissen. Kritische Bibelexegetlnnen
haben ausführlich belegt, dass die
Gründungsschriften selber von diesen Kämpfen

nicht ausgenommen sind - sie sind

durchzogen und zerrissen von ihnen.
Sowohl die Hebräische Bibel als auch
das Neue Testament können als

Paradebeispiele dessen angesehen werden, was
Sigmund Freud als «Kompromissbildung»

bezeichnete. Eine Religionskritik
hat daher in erster Linie zum Ziel, die
sozialen Gegensätze und Kämpfe im
religiösen Feld zu entziffern. Die
Aufgabe besteht darin, den «Seufzer der
Bedrängten» mit einer kritischen Analyse
der Klassen-, Geschlechter- und
Rassenherrschaft zu verknüpfen. Die Kritik
kommt nicht von aussen und von oben,
sondern wird selbst zum solidarischen
Bestandteil der Kämpfe. Genau dies tun
religiöse Kritikerinnen bereits, oft auf
sensiblere und effektivere Weise als ihre
säkularen Gegenüber.

Auf dem Weg zu einer Spiritualität
des Gemeinwesens
Sowohl für christlich-marxistische als

auch für interreligiöse Dialoge und
Kooperationen gibt es viele Beispiele. Zu
den wichtigsten Erfahrungen zählt diese:

Sobald Menschen unterschiedlicher
Weltanschauung und religiösen Glaubens

ähnliche soziale Anliegen teilen
und sich aufgemeinsame soziale Praxen
einlassen,können sie feststellen, dass die
existenziellen Probleme, mit denen sie

kämpfen, viel mehr Gemeinsames
beinhalten, als man aus ihren unterschiedlichen

Diskursen schliessen könnte. Die
Schwierigkeiten, angesichts der
zahlreichen Niederlagen Hoffnung zu
bewahren; die Notwendigkeit, inmitten
von Widersprüchen immer wieder
kollektiven und individuellen Zusammenhalt

zu finden; das Problem, Handlungsfähigkeit

zu entwickeln, wenn es keinen
Ausweg mehr zu geben scheint; die Rolle

von Glauben in seinen ursprünglichen
antiken Bedeutungen von Vertrauen,
Treue, Wahrhaftigkeit, Wechselseitigkeit
und gegenseitiger Verlässlichkeit; die
Sehnsucht nach Liebe, Anerkennung
und einem sinnhaften Leben - all dies

bewegt säkulare Bewegungen gleicher-

110



massen wie religiöse. Anstatt die alten
Schlachten zwischen Atheismus und
Religion, Säkularismus und Glauben,
Verstand und Spiritualität noch einmal zu
führen, sollten säkulare und religiöse
Linke die Fähigkeiten erwerben, die
unterschiedlichen Diskurse wechselseitig
zu übersetzen. Sie könnten sogar einen
gemeinsamen ethischen und spirituellen

Kern ausmachen, ähnlich demjenigen,

den der junge Marx beschrieb als

«kategorischen Imperativ, alle Verhältnisse

umzuwerfen, in denen der Mensch
ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein
verlassenes, ein verächtliches Wesen ist»

(MEW 1,385).
Hier kann eine widerständige und

befreiende Spiritualität Wurzeln schlagen.

Wir nennen sie Spiritualität des

Gemeinsamen (spirituality of the common),
des Gemeinwesens, unseres gemeinsamen

Arbeiten und Lebens. Sie richtet
sich gegen Verarmung, Privatisierung
und Konkurrenzkampf und unterstützt
uns, solidarische Verbindungen untereinander

und mit der Natur zu schaffen.
Wie das «Network of Spiritual Progressives»

formuliert, gründet eine solche

Spiritualität aufder Einsicht, dass «unser
Wohlbefinden vom Wohlbefinden aller
anderen auf diesem Planeten und vom
Wohlbefinden der Erde abhängt». Sie

schöpft neben anderen Quellen aus der

«Spiritualität des Kampfes», die religiöse
Aktivistinnen zu unterschiedlichen Zeiten

in ihren Kämpfen für soziale

Gerechtigkeit entwickelten.
Die Spiritualität des Gemeinwesens

wird von der «Grossen Erzählung» der

Befreiung (Ton Veerkamp) in der
Hebräischen Bibel vorweggenommen, die
sich vom Exodus aus der Sklaverei bis
hin zur Verheissung einer neuen Schöpfung

erstreckt. Sie erinnert auf
eigentümliche Weise an die frühchristlichen
Bewegungen (vor ihrer Anpassung an
und Kooptierung durch den Staat des

Römischen Reichs), die vom pfingst-
lichen «Geist» einer neuen globalen
Sprache inspiriert waren, um nicht nur

ethnische und religiöse, sondern auch
ökonomische und politische Grenzen in
einer weltweiten Solidaritätsbewegung
von unten zu transzendieren. Sie

erinnert uns auch an Paulus, den
geistgetriebenen Organisatoren höchst
unterschiedlicher gegenkultureller Gemeinschaften

im ganzen Römischen Reich. Er
unternahm den kühnen Versuch, die
selbstzerstörerischen Verhaltensmuster
von Konkurrenzkampf und Kriegsführung

durch Liebe und Gegenseitigkeit in
einer neuen Praxis des materiellen und
spirituellen Teilens zu ersetzen. Dieser
«Geist» ist der Lebenssaft der Produktion

radikaler Gegen-Bilder, von
Veränderung und Beharrlichkeit durch die

Menschheitsgeschichte hindurch. Dieser

Geist lebte in der Occupy-Bewegung
im Zuccotti Park 2011, und er wird
immer wieder auftauchen, wenn soziale

Bewegungen nach Einheit und Kohärenz

in Vielfalt suchen. Er hat das Potenzial,

den Geist und die Vorstellungskraft
der Menschen aus den eisernen Käfigen
des Status Quo zu befreien.

Was ist nun mit der marxistischen
«Eschatologie» - dem Fernziel einer
radikal verwandelten Gesellschaft? Natürlich

wissen wir nicht und können nicht
vorwegnehmen, welche kooperativen
Formen von Kultur und Spiritualität die
Menschen in einer Gesellschaft ohne
gegensätzliche Klassen, ohne Staatsherrschaft

und ohne Patriarchat entwickeln
würden. Im Kommunistischen Manifest
definierten Marx und Engels die
entwickelte klassenlose Gesellschaft als

«Assoziation, worin die freie Entwicklung

eines jeden die Bedingung für freie
Entwicklung aller ist» (MEW 4, 482).
Tatsächlich erwarteten sie, dass es keinen

Bedarf mehr geben würde an Ideologie

und Religion im Sinne einer
Unterordnung unter soziale Herrschaft. In
dem Masse, in dem der Staat und seine

ideologischen Apparate «absterben» und
«der Gegensatz geistiger und körperlicher

Arbeit verschwunden ist», würden
Menschen keine «illusionäre Gemein-

Jan Rehmann
unterrichtet Philosophie und
Gesellschaftstheorien

am Union Theological
Seminary in New York
und an der Freien
Universität Berlin. Er
ist Redakteur des

His to riseh Kr itisehen

Wörterbuchs des

Marxismus (Hkwm)
und hat mehrere
Bücher zu Ideologietheorie,

Neo-Nietzscheanismus,

Max Weber,

Kirchen im NS-Staat
und Armut veröffentlicht.

]a n reh ma n n@aol.com

111



Text erschienen inder
US amerikanischen

Zeitschrift Tikkun, Vol.

28, No. 1, Winter 2013,
S. 45-71. (www.tikkun.
org)
Übe rs e tzu ng aus dem
Amerikanischen:
Ma t th i as Hu i und Ja n

Rehmann

schaftlichkeit» benötigen, die über dem

eigentlichen sozialen Leben schwebt.
Diese Perspektive sollte nicht

verwechselt werden mit der Annahme, dass

alle Illusionen und Projektionen durch
absolute Transparenz ersetzt werden
könnten. Das wäre selbst eine rationalistische

Illusion, die durch Freuds Entdeckung

des Unbewussten hinfällig geworden

ist.Es geht nicht darum, unser Leben
vollständig in Kategorien der Vernunft
zu definieren. Leben, Beziehungen und
Liebe werden sicherlich in vielfältiger
Weise rätselhaft und mysteriös bleiben.

Menschen werden weiterhin ringen
mit der Endlichkeit und Brüchigkeit
unserer Existenz auf diesem Planeten. Es

wird Tod geben, Krankheit und Krisen
allerArt, und es wird die Sehnsucht nach
«Blumen» geben, auch dann, wenn die
Ketten früherer Tage verschwunden
sind. Es geht nicht darum, in naiver Weise

eine Welt ohne Probleme zu skizzieren,

in der Menschen «perfekt» werden.
Vielmehr sollte sich unsere
Vorstellungskraft darauf richten, wie neue
Fähigkeiten entwickelt werden können,
um die enormen Potenziale und Mysterien

menschlicher Spiritualität, Hoffnung

und Solidarität freizusetzen, die

gegenwärtig vorherrschend (aber nie
vollständig) von Märkten, Profitinteressen

und ideologischen Mächten verwaltet

und geformt werden.
Was Mainstream-Religionen (und

Ideologien) als «vertikale» Beziehungen
zu höheren Autoritäten und Werten
entwerfen, können wir als «horizontale»
Beziehungen unter kooperierenden Gleichen

und mit der Natur reklamieren und
neu definieren. Der marxistische Philo-
sph Ernst Bloch hat im Prinzip Hoffnung
dargelegt, wie wir die spirituellen Reichtümer,

die von der Religion sowohl
verwaltet als auch bewahrt werden,
wertschätzen und wieder aneignen können.
«Der Trieb nach oben wird zuletzt einer
nach vorwärts», die traditionelle
Ausrichtung aufein göttliches Wesen «über»

uns verwandelt sich in ein «Transzen-

dieren ohne alle himmlische Transzendenz,

doch mit Verständnis ihrer».
«Gott» kann in dieser Optik als «das hy-
postasierte Ideal des in seiner Wirklichkeit

noch ungewordenen Menschenwesens»

verstanden werden.
Für viele mag es überraschend sein,

dass innerhalb der Theologie ähnliche
Perspektiven entwickelt worden sind.
Ein berühmtes Beispiel ist Dietrich
Bonhoeffer, der kurz vor seiner Hinrichtung
durch den NS-Staat die Vision eines
«religionslosen Christentums» skizzierte:
«Unser Verhältnis zu Gott ist kein <reli-

giöses> zu einem denkbar höchsten,
mächtigsten, besten Wesen - dies ist keine

echte Transzendenz -, sondern unser
Verhältnis zu Gott ist ein neues Leben
im <Dasein-für-andere>».

Wie spätere Generationen die
Spiritualität benennen und beschreiben werden,

mit der sie ihre Gemeinschaft
untereinander, mit dem Leben und mit der
Natur feiern und festigen, können wir
getrost ihnen selbst überlassen.
Vielleicht werden sie dies als Befreiung von
Religion oder als Befreiung der Religion
(zum Beispiel von den Strukturen
kapitalistischer Entfremdung) erleben - je
nachdem in welcher Bedeutung sie den

Begriffverwenden. Sie werden nicht
zögern, alle ihnen wertvoll erscheinenden

spirituellen und kulturellen Potenziale

zu «beerben» und zurückzufordern,
unabhängig davon, ob diese in religiösen
oder in nicht-religiösen Traditionen,
durch Literatur, Poesie, Musik oder Tanz
bewahrt worden sind. Nicht die
Terminologie ist entscheidend, sondern die

Möglichkeit der Menschen, die
demokratische Macht zu erlangen, um
Entscheidungen über ihre Arbeitsbedingungen

und ihr gesellschaftliches Leben

zu treffen - ohne Intervention
übergeordneter Mächte undApparate.Wir sind
überzeugt, dass sie hierbei eine Spiritualität

des Gemeinwesens entwickeln, die
ihre neuen Fähigkeiten zu handeln, sich
zu vernetzen und sich an diesem Prozess

zu freuen, ausdrückt und feiert. •

112


	Spiritualität des Gemeinwesens

