Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 107 (2013)

Heft: 4

Artikel: Spiritualitat des Gemeinwesens
Autor: Kahl, Brigitte / Rehmann, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weshalb finden zeitgendssische Mega-
kirchen und ihr Evangelium des indivi-
duellen Wohlbefindens mehr Anhan-
gerlnnen als die Versammlungen der
Linken? Und warum verzeichnen Yoga-
und Tai Chi-Kurse ein kontinuierliches
Wachstum, wihrend die traditionellen
Kirchen ihre Mitglieder verlieren? Wie
kann Spiritualitit Menschen «im Auf-
bruch» ausserhalb der Mauern etablier-
ter Religionen, Parteien und Instituti-
onen auf neue Weise zusammenfiithren?
Die Anonymen Alkoholiker in den USA
konnen als spirituelle Massenbewegung
mit religiosen Oberténen bezeichnet
werden. Wie passt das alles zusammen?

Sobald wir uns daranmachen, uns ei-
ne andere Welt jenseits des Kapitalismus
vorzustellen, merken wir, dass die Be-
reiche des Religitsen und Spirituellen
vielfiltig umstrittene Schauplatze sind
und etwas verwirrend Paradoxes an sich
haben. Haben fortschrittliche Menschen
eine Moglichkeit, die Sehnsiichte und
die Energien spiritueller Praxis fiir dies-
seitige Projekte Skonomischer Demo-
kratie und sozialer Befreiung in An-
spruch zu nehmen und umzuprigen?

Versuchen wir eine Bestandesaufnahme.

In Lateinamerika haben antikapita-
listische Bewegungen und Befreiungs-
theologien seit den sechziger Jahren im-
mer wieder Wege fiir gemeinsame
Aktionen und Biindnisse gefunden. In
den USA und Europa hingegen ist die
Beziehung zwischen religiosen Gemein-
schaften und der sozialistischen Linken
vornehmlich charakterisiert durch eine

tiefe politische und kulturelle Kluft.

Viele religiose Menschen identifizieren
den Sozialismus (und speziell den Mar-
xismus) wenn nicht gar mit dem Teufel
auf Erden, so doch mit einem eng ver-
standenen «Materialismus» sowie mit
einem oberflachlichen Optimismus, der
die existenziellen, kulturellen und spiri-
tuellen Dimensionen des menschlichen
Lebens nicht versteht.

Fiir viele MarxistInnen auf der ande-
ren Seite sind religiose Menschen von

Brigitte Kahl / Jan Rehmann

Spiritualitat
des Gemeinwesens

Wo sich Religion und Marxismus treffen

Immer wieder qualifizieren Linke Religion und Spiri-
tualitit als irrational oder reaktiondr ab. Und doch
gibt es positive Erfahrungen in Biindnissen mit religios
geprigten Menschen. Religion ist nicht einfach Religion,
sie kann die Sehnsucht nach einer solidarischen Ge-
meinschaft ndhren. Die Auseinandersetzung mit der
Religionskritik von Marx selber erdffnet iiberraschende
Perspektiven. Ergibt sich gar eine gemeinsame wider-
stindige Spiritualitit von sikularen und religivsen
Menschen, die fiir soziale Gerechtigkeit kimpfen?

105



vorneherein an der Nase herumgefiihrt,
in einer irrationalen Weltsicht gefangen
und von den Michtigen manipuliert.
Kommt es zu Begegnungen mit fort-
schrittlichen Glaubigen, wird in der Re-
gel deren moralisches Engagement aner-
kannt, zugleich aber bedauert, dass es
nicht auf einer soliden «wissenschaftli-
chen» Grundlage griindet. Aus dieser
Perspektive scheint der Begriff «Spiri-
tualitat» auf einen egozentrischen Indi-
vidualismus hinauszulaufen. Er wird
assoziiert mit der Vernachlassigung so-
zialer Realititen und dem Versuch, den
Realititen des wirklichen Lebens zu ent-
fliehen.

Diese Blockade schadet beiden Sei-
ten. Religitse Menschen erkennen nicht,
dass der Kampf gegen Unterdriickung
und Ausbeutung und die Hoffnung auf
eine andere Welt — nicht erstim Himmel,
sondern hier auf Erden - ein Kern-
bestandteil ihrer eigenen Griindungs-
schriften und Traditionen darstellt. Und
die Linken realisieren nicht, dass sich
gerade die Unterdriickten, die Geknech-
teten und die Armen in Scharen den
Religionen zuwenden, wo sie Hilfe und
Trost suchen. Wenn linkes Engagement
Religion und Spiritualitit in solch all-
gemeiner Art und Weise abqualifiziert,
lauft es Gefahr, zu einer intellektua-
listischen und letztlich elitiren Grund-
haltung zu werden, die jede Verbindung
zum Alltagsverstand des Volkes verloren
hat. Wie wir von vielen historischen
Beispielen, beispielsweise von der Roo-
sevelt-Ara, der Biirgerrechisbewegung
oder von gegenwirtigen Armenbewe-
gungen lernen kénnen, gibt es jedenfalls
in den USA keine Mdoglichkeit eines sta-
bilen und verankerten progressiven
Biindnisses ohne eine dynamische reli-
giose Komponente. Es muss den Sozia-
listInnen klar sein, dass jede Vorstellung,
ein «community organizing» oder den
Aufbau einer breiten sozialen Bewegung
gegen oder ohne die Kirchen und religi-
osen Gemeinschaften zu bewerkstelli-
gen, eine naive und hohle usion wire.

Blumen an der Kette: die Religions-
kritik von Marx
Ein Teil der geschilderten Blockierung
geht zuriick auf ein tief verwurzeltes
Missverstindnis dariiber, was Karl Marx
tiber Religion wirklich sagte. Ein Blick
zuriick auf seine Religionskritik zeigt,
dass dort viel mehr zu holen ist, als man-
che Christlnnen und Marxistlnnen
glauben. Es handelt sich nicht einfach
um eine Zuriickweisung von Religion
als «Opium», «falsches Bewusstsein»
oder reines Manipulationswerkzeug in
den Hinden der herrschenden Klassen.
Keine Auseinandersetzung mit der
Religionskritik von Marx kommt um
seine berithmte Definition von Religion
als dem «Opium des Volks» herum. Die-
ser Begrift wurde sowohl von Kirchen
als auch von MarxistInnen zum Beweis
dafiir benutzt, dass eine ernsthafte Zu-
sammenarbeit keine Chance hat. Wenn
wir allerdings die dem Opium-Zitat un-
mittelbar vorangehenden beiden Sitze
in Betracht ziehen, dndert sich das Bild
erheblich: «Das religiose Elend ist in
einem der Awusdruck des wirklichen
Elendes und in einem die Protestation
gegen das wirkliche Elend. Die Religion
ist der Seufzer der bedringten Kreatur,
das Gemiit einer herzlosen Welt, wie sie
der Geist geistloser Zustinde ist. Sie ist
das Opium des Volkes.» (MEW 1, 378)
Marx vergleicht Religion in diesem
Zusammenhang auch mit den «imagi-
niren Blumen» an einer «Kette», die die
Menschen in Gefangenschaft halt, und
er stellt sich eine Gesellschaft vor, in der
die Menschen «die Kette abwerfe[n] und
die lebendige Blume breche[n]» (379).
Marx verfolgt diesen poetischen Gedan-
kengang nicht weiter. Aber sobald man
seine Beschreibungen ernst nimmt, er-
offnet sich ein neuer Frageraum, der mit
dem Bild eines religionsfeindlichen The-
orieansatzes nicht mehr vereinbar ist.
Ist nicht das «Seufzen der bedringten
Kreatur» der eigentliche Stoff und die
Rohenergie, aus denen Spiritualitdt im-
mer wieder neu entsteht? Dabeiverdich-

106



ten sich die «Seufzer» zu Klagen, Gebe-
ten, Symbolen und Ritualen, welche
wiederum die Grundlage bilden fiir kol-
lektive und individuelle Erinnerung,
Trost und Lebensbewiltigung,aber auch
fiir den Widerstand der ausgebeuteten
und marginalisierten Klassen. Wie
konnte einer herz- und geistlosen Welt
Widerstand geleistet werden ohne das
Potenzial, das Marx als dessen «Gemiit»
und «Geist» beschreibt? Und ist es nicht
gleichzeitig moglich, dass die religio-
sen «Blumen» an der Kette als ein «Vor-
Schein» (um einen Begriff von Ernst
Bloch aus seinem Prinzip Hoffnung zu
verwenden) der Blumen ohne Ketten
wahrgenommen werden und so die
Traume und Hoffnungen einer besseren
Welt lebendig halten? Kénnen Sozia-
listlnnen das Religiése als Marginalie
abtun, wenn dieses eine hauptsichliche
Form darstellt, in der der Protest gegen
reales Elend und Leiden ausgedriickt
wird?

Anstatt die Religion zu denunzieren,
fithrt uns Marx zu einem differenzierten
und dialektischen Verstandnis von Reli-
gion als einem Feld von Widerspriichen
mit sowohl potenziell aktivierenden als
auch lidhmenden Kriften {das Opiumzi-
tat zielt dabei auf die letzteren). Damit
nimmt er vorweg, was Antonio Gramsci
in seinen Gefingnisheften als «Alltags-
verstand» beschreibt, nimlich eine Ver-
bindung in sich widerspriichlicher und
zusammenhangsloser Elemente, die
weitaus uneinheitlicher sind, als sich die
Leute allgemein bewusst sind.

Angesichts einer solchen «Patchworks»-
Realitit sollten Sozialistlnnen (seien sie
nun religiés oder nicht) lernen, die ein-
zelnen Elemente voneinander zu unter-
scheiden. Sie konnen nicht einfach bei
den konformistischen und lihmenden
Dimensionen von Religion stehen blei-
ben, sondern miissen die Seufzer der Be-
dringten und Unterdriickten ernst neh-
men. Dabei kommt es darauf an, diese
Seufzer zu verkniipfen mit einer kri-
tischen Analyse von Ausbeutung und

Unterdriickung und mit einer durch-
dachten Strategie zur Uberwindung der
strukturellen Ursachen von Elend und
Leiden. Die Linken miissen sich mit ei-
ner «Spiritualitat der Seufzer» verbin-
den und diese nicht als etwas «ausser-
halb» ihrer selbst verstehen: Sind die
Seufzer nicht auch ihre eigenen? Beno-
tigen nicht auch sie «Blumen» auf dem
Weg ihres Kampfes, den sie nicht nur um
Brot, sondern auch um Rosen fithren?

Die kapitalistische «Religion des
Alltagslebens»

Es gibt einen anderen Aspekt der Aus-
einandersetzung von Marx mit der Reli-

B
i
£
i
1

107

Martial Leiter, 2005,
{Archiv Neue Wege)




gion, der oft itbersehen wird. Die Einlei-
tung von Marx zu seinem frithen Text
von 1843/44 Zur Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie,in der das Opiumzitat
zu finden ist, ist streng genommen keine
Abhandlung tiber Religion. Sie ist viel-
mehr ein Appell, den der aufstrebende,
25-jahrige Philosoph an seine Kollegen
in der junghegelianischen Bewegung
richtet, ihre unproduktive Fixierung auf
die Religionskritik zu iiberwinden. Die-
se «kritischen» Philosophen fordert er
auf, ihre Obsession aufzugeben, die
«Heiligengestalt der menschlichen Selbst-
entfremdung» auseinanderzunehmen.
Stattdessen sollen sie iibergehen zur
«Kritik des Jammertales, dessen Heili-
genschein die Religion ist». Marx will,
mit anderen Worten, die Selbstentfrem-
dung demaskieren, aber nun nicht mehr
nur in ihren sakralen, sondern vor-
nehmlich in ihren sikularen Formen:
«Die Kritik des Himmels verwandelt
sich damit in die Kritik der Erde, die Kri-
tik der Religion in die Kritik des Rechts,
die Kritik der Theologie in die Kritik der
Politik.» (379)

Wir stossen hier auf ein interessantes
Paradox: In dem Moment, wo Marx sei-
ne berithmte Definition von Religion ei-
nerseits als Opiat und andererseits als
Seufzer der Unterdriickten formuliert,
lasst er die ganze Angelegenheit hinter
sich und wendet sich programmatisch
einem seiner Ansicht nach brennende-
ren Thema zu. Dabei nimmt er Feuer-
bachs Paradigma der Kritik religicser
Entfremdung auf, wendet es aber nun
auf sikulare Formen der Ideologie an. In
seiner Kritik an Hegel tibertragt er Feu-
erbachs Modell auf die juristische Ideo-
logie; in Zur Judenfrage wendet er es auf
die politische Ideoclogie des modernen
Staates an, die zu seiner Zeit ihre am wei-
testen entwickelte Ausprigung in den
USA erreichte. Und in den Okonomisch-
philosophischen Manuskripten wendet er
es auf die Entfremdung der Arbeiter von
den Produkten ihrer Arbeit an, welche
ihnen entrissen und von der kapitalisti-

schen Klasse angeeignet worden sind. Er
beobachtet,dass der wahre Gott der biir-
gerlichen Gesellschaft das Geld ist: Es
beherrscht die Menschen, die sich vor
ihm verbeugen, und es erniedrigt die
bisherigen Gotter, indem es sie in Waren
verwandelt (MEW 1, 374-5).

Sucht man nach den spezifischen Zii-
gen, durch die sich Marx’ Herangehens-
weise an die Religion von anderen An-
sitzen (z.B.von Feuerbachs Konzept der
religiosen Projektion) unterscheidet,
darf man sich nicht darauf beschrinken,
was er direkt zum Thema sagt {und das
ist nicht viel), sondern muss sich auch
und vor allem auf die methodische Ver-
schiebung von den religitsen zu den «ir-
dischen» Manifestationen der Entfrem-
dung konzentrieren. Die Bedeutung
dieses Paradigmenwechsels wird klar,
wenn Marx spiter in seinem Hauptwerk
Das Kapital die von Feuerbach iiber-
nommene Religionskritik in eine Kritik
des Waren-, Geld- und Kapitalfetischis-
mus transformiert. Der Begrift «Fetisch»
bezeichnete urspriinglich etwas von
Menschen Gemachtes, das dann Macht
iiber seine Hersteller gewinnt. Um zu
verdeutlichen, wie diese Verkehrung
sich im kapitalistischen Markt vollzieht,
wo die Produzenten von den «Dingen»,
die sie produzieren, beherrscht werden,
greift er auf die Analogie der traditio-
nellen Religion zuriick: «Hier scheinen
die Produkte des menschlichen Kopfes
mit eignem Leben begabte, untereinan-
der und mit den Menschen in Verhiltnis
stehende selbstindige Gestalten. So in
derWarenwelt die Produkte der mensch-
lichen Hand.» (MEW 23, 86)

Dadurch dass die Produzenten nicht
demokratisch bestimmen und kontrol-
lieren kénnen, was produziert wird, wie
es produziert wird und wie der Mehr-
wert verteilt wird, tiitrmen sich die Pro-
dukte ihrer Arbeit auf der anderen Seite
der Barrikade auf - sie werden zum
Reichtum der kapitalistischen Eigen-
tiimer. Die Produkte verwandeln sich in
eine fremde Macht, die gegen die Produ-

108



zenten gewendet wird. Diese werden
durch neue Technologien ersetzt, sie
werden entlassen, sie werden in die Ar-
mut getrieben, sie werden «iiberfliissig»
gemacht. Dieses irrationale System, das
in periodischen Abstinden seinen eige-
nen Reichtum in verheerenden Krisen
zerstért, muss nach Marx durch einen
«Verein freier Menschen» iiberwunden
werden.

Wir sehen also, dass die Religions-
kritik des jungen Marx iiber verschie-
dene methodische Verschiebungen ein
neues — man konnte sogar sagen, ihr ei-
gentliches — Objekt gefunden hat: die
kapitalistische Produktions- und Zirku-
lationsweise. An diesem Punkt iber-
schneiden sich die Fetischismuskritik
von Marx und die theologische Kritik
des Géotzendienstes, das heisst der
«strukturellen Siinde» eines ausbeute-
rischen und unterdriickerischen Sys-
tems und der Ideologien, die es legiti-
mieren. Marx selber erklart im dritten
Band des Kapital, dass das kapitalisti-
sche System seine eigene «Religion des
Alltagslebens» entwickelt, die als so
natiirlich empfunden wird, dass die
Menschen «in diesen entfremdeten und
irrationellen Formen (...) sich véllig zu
Hause fiithlen» (MEW 235, 838). Eine
Kritik, die dem methodischen Vorschlag
von Marx folgt,von der Kritik des religi-
osen «Heiligenscheins» zur Kritik des
«Jammertals» iiberzugehen, miisste sich
also zuallererst auf die entfremdenden,
verkehrenden und mystifizierenden
Mechanismen der dkonomischen Tie-
fenstrulcturen konzentrieren, wie sie im
heutigen High-Tech-Kapitalismus, in
seiner Marktreligion und seiner Spiritu-
alitit zu finden sind. Der «Geist» des Fe-
tisch oder des Gotzen hat eine Macht
und Anziehungskraft, die sich iiber
kirchliche, religiose und ideologische
Grenzen hinweg des Verstands und der
Seelen der Menschen bemichtigen, wie
es die Spiritualitit des «prosperity gos-
pels» oder der «Zivilreligion» zur Genii-
ge demonstriert.

Die sozialen Widerspriiche entziffern
Was bedeutet dies nun fiir einen linken
Zugang zu Religionen und Spiritualitat?
Oftensichtlich spielen Religionen im
Rahmen neokonservativer und reaktio-
nérer Ideologien nach wie vor eine wich-
tige Rolle. Es wire daher unsinnig, das
kritische Hinterfragen ihrer verschlei-
ernden und ablenkenden Funktionen
aufzugeben. Befreiungstheologlnnen in
Lateinamerika und anderswo haben ei-
ne solche Kritik seit Jahrzehnten ent-
wickelt. Es gibt tatsachlich eine Menge
«Opium», mit dem man sich kritisch
auseinandersetzen muss, und dies bei-
leibe nicht nur in den Religionen. Aber
diese Kritik darf nicht so angelegt wer-
den, dass sie den «Seufzer der Bedrang-
ten» und die Ethik der Solidaritit, die
sich in religiosen Begriffen ausdriickt,
abwertet. Es geht auch nicht um die For-
men religiéser Artikulation als solche.
Eine differenzierte Religionskritik sollte
sich vor allem darauf konzentrieren, wie
konkrete religitse Institutionen, Grup-
pen und Ideologien zur Hegemonie der
herrschenden Ordnung beitragen, wie
sie die Realitit sozialer Ungerechtigkeit
verschleiern und von den Leiden der
Unterdriickten ablenken.

Eine linke Auseinandersetzung mit
Religion sollte auch die grundlegenden
Einsichten der Ideologietheorien nicht
ausser acht lassen, die sich im Marxis-
mus entwickelt haben. Dazu gehort die
Erkenntnis, dass ein Konzept von Ideo-
logie, das allein auf Ideen, auf «falsches»
oder «verkehrtes» Bewusstsein fixiert
ist, den entscheidenden Punkt verfehlt,
niamlich die materielle Existenz von
Ideologien, ihre institutionelle Veranke-
rung in den Hegemonieapparaten der
Zivilgesellschaft und in den ideolo-
gischen Praxen und Ritualen. Religitse
Apparate (wie ideologische Apparate im
Allgemeinen) sind auch nicht einfach
Instrumente einer herrschenden Klasse,
sondern sind selbst Orte, wo die ideolo-
gischen Kampfe um die Hegemonie aus-
getragen werden. Thre Kritik bedarf also

109



Brigitte Kahl lelrt als
Professorin fiir Neues
Testament am Union
Theological Seminary
in New York. Davor
lehirte sie Bibel und

Okurmene an der theo-

logischen Fakultdt der
Humboldt-Universitdt
in Berlin/DDR und
wurde ordinierte
Pfarrerin in der
Evangelischen Kirche
Berlin-Brandenburg.
Ihr neuestes Buch
heisst Galatians Re-
Imagined. Reading
with the Eyes of the
Vanquished (2010).
bkahl@uis. columbia.
edu

einer Feinabstimmung, damit sie nicht
jene angreift, die in diesen Institutionen
unter schwierigen Bedingungen fiir so-
ziale Gerechtigkeit und progressive Ver-
anderungen kimpfen.

Wie Louis Althusser in Fiir Marx her-
vorhebt, haben Ideologien sehr wenig
mit «Bewusstsein» zu tun. Vielmehr sind
sie als gelebte Realitat zu verstehen, die
«on Grund auf unbewusst» funktio-
niert, und dies zumeist iiber eindring-
liche Bilder und Strukturen und deshalb
nie vollstandig instrumentell. Die tradi-
tionelle Idee der Aufklarung, wonach der
Intellektuelle nur die «Falschheit» einer
Weltanschauung aufzuzeigen braucht,
um sie zum Verschwinden und umge-
kehrt das korrekte Bewusstsein zur Gel-
tung zu bringen, verfehlt die Tiefendi-
mension solch gelebter Realitit. Pierre
Bourdieu argumentiert auf einer ihn-
lichen Linie, dass die soziale Ordnung
sich in unseren Habitus einschreibt, das
heisst, einem Set von Dispositionen, die
in unseren Kérpern verankert sind. Den
«Seufzer der bedrangten Kreatur» im
Sinne eines falsches Bewusstsein zu ver-
urteilen, ist ein rationalistischer Trug-
schluss. Die Linke muss verstehen und
anerkennen, dass die Beziehungen von
Menschen zur Realitit unterschiedlich
strukturiert sind. Sie zu verandern ist we-
niger eine Frage der «korrekten» Ideen
als vielmehr des Schaffens von Orten ge-
meinsamen Handelns.

Dogmatische Darstellungen, welche
ein fiir allemal definieren, was Religion
ist, gehen von Anfang an am Eigent-
lichen vorbei: Religionen sind nicht
durch ein unveranderliches und homo-
genes Wesen zu definieren, auch wenn
ihre offiziellen Doktrinen Gegenteiliges
behaupten. Religion und Spiritualitat
sind Felder sozialer Widerspriiche und
Kampfe. Alssolche sind sie abhingig von
den sicht stets verdndernden Kriftever-
hiltnissen. Kritische Bibelexegetlnnen
haben ausfiihrlich belegt, dass die Griin-
dungsschriften selber von diesen Kamp-
fen nicht ausgenommen sind - sie sind

durchzogen und zerrissen von ihnen.
Sowohl die Hebriische Bibel als auch
das Neue Testament kénnen als Parade-
beispiele dessen angesehen werden, was
Sigmund Freud als «Kompromissbil-
dung» bezeichnete. Eine Religionskritik
hat daher in erster Linie zum Ziel, die
sozialen Gegensitze und Kampfe im
religiosen Feld zu entziffern. Die Auf-
gabe besteht darin, den «Seufzer der Be-
drangten» mit einer kritischen Analyse
der Klassen-, Geschlechter- und Rassen-
herrschaft zu verkniipfen. Die Kritik
kommt nicht von aussen und von oben,
sondern wird selbst zum solidarischen
Bestandteil der Kampfe. Genau dies tun
religiose KritikerInnen bereits, oft auf
sensiblere und effektivere Weise als ihre
sakularen Gegeniiber.

Auf dem Weg zu einer Spiritualitat
des Gemeinwesens

Sowohl fir christlich-marxistische als
auch fiir interreligiése Dialoge und Ko-
operationen gibt es viele Beispiele. Zu
den wichtigsten Erfahrungen zahlt die-
se: Sobald Menschen unterschiedlicher
Weltanschauung und religicsen Glau-
bens dhnliche soziale Anliegen teilen
und sich auf gemeinsame soziale Praxen
einlassen, kdnnen sie feststellen, dass die
existenziellen Probleme, mit denen sie
kidmpfen, viel mehr Gemeinsames bein-
halten, als man aus ihren unterschied-
lichen Diskursen schliessen kénnte. Die
Schwierigkeiten, angesichts der zahl-
reichen Niederlagen Hoffnung zu be-
wahren; die Notwendigkeit, inmitten
von Widerspriichen immer wieder kol-
lektiven und individuellen Zusammen-
halt zu finden; das Problem, Handlungs-
fahigkeit zu entwickeln, wenn es keinen
Ausweg mehr zu geben scheint; die Rol-
le von Glauben in seinen urspriinglichen
antiken Bedeutungen von Vertrauen,
Treue, Wahrhaftigkeit, Wechselseitigkeit
und gegenseitiger Verlasslichkeit; die
Sehnsucht nach Liebe, Anerkennung
und einem sinnhaften Leben — all dies
bewegt sikulare Bewegungen gleicher-

110



massen wie religidse. Anstatt die alten
Schlachten zwischen Atheismus und Re-
ligion, Sakularismus und Glauben, Ver-
stand und Spiritualitit noch einmal zu
fithren, sollten sdkulare und religitse
Linke die Fihigkeiten erwerben, die un-
terschiedlichen Diskurse wechselseitig
zu iibersetzen. Sie kénnten sogar einen
gemeinsamen ethischen und spiritu-
ellen Kern ausmachen, dhnlich demjeni-
gen, den der junge Marx beschrieb als
«kategorischen Imperativ, alle Verhalt-
nisse umzuwerfen, in denen der Mensch
ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein
verlassenes, ein verichtliches Wesen ist»
{MEW 1, 383).

Hier kann eine widerstindige und
befreiende Spiritualitit Wurzeln schla-
gen. Wir nennen sie Spiritualitdit des Ge-
meinsamen (spirituality of the common),
des Gemeinwesens, unseres gemein-
samen Arbeiten und Lebens. Sie richtet
sich gegen Verarmung, Privatisierung
und Konkurrenzkampf und unterstiitzt
uns, solidarische Verbindungen unterei-

nander und mit der Natur zu schaffen.

Wie das «Network of Spiritual Progres-
sives» formuliert, griindet eine solche
Spiritualitat auf der Einsicht, dass «unser
Wohlbefinden vom Wohlbefinden aller
anderen auf diesem Planeten und vom
Wohlbefinden der Erde abhingt». Sie
schopft neben anderen Quellen aus der
«Spiritualitit des Kampfes», die religiose
AktivistInnen zu unterschiedlichen Zei-
ten in ihren Kampfen fiir soziale Ge-
rechtigkeit entwickelten.

Die Spiritualitit des Gemeinwesens
wird von der «Grossen Erzidhlung» der
Befreiung (Ton Veerkamp) in der He-
briischen Bibel vorweggenommen, die
sich vom Exodus aus der Sklaverei bis
hin zur Verheissung einer neuen Schap-
fung erstreckt. Sie erinnert auf eigen-
timliche Weise an die frithchristlichen
Bewegungen (vor ihrer Anpassung an
und Kooptierung durch den Staat des
Roémischen Reichs), die vom pfingst-
lichen «Geist» einer neuen globalen
Sprache inspiriert waren, um nicht nur

ethnische und religiose, sondern auch
okonomische und politische Grenzen in
einer weltweiten Solidarititsbewegung
von unten zu transzendieren. Sie er-
innert uns auch an Paulus, den geistge-
triebenen Organisatoren hichst unter-
schiedlicher gegenkultureller Gemein-
schaften im ganzen Romischen Reich. Er
unternahm den kithnen Versuch, die
selbstzerstorerischen Verhaltensmuster
von Konkurrenzkampf und Kriegsfiih-
rung durch Liebe und Gegenseitigkeitin
einer neuen Praxis des materiellen und
spirituellen Teilens zu ersetzen. Dieser
«Geist» ist der Lebenssaft der Produkti-
on radikaler Gegen-Bilder, von Verin-
derung und Beharrlichkeit durch die
Menschheitsgeschichte hindurch. Die-
ser Geist lebte in der Occupy-Bewegung
im Zuccotti Park 2011, und er wird im-
mer wieder auftauchen, wenn soziale
Bewegungen nach Einheit und Kohi-
renz in Vielfalt suchen. Er hat das Poten-
zial, den Geist und die Vorstellungskraft
der Menschen aus den eisernen Kifigen
des Status Quo zu befreien.

Was ist nun mit der marxistischen
«Eschatologie» — dem Fernziel einer ra-
dikal verwandelten Gesellschaft? Natiir-
lich wissen wir nicht und kénnen nicht
vorwegnehmen, welche kooperativen
Formen von Kultur und Spiritualitat die
Menschen in einer Gesellschaft ohne ge-
gensitzliche Klassen, ohne Staatsherr-
schaft und ohne Patriarchat entwickeln
wiirden. Im Kommunistischen Manifest
definierten Marx und Engels die ent-
wickelte klassenlose Gesellschaft als
«Assoziation, worin die freie Entwick-
lung eines jeden die Bedingung fiir freie
Entwicklung aller ist» (MEW 4, 482).
Tatsidchlich erwarteten sie, dass es kei-
nen Bedarf mehr geben wiirde an Ideo-
logie und Religion im Sinne einer Unter-
ordnung unter soziale Herrschaft. In
dem Masse, in dem der Staat und seine
ideologischen Apparate «absterben» und
«der Gegensatz geistiger und korper-
licher Arbeit verschwunden ist», wiirden
Menschen keine «illusionidre Gemein-

111

Jan Rehmann unier-
richtet Philosophie und
Gesellschaftstheorien
am Union Theological
Seminary in New York
und an der Freien
Universitii Berlin. Er
ist Redakteur des
Historisch-Kritischen
Worterbuchs des
Marxismus {HEwM)
und hat mehrere
Biicher zu Ideologie-
theorie, Neo-Nietzsche-
arnismus, Max Weber,
Kirchen imn NS-Staat
und Armut verdffent-
licht.
Janrehmann@aol.com



Text erschienen in der
US-amerikanischen

Zeitschrift Tikkun, Vol.

28, No. 1, Winter 2013,
S. 4571 (www.tikkun.
org)

Ubersetzung aus dem
Amerikanischen:
Matthias Hui und Jan
Reluvnann

schaftlichkeit» bendtigen, die iiber dem
eigentlichen sozialen Leben schwebt.

Diese Perspektive sollte nicht ver-
wechselt werden mit der Annahme, dass
alle Mlusionen und Projektionen durch
absolute Transparenz ersetzt werden
konnten. Das wiire selbst eine rationalis-
tische Ilusion, die durch Freuds Entde-
ckung des Unbewussten hinfillig gewor-
denist. Es geht nicht darum, unser Leben
vollstandig in Kategorien der Vernunft
zu definieren. Leben, Beziehungen und
Liebe werden sicherlich in vielfaltiger
Weise ritselhaft und mysteriés bleiben.

Menschen werden weiterhin ringen
mit der Endlichkeit und Briichigkeit un-
serer Existenz auf diesem Planeten. Es
wird Tod geben, Krankheit und Krisen
aller Art,und es wird die Sehnsucht nach
«Blumen» geben, auch dann, wenn die
Ketten fritherer Tage verschwunden
sind. Es geht nicht darum, in naiver Wei-
se eine Welt ohne Probleme zu skizzie-
ren, in der Menschen «perfekt» werden.
Vielmehr sollte sich unsere Vorstel-
lungskraft darauf richten, wie neue Fa-
higkeiten entwickelt werden kénnen,
um die enormen Potenziale und Myste-
rien menschlicher Spiritualitit, Hoff-
nung und Solidaritit freizusetzen, die
gegenwirtig vorherrschend (aber nie
vollstandig) von Mirkten, Profitinteres-
sen und ideologischen Machten verwal-
tet und geformt werden.

Was Mainstream-Religionen (und
Ideologien) als «vertikale» Beziehungen
zu hoheren Autorititen und Werten ent-
werfen, kénnen wir als «<horizontale» Be-
ziehungen unter kooperierenden Glei-
chen und mit der Natur reklamieren und
neu definieren. Der marxistische Philo-
sph Ernst Bloch hat im Prinzip Hoffnung
dargelegt, wie wir die spirituellen Reich-
tiimer, die von der Religion sowohl ver-
waltet als auch bewahrt werden, wert-
schitzen und wieder aneignen kénnen.
«Der Trieb nach oben wird zuletzt einer
nach vorwirts», die traditionelle Aus-
richtung auf ein gottliches Wesen «iiber»
uns verwandelt sich in ein «Transzen-

dieren ohne alle himmlische Transzen-
denz, doch mit Verstindnis ihrers.
«Gott» kann in dieser Optik als «das hy-
postasierte Ideal des in seiner Wirklich-
keit noch ungewordenen Menschenwe-
sens» verstanden werden.

Fiir viele mag es iiberraschend sein,
dass innerhalb der Theologie dhnliche
Perspektiven entwickelt worden sind.
Ein berithmtes Beispiel ist Dietrich Bon-
hoeffer, der kurz vor seiner Hinrichtung
durch den NS-Staat die Vision eines «re-
ligionslosen Christentums» skizzierte:
«Unser Verhiltnis zu Gott ist kein «reli-
gioses» zu einem denkbar héchsten,
michtigsten, besten Wesen — dies ist kei-
ne echte Transzendenz —, sondern unser
Verhiltnis zu Gott ist ein neues Leben
im Dasein-fliir-andere>».

Wie spitere Generationen die Spiri-
tualitit benennen und beschreiben wer-
den, mit der sie ihre Gemeinschaft un-
tereinander, mit dem Leben und mit der
Natur feiern und festigen, kénnen wir
getrost ihnen selbst iiberlassen. Viel-
leicht werden sie dies als Befreiung von
Religion oder als Befreiung der Religion
(zum Beispiel von den Strukturen kapi-
talistischer Entfremdung) erleben - je
nachdem in welcher Bedeutung sie den
Begriff verwenden. Sie werden nicht z5-
gern, alle ihnen wertvoll erscheinenden
spirituellen und kulturellen Potenziale
zu «beerben» und zurickzufordern, un-
abhingig davon, ob diese in religiésen
oder in nicht-religidsen Traditionen,
durch Literatur, Poesie, Musik oder Tanz
bewahrt worden sind. Nicht die Termi-
nologie ist entscheidend, sondern die
Mboglichkeit der Menschen, die demo-
kratische Macht zu erlangen, um Ent-
scheidungen iiber ihre Arbeitsbedin-
gungen und ihr gesellschaftliches Leben
zu treffen — ohne Intervention iiberge-
ordneter Méchte und Apparate. Wir sind
iiberzeugt, dass sie hierbei eine Spiritu-
alitit des Gemeinwesens entwickeln, die
ihre neuen Fahigkeiten zu handeln, sich
zu vernetzen und sich an diesem Prozess
zu freuen, ausdriickt und feiert. ®

112



	Spiritualität des Gemeinwesens

