
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 106 (2012)

Heft: 11

Artikel: Im Fremden zu Hause?

Autor: Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Dietschy

Im Fremden zu Hause?

«Im Fremden zu Hause»: Diese Wortkombination hat
eine eigentümliche Faszination. Er enthält in drei
Worten eine Dissonanz - und ihre Auflösung. Doch das

Dissonante bleibt erhalten, wie in einem süss-sauren

Gericht. Doch wie beim Essen, ist auch hier damit vor
allem Wohlgeschmack verbunden.

Dieser philosophisch-geschichtlicher Essay übers
Heimischwerden im Fremden hat Beat Dietschy als Referat

an der fahresverSammlung von Iras-Cotis am 3. funi
2012 in Bern vorgetragen.

Das Fremde, das Angst macht
Kleinkinder «fremdeln» bekanntlich,
wenn sie jemand sehen, in dem sie die

vertraute Person der Mutter oder des

Vaters nicht wiedererkennen. Viel später
kommt es erst dazu, dass man das
Zuhause verlässt. Auch in diesem Übergang

macht die Begegnung mit dem
Fremden Angst, - aber auch Lust, sie zu
überwinden. Märchen handeln davon:
«Von einem, der auszog, das Fürchten zu
lernen». Eine Unbehaustheit wird da

spürbar, zugleich kann jedoch die Erfahrung

gemacht werden, dass auch im
Welschland (wörtlich: Fremdland), im
Ausland (wortverwandt mit Elend), ein
zu Hause sein möglich wird. Am stärksten

natürlich in der Liebe zu dem oder
der Fremden, daverwandelt sich Fremdheit

in Vertrautheit. Das ist eine
Glückserfahrung. Dasselbe kann man sagen
vom Leben in einem fremden Land: Ich
habe es, als ich ein paar Jahre in Peru
gelebt habe, als ein faszinierendes
allmähliches Heimischwerden im Fremden

erlebt.
Und doch ist für mich etwas zutiefst

Unheimliches in der Formulierung «Im
Fremden zu Hause» enthalten. Steckt
darin nicht eine ganz und gar
unverschämte Arroganz? Wie komme ich
denn dazu, sagen zu können: Ich bin im
Fremden bei mir? Freud hat die
berühmte Formulierung gebraucht, das

Ich sei nicht Herr im eignen Haus. In mir
selber ist so viel Fremdheit, die mir
Angst macht, die ich kaum bewältigen
kann, die ich verleugne, abwehre,
verbanne. Wie kann ich dann im Fremden
ausser mir «zu Hause sein» wollen? Ist es

dort vielleicht leichter «Herr im Haus»

zu sein? Die männliche Sprache ist da
sehr gemäss.

Fremdes Zuhause als Machtanspruch
In der Tat meine ich, dass unser Thema
etwas sehr Ambivalentes hat. Aufder
einen Seite ist es verbunden mit
Fremdverstehen, mit Sich-Einfühlen, Empathie.

Doch schlägt das sehr leicht um in

300



Machtanspruch, in eine Form von
Gewalt. Ist nicht «Im Fremden zu Hause»
die Definition eines Parasiten, der von
einem fremden Organismus und auf
Kosten dieses «Wirtes» sich ernährt?

In Peru habe ich immer wieder mich
als Eindringling erlebt. Nun gut, ich war
das streng genommen ja auch. Zu denken

gab mir jedoch vor allem, dass es

Peruanerinnen im eigenen Land so
ergehen konnte. Ein Agronom aus Are-
quipa, der jahrelang mit grösster Begeisterung

und viel Einfühlungsvermögen
mit Quechua-Bauern im Hochland
zusammengearbeitet hatte, hat das
schmerzhaft erlebt: Nun gehst Du in
Dein Land zurück, sagten sie ihm zum
Abschied. Er erfuhr die Distanz von
«Indîgenas» zu einem Mestizen aus der
Stadt. Er hat sie überbrückt - und blieb
doch der Fremde. Hintergrund dafür ist
eine 500-jährige Geschichte interkultureller

Gewalt, die stärker ist als alle
persönlichen Beziehungen. Es ist die
Geschichte europäischer Invasion und
Expansion, die hier nachwirkt.

Zur Geschichte der europäischen
Machtergreifung
Angefangen hat die europäische Expansion,

wenn man von den Kreuzzügen
absieht, um die Wende zum 16. Jahrhundert

mit der Entdeckung und Eroberung
von Amerika. Dies war die eigentliche
Geburtsstunde der Moderne und des

heutigen Weltsystems, sagen Historiker
wie Immanuel Wallerstein oder der
argentinische Philosoph Enrique Dussel.
Dussels These zum Beginn der Moderne
lautet: Nicht das «cogito, ergo sum» (ich
denke, also bin ich) des Philosophen
Descartes, sondern das «conquero, ergo
sum» (ich erobere, also bin ich) des
spanischen Monarchen hat die Ära der
Neuzeit eingeläutet und geprägt. Man
versteht diese These besser, wenn man
daran denkt, dass die Reconquista, die
Rechristianisierung Spaniens, fast nahtlos

in die Conquista Amerikas überging.
1492 kapitulierte der letzte arabische

Herrscher in Al-Andalus, Muhammad
XII., vor den Heeren von Ferdinand IL
und Isabella I. Gewalt über die Andern,
die als Fremde definiert werden, spielt in
beidem eine Schlüsselrolle: Zunächst
sind es die Muslime und die Juden in
Spanien, mit denen man lange
zusammengelebt hat, die zu Feinden erklärt
werden. Und nach dem Abschluss ihrer
Vertreibung setzt sich der Krieg gegen
die «Ungläubigen» in der sogenannten
Neuen Welt fort. Hier werden die
Ressourcen für Europas kapitalistische
Entwicklung geholt.

Die Neuzeit, der Aufschwung Europas

zur Weltmacht, verdankt sich so
gesehen einem Zusammenspiel von
christlichem Auftrag, absolutem Machtanspruch

und merkantilistischer Bereicherung.

Kampf gegen die Andersgläubigen,

politischer Absolutismus und
Landnahme für wirtschaftliche Expansion

gehen dabei Hand in Hand. Allerdings

spielt auch das «cogito ergo sum»
dabei eine Rolle: Das moderne Denken
seit Descartes ist mit Beherschung der
Gegenstandswelt, ja mit ihrer Eroberung

verbunden. Raimon Panikkar, ein
Theoretiker des interkulturellen und
interreligiösen Dialogs, sprach deshalb

von einer «Epistemologie des Jägers»,
die sich in der Moderne durchsetzt.
Gejagt wird das Fremde, und auch die Natur

ist Fremdes, das überwältigt werden

muss.
Die Aneignung fremden Landes und

die Unterjochung fremder Völker müssten

legitimiert werden. Denn das war
umstritten. BischofLas Casas trat für die
Rechte der Indios ein. Sein Hauptgegner
war Juan Ginés Sepülveda. Beide konnten

KarlV ihre Argumente vortragen, so
etwa 1550 vor dem Indienrat in Vallado-
lid. Sepülveda setzte sich letztlich durch.
In seinem Buch mit dem Untertitel
«Über die gerechten Gründe für den

Krieg gegen die Indios» brachte er
folgende Argumente vor :

1. Die Indios sind «Barbaren, einfach,
ungebildet und unerzogen, Wilde, völlig

301



unfähig etwas anderes als mechanische

Fertigkeiten zu erlernen so dass es

ratsam war, dass sie von anderen regiert
wurden».
2. «Die Indios müssen das spanische Joch

tragen, selbst wenn sie es nicht wollen,
zum Ausgleich und zur Strafe für ihre
Verbrechen gegen das göttliche Gesetz
und das Naturrecht».

3. Die Spanier seien verpflichtet zu
intervenieren, weil dort eine grosse Anzahl
von Menschen jedes Jahr den Göttern
geopfert würden.
4. Die spanische Herrschaft erleichtere
die Christianisierung der Indios.

Wohlgemerkt, es handelt sich durchwegs

um edle und anerkannte Motive
jener Zeit! Grundmuster dieser Rechfertigungen

des Kriegs und derUnterjochung
anderer sind jedoch bis heute wirksam:
1. Andere zu regieren, weil sie selber
nicht über die nötigen Voraussetzungen
verfügen: Erinnert das nicht an die
Strukturanpassungen, welche die Bretton

Woods Institutionen und Regierungen

hochverschuldeten oder sogenannt
fragilen Staaten auferlegen?
2. Interventionen werden heute nicht
mehr wegen «Verbrechen gegen das

göttliche Gesetz», aber wegen Missachtung

der Menschenrechte durchgeführt.
Fast alle Kriege des 21. Jahrhunderts, sagt
Franz Hinkelammert, wurden im
Namen der Menschenrechte entfesselt.

3. Auch das Einschreiten gegen
Menschenopfer gehört bis heute zum Arsenal

von Kriegsbegründungen.
4. An die Stelle der Pflicht zur Missionierung

allerdings traten andere Gründe.
Heute ist es vor allem die Pflicht zur
Ausbreitung von Demokratie und Recht-
staatlichkeit.

Es sind also im Verlauf der Neuzeit
auch neue Rechtfertigungsmuster
hinzugetreten, die in der Zeit der spanischen
Conquista noch nicht so ausgeprägt
waren. Was etwa die Aneignung fremden
Landes angeht, so wurde das Hauptargument

vom englischen Philosophen John
Locke formuliert: Wer sein Land nicht

nutzt, dem gehört es auch nicht.
Gemeint hat er damit, dass erst das

Privateigentum an Boden und die kapitalistische

Inwertsetzung und Ausbeutung
des Landes «Nutzen» bedeute. Alles
andere Land sei herrenlos und zur Aneignung

frei, ein Muster, das sich im Kontext

des heutigen «Landgrabbing», der

Aneignung bäuerlich genutzter Böden
durch Agrokonzerne, wiederfindet. Die
Versklavung der andern, der Indios, der
Schwarzen produktiv gemacht haben in
der Tat vor allem die protestantischen
Länder Holland und England. Sie erst
haben es geschafft, die Eroberten und
Unterjochten nicht nur auszuplündern,
sondern - moderner - dem «stummen
Zwang der ökonomischen Verhältnisse»

(Karl Marx) auszuliefern.
Hinzu kam auch, dass sich ab dem 18.

und vor allem dem 19. Jahrhundert die

vom Westen beherrschte Welt immer
weiter ausbreitete. Sie umfasste nun Länder

wie Indien, welche aus europäischer
Sicht Hochkulturen wie Indien
beherbergten. Das stellte vor neue Fragen:
Wenn Europa der Inbegriff der
entwickelten Welt darstellte, wie konnte man
diese Kulturen dann einordnen? Die
östlichen Hochkulturen wurden deshalb

von «Orientalisten» studiert, die sich
anschickten, diese Fremde zu verstehen.
Orientalisten sind Fachleute, welche
dank hermeneutischer Empathie «im
Fremden zu Hause» sind. Sie kennen
und erfassen den andern sogar besser als

er sich selbst. Kein Wunder, denn dieses

westliche Wissen verwandelt, wie der
ägyptische Soziologe Anouar Abdel
Malek feststellt, «das <Studienobjekt> in
ein anderes, zu dem sich das studierende
Subjekt transzendent verhält». Und es

bringt diesen Gegenstand zugleich hervor:

Wir erhalten so einen homo Sini-
cus, einen homo Africanus, einen homo
Arabicus usw. Ein essentialistisches Wissen

vom andern hält also Einzug, das ihn
in seinerWesensart definiert: der gleiche
Vorgang der Stereotypisierung, der auch
den rassistischen Diskursen eigen ist.

302



Die Erblast des kolonialen Blicks
Nicht nur Orientalisten schaffen ein Bild
vom Andern. Ein solches wird auf allen
Ebenen der Fremdwahrnehmung
produziert. Edward Said (Orientalism, New
York 1978) und postkoloniale Theorien
haben gezeigt, dass Bilder, die wir heute

verwenden, aufGrund von Sehgewohnheiten

gelesen werden, die insgesamt
geprägt sind vom kolonialen Zeitalter. Als
Beispiele können die Reklamesammeibilder

dienen, die Joachim Zeller in
seinem Buch «Bilderschule der
Herrenmenschen» dokumentiert hat.

Bild 1: « Veritable extrait de viande»

miTMUE BCTIWT« VWOE DI ¦

i*M* 3
w

¦¦

*m y
SPiï '/*

-
I -

— il..,
•

Es sind Produkte der Alltags- und
Populärkultur mit starker visueller Wirkung:
Weisse stehen meist im hellen Sonnlicht,
Schwarze unter Bäumen, im Urwald.
Sehr häufig begegnet dieser stereotype
Kontrast zwischen dem unheimlichen
Dunklen und der hellen Strahlkraft der
aufgeklärten Wahrheit. Der oder das

Dunkle sind angstbesetzt. Aber es gibt,
wie hier auf dem Bild, auch die Faszination

für den «exotischen Fremden», den
«edlen Wilden», den Naturmenschen,
der seit den Schilderungen des
Brasilienfahrers Jean de Léry im 16. Jahrhundert

die europäische Imagination des

andern ebenfalls bevölkert. Und es gibt
subtile Untertexte, in denen verborgen
wirkt, was die Rolle der andern war oder
ist: «véritable extrait de viande», Fleischextrakt,

Rohstofflieferant, wobei die
Menschen selber zu den extrahierten
Rohstoffen gehören.

Bild 2: «Menschenfresser! Lebend»
Das kommt auch in dem Bild

«Menschenfresser! Lebend» zum Ausdruck,
das auf die Schaumessen anspielt, in
denen exotische Menschen zur Schau
gestellt wurden. Erinnern wir uns daran,

3Cllf esser!Me I ehern I

W^M_%
r>

Ni1

J20 i(f I Scultg-* I \]H I Kaffooaurr.fr ne \ j

dass Anthropophagie einer der Begründungen

für die EroberungAmerikas war.
Sepülveda lebt in solchen Bildern weiter.

Bild 3: « Wild - Zivilisiert»

*#fHhé
w

z TC
4& SS

t%
r:m.Hfiiriv!«-ili.-r }U-'|.

Sie sind geprägt von Stereotypen, die im
kollektiven Unbewussten der europäischen

Moderne tiefverankert sind:
Zivilisierte Europäerinnen stehen barbarischen

Wilden gegenüber. Hier der nackte

Eingeborene mit unterentwickeltem
Intellekt, als mordlüsterne Bestie - dort
der kluge Missionar, Lehrer oder
Kolonisator auf dem Sockel. Der «weisse

Mann» ist stets in der Position des
Überlegenen dargestellt. Der kamerunische
Soziologe Munasu Duala M'bedy hat es

in seinem Buch «Xenologie. Die
Wissenschaft vom Fremden und die Ver-
dängung der Humanität in der
Anthropologie» auf den Punkt gebracht: «Das
Fremde half dem Europäer in seinem

303



Beat Dietschy ist
Zentralsekretär des

evangelischen Hilfswerks
Brotfür alle. Dieser
Tage hat er zusammen
mit Doris Zeilinger und
Rainer Zimmermann
das «Ernst Bloch
Wörterbuch» herausgegeben.

(Dietschy@bfa-
ppp.ch).

Selbstverständnis an der Spitze der
menschlichen Evolution zu stehen».

Hier der moderne Europäer, dort der
Zurückgebliebene, Unterentwickelte: Dieser

Kontrast und diese Hierarchie finden
sich übrigens auch in Diskursen über
Entwicklung, ja im Begriff
Entwicklungshilfe selber.

Bild 4: «Die schwarzen Frauen und
Kinderlein»
Das Bild vom Missionar im Dienst der

Kakaowerbung (um 1905) verdeutlicht
ebenso wie jenes von einer Trappisten-
Mission um 1900, dass es dabei um weit
mehr als die Aneignung von Land oder
Rohstoffen ging. Geraubt wurde auch

:'/

0l:\
i«$w

ü
*

das Selbstbild: Die Überlegenheit des

Kolonisators oder Entwicklungshelfers
geht einher mit einer Herabstufung der
andern: Der Fremde wird zum erzie-
hungs- und hilfsbedürftigen Kind. Es ist
kein Zufall, dass in der Spendenbeschaffung

bestimmter Hilfswerke noch
immer Bilder hilfsbedürftiger Kinder
eingesetzt werden. Problematisch daran ist
vor allem, dass auch darin die Entwertung

des Fremden unter dem Anschein
seiner Rettung sich fortsetzt: «Im
Kolonialismus», stellt Zeller mit Recht fest,
«lief die Begegnung mit dem Fremden
stets auf Enteignung hinaus».

Schlussbemerkungen
Ich habe Beispiele aus derVergangenheit
gebracht. Können wir sagen, dass diese

Vergangenheit vergangen ist? Ist die
«visuelle Entkolonialisierung» (Zeller) tat¬

sächlich abgeschlossen und erledigt?
Bauen nicht Anti-Minarett-Plakate der
SVP auf dem Islambild auf, das seit der

Reconquista vom Westen aufgebaut
wurde? Und auch die Hilfswerk-Werbung

hat, wie erwähnt, ihre Erblasten.
Nicht nur die Werbung: Baut nicht ein
Grossteil der Entwicklungskonzepte der
westlichen Welt im Grunde auf dem
Grundsatz auf: Was wir sind, das sollt ihr
werden? Hat das christliche Abendland
die Einstellung «Wie im Westen, so auf
Erden» wirklich überwunden?

Jedenfalls ist es angebracht, gegenüber

dem Anspruch «Im Fremden zu
Hause» misstrauisch zu sein. Er ist
höchst ambivalent. Die Geschichte von
500 Jahren wirkt nach in Fremden- und
Selbstbildern, die einer Entschlüsselung
und Dekonstruktion bedürfen. Auf
diesem Hintergrund möchte ich zum
Schluss noch eine These zur Diskussion
stellen: Das Fremde ist nicht per se
bedrohlich: Es wird bedrohlich gemacht,
damit sich die Enteignung und Aneignung

des Fremden und die Gewalt
gegenüber den Fremden legitimieren,
organisieren und aufrechterhalten lässt.

Anders gesagt: Es ist nicht naturgegeben,

dass das Fremde mich bedrohen
muss. Dass es zur Maxime kommt: «Ich
kann nur leben, wenn du stirbst», hat
seine Gründe. Sie ist nur zu verstehen
auf dem Hintergrund einer zutiefst
unbarmherzigen, absolut gesetzten globalen

Marktlogik, die das Ausschalten des

Kontrahenten verlangt und «Manager
mit Killerinstinkten» (Maucher)
hervorbringt. «Ich kann leben, wenn du
stirbst»: Dieser Grundsatz ist aber weder
menschlich noch natürlich oder
vernünftig. Alle Kulturen und Religionen
kennen oder kannten den umgekehrten
Satz: «Ich bin, wenn du bist». Das heisst:

Wir müssen an einem globalen Zuhause
arbeiten, das Andere anerkennt, nicht
ausschliesst. Einem Zuhause mit Fremden.

Sind nicht schliesslich wir selbst

uns am meisten Fremde? •

304


	Im Fremden zu Hause?

