Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 106 (2012)

Heft: 11

Artikel: Im Fremden zu Hause?

Autor: Dietschy, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beat Dietschy

Im Fremden zu Hause?

«Im Fremden zu Hause»: Diese Wortkombination hat
eine eigentiimliche Faszination. Er enthilt in drei
Worten eine Dissonanz — und thre Auflosung. Doch das
Dissonante bleibt erhalten, wie in einem siiss-sauren
Gericht. Doch wie beim Essen, ist auch hier damit vor
allemn Wohlgeschmack verbunden.

Dieser philosophisch-geschichtlicher Essay iibers Hei-
mischwerden im Fremden hat Beat Dietschy als Referat
an der Jahresversammlung von IRAs-CoTISs am 3. Juni
2012 in Bern vorgetragen.

Das Fremde, das Angst macht
Kleinkinder «fremdeln» bekanntlich,
wenn sie jemand sehen, in dem sie die
vertraute Person der Mutter oder des
Vaters nicht wiedererkennen. Viel spater
kommt es erst dazu, dass man das Zu-
hause verlisst. Auch in diesem Uber-
gang macht die Begegnung mit dem
Fremden Angst, — aber auch Lust, sie zu
iiberwinden. Mirchen handeln davon:
«Von einem, der auszog, das Fiirchten zu
lernen». Eine Unbehaustheit wird da
spiirbar, zugleich kann jedoch die Erfah-
rung gemacht werden, dass auch im
Welschland (wortlich: Fremdland), im
Ausland (wortverwandt mit Elend), ein
zu Hause sein moglich wird. Am stéirks-
ten natiirlich in der Liebe zu dem oder
der Fremden, daverwandelt sich Fremd-
heit in Vertrautheit. Das ist eine Gliicks-
erfahrung. Dasselbe kann man sagen
vom Leben in einem fremden Land: Ich
habe es, als ich ein paar Jahre in Peru
gelebt habe, als ein faszinierendes all-
mahliches Heimischwerden im Frem-
den erlebt.

Und doch ist fiir mich etwas zutiefst
Unheimliches in der Formulierung «Im
Fremden zu Hause» enthalten. Steckt
darin nicht eine ganz und gar unver-
schimte Arroganz? Wie komme ich
denn dazu, sagen zu kénnen: Ich bin im
Fremden bei mir? Freud hat die be-
rithmte Formulierung gebraucht, das
Ich sei nicht Herr im eignen Haus. In mir
selber ist so viel Fremdheit, die mir
Angst macht, die ich kaum bewiltigen
kann, die ich verleugne, abwehre, ver-
banne. Wie kann ich dann im Fremden
ausser mir «zu Hause sein» wollen? Istes
dort vielleicht leichter «Herr im Haus»
zu sein? Die mannliche Sprache ist da
sehr gemass.

Fremdes Zuhause als Machtanspruch
In der Tat meine ich, dass unser Thema
etwas sehr Ambivalentes hat. Auf der ei-
nen Seite ist es verbunden mit Fremd-
verstehen, mit Sich-Einfithlen, Empa-
thie. Doch schlagt das sehr leicht um in

300



Machtanspruch, in eine Form von Ge-
walt. Ist nicht «Im Fremden zu Hause»
die Definition eines Parasiten, der von
einem fremden Organismus und auf
Kosten dieses «Wirtes» sich ernahrt?

In Peru habe ich immer wieder mich
als Eindringling erlebt. Nun gut, ich war
das streng genommen ja auch. Zu den-
ken gab mir jedoch vor allem, dass es
PeruanerInnen im eigenen Land so er-
gehen konnte. Ein Agronom aus Are-
quipa, der jahrelang mit grosster Begeis-
terung und viel Einfithlungsvermégen
mit Quechua-Bauern im Hochland zu-
sammengearbeitet hatte, hat das
schmerzhaft erlebt: Nun gehst Du in
Dein Land zuriick, sagten sie ihm zum
Abschied. Er erfuhr die Distanz von «In-
digenas» zu einem Mestizen aus der
Stadt. Er hat sie iiberbriickt — und blieb
doch der Fremde. Hintergrund dafiir ist
eine 500-jahrige Geschichte interkultu-
reller Gewalt, die starker ist als alle per-
sonlichen Beziehungen. Es ist die Ge-
schichte europdischer Invasion und
Expansion, die hier nachwirkt.

Zur Geschichte der européischen
Machtergreifung

Angefangen hat die européische Expan-
sion, wenn man von den Kreuzziigen
absieht, um die Wende zum 16. Jahrhun-
dert mit der Entdeckung und Eroberung
von Amerika. Dies war die eigentliche
Geburtsstunde der Moderne und des
heutigen Weltsystems, sagen Historiker
wie Immanuel Wallerstein oder der ar-
gentinische Philosoph Enrique Dussel.
Dussels These zum Beginn der Moderne
lautet: Nicht das «cogito, ergo sum» (ich
denke, also bin ich) des Philosophen
Descartes, sondern das «conquero, ergo
sum» (ich erobere, also bin ich) des spa-
nischen Monarchen hat die Ara der
Neuzeit eingeldutet und gepragt. Man
versteht diese These besser, wenn man
daran denkt, dass die Reconquista, die
Rechristianisierung Spaniens, fast naht-
los in die Conquista Amerikas iiberging.
1492 Kkapitulierte der letzte arabische

Herrscher in Al-Andalus, Muhammad
XII., vor den Heeren von Ferdinand IL
und Isabella 1. Gewalt iiber die Andern,
die als Fremde definiert werden, spieltin
beidem eine Schlisselrolle: Zunichst
sind es die Muslime und die Juden in
Spanien, mit denen man lange zusam-
mengelebt hat, die zu Feinden erklart
werden. Und nach dem Abschluss ihrer
Vertreibung setzt sich der Krieg gegen
die «Unglaubigen» in der sogenannten
Neuen Welt fort. Hier werden die Res-
sourcen fiir Europas kapitalistische Ent-
wicklung geholt.

Die Neuzeit, der Aufschwung Euro-
pas zur Weltmacht, verdankt sich so ge-
sehen einem Zusammenspiel von christ-
lichem Auftrag, absolutem Machtan-
spruch und merkantilistischer Bereiche-
rung. Kampf gegen die Andersgliu-
bigen, politischer Absolutismus und
Landnahme fiir wirtschaftliche Expan-
sion gehen dabei Hand in Hand. Aller-
dings spielt auch das «cogito ergo sum»
dabei eine Rolle: Das moderne Denken
seit Descartes ist mit Beherschung der
Gegenstandswelt, ja mit ihrer Erobe-
rung verbunden. Raimon Panikkar, ein
Theoretiker des interkulturellen und in-
terreligisen Dialogs, sprach deshalb
von einer «Epistemologie des Jagers»,
die sich in der Moderne durchsetzt. Ge-
jagt wird das Fremde, und auch die Na-
tur ist Fremdes, das itberwiltigt werden
muss.

Die Aneignung fremden Landes und
die Unterjochung fremder Volker muss-
ten legitimiert werden. Denn das war
umstritten. Bischof Las Casas trat fiir die
Rechte der Indios ein. Sein Hauptgegner
war Juan Ginés Sepulveda. Beide konn-
ten Karl V.ihre Argumente vortragen, so
etwa 1550 vor dem Indienrat in Vallado-
lid. Sepulveda setzte sich letztlich durch.
In seinem Buch mit dem Untertitel
«Uber die gerechten Griinde fiir den
Krieg gegen die Indios» brachte er fol-
gende Argumente vor :

1. Die Indios sind «Barbaren, einfach,
ungebildet und unerzogen, Wilde, vollig

301



unfihig etwas anderes als mechanische
Fertigkeiten zu erlernen ...so dass es rat-
sam war, dass sie von anderen regiert
wurden».

2.«Die Indios miissen das spanische Joch
tragen, selbst wenn sie es nicht wollen,
zum Ausgleich und zur Strafe fiir ihre
Verbrechen gegen das gottliche Gesetz
und das Naturrecht».

3. Die Spanier seien verpflichtet zu inter-
venieren, weil dort eine grosse Anzahl
von Menschen jedes Jahr den Gottern
geopfert wiirden.

4. Die spanische Herrschaft erleichtere
die Christianisierung der Indios.

Wohlgemerkt, es handelt sich durch-
wegs um edle und anerkannte Motive je-
ner Zeit! Grundmuster dieser Rechferti-
gungen des Kriegs und der Unterjochung
anderer sind jedoch bis heute wirksam:
1. Andere zu regieren, weil sie selber
nicht tiber die nétigen Voraussetzungen
verfiigen: Erinnert das nicht an die
Strukturanpassungen, welche die Bret-
ton Woods Institutionen und Regierun-
gen hochverschuldeten oder sogenannt
fragilen Staaten auferlegen?

2. Interventionen werden heute nicht
mehr wegen «Verbrechen gegen das
gottliche Gesetz», aber wegen Missach-
tung der Menschenrechte durchgefiihrt.
Fast alle Kriege des 21. Jahrhunderts, sagt
Franz Hinkelammert, wurden im Na-
men der Menschenrechte entfesselt.

3. Auch das Einschreiten gegen Men-
schenopfer gehort bis heute zum Arsenal
von Kriegsbegriindungen.

4. An die Stelle der Pflicht zur Missionie-
rung allerdings traten andere Griinde.
Heute ist es vor allem die Pflicht zur Aus-
breitung von Demokratie und Recht-
staatlichkeit.

Es sind also im Verlauf der Neuzeit
auch neue Rechtfertigungsmuster hin-
zugetreten,die in der Zeit der spanischen
Congquista noch nicht so ausgepragt wa-
ren. Was etwa die Aneignung fremden
Landes angeht, so wurde das Hauptargu-
ment vom englischen Philosophen John
Locke formuliert: Wer sein Land nicht

nutzt, dem gehort es auch nicht. Ge-
meint hat er damit, dass erst das Privat-
eigentum an Boden und die kapitali-
stische Inwertsetzung und Ausbeutung
des Landes «Nutzen» bedeute. Alles an-
dere Land sei herrenlos und zur Aneig-
nung frei, ein Muster, das sich im Kon-
text des heutigen «Landgrabbing», der
Aneignung bauerlich genutzter Boden
durch Agrokonzerne, wiederfindet. Die
Versklavung der andern, der Indios, der
Schwarzen produktiv gemacht haben in
der Tat vor allem die protestantischen
Lander Holland und England. Sie erst
haben es geschafit, die Eroberten und
Unterjochten nicht nur auszupliindern,
sondern — moderner — dem «stummen
Zwang der dkonomischen Verhiltnisse»
(Karl Marx) auszuliefern.

Hinzu lkkam auch, dass sich ab dem 18.
und vor allem dem 19. Jahrhundert die
vom Westen beherrschte Welt immer
weiter ausbreitete. Sie umfasste nun Lan-
der wie Indien, welche aus europaischer
Sicht Hochkulturen wie Indien beher-
bergten. Das stellte vor neue Fragen:
Wenn Europa der Inbegrift der entwi-
ckelten Welt darstellte, wie konnte man
diese Kulturen dann einordnen? Die
6stlichen Hochkulturen wurden deshalb
von «Orientalisten» studiert, die sich an-
schickten, diese Fremde zu verstehen.
Orientalisten sind Fachleute, welche
dank hermeneutischer Empathie «im
Fremden zu Hause» sind. Sie kennen
und erfassen den andern sogar besser als
er sich selbst. Kein Wunder, denn dieses
westliche Wissen verwandelt, wie der
agyptische Soziologe Anouar Abdel-
Malek feststellt, «das «Studienobjekt> in
ein anderes, zu dem sich das studierende
Subjekt transzendent verhalt». Und es
bringt diesen Gegenstand zugleich her-
vor: Wir erhalten so einen homo Sini-
cus, einen homo Africanus, einen homo
Arabicus usw. Ein essentialistisches Wis-
senvom andern hilt also Einzug, dasihn
in seiner Wesensart definiert: der gleiche
Vorgang der Stereotypisierung, der auch
den rassistischen Diskursen eigen ist.

302



Die Erblast des kolonialen Blicks
Nicht nur Orientalisten schaffen ein Bild
vom Andern. Ein solches wird auf allen
Ebenen der Fremdwahrnehmung pro-
duziert. Edward Said (Orientalism, New
York 1978) und postkoloniale Theorien
haben gezeigt, dass Bilder, die wir heute
verwenden, auf Grund von Sehgewohn-
heiten gelesen werden, die insgesamt ge-
prigt sind vom kolonialen Zeitalter. Als
Beispiele kénnen die Reklamesammel-
bilder dienen, die Joachim Zeller in sei-
nem Buch «Bilderschule der Herren-
menschen» dokumentiert hat.

Bild 1: « Véritable extrait de viande»

Es sind Produkte der Alltags- und Popu-
larkultur mit starker visueller Wirkung:
Weisse stehen meist im hellen Sonnlicht,
Schwarze unter Biumen, im Urwald.
Sehr hiufig begegnet dieser stereotype
Kontrast zwischen dem unheimlichen
Dunklen und der hellen Strahlkraft der
aufgeklarten Wahrheit. Der oder das
Dunkle sind angstbesetzt. Aber es gibt,
wie hier auf dem Bild, auch die Faszina-
tion fiir den «exotischen Fremden», den
«edlen Wilden», den Naturmenschen,
der seit den Schilderungen des Brasili-
enfahrers Jean de Léry im 16. Jahrhun-
dert die europiische Imagination des
andern ebenfalls bevolkert. Und es gibt
subtile Untertexte, in denen verborgen
wirkt, was die Rolle der andern war oder
ist: «véritable extrait de viande», Fleisch-
extralkt, Rohstofflieferant, wobei die
Menschen selber zu den extrahierten
Rohstoffen gehéren.

Bild 2: «Menschenfresser! Lebend»

Das kommt auch in dem Bild «Men-
schenfresser! Lebend» zum Ausdrudk,
das auf die Schaumessen anspielt, in de-
nen exotische Menschen zur Schau ge-
stellt wurden. Frinnern wir uns daran,

dass Anthropophagie einer der Begriin-
dungen fiir die Eroberung Amerikas war.
Sepilveda lebt in solchen Bildern weiter.

Bild 3: « Wild - Zivilisiert»

SHelmstedier Besie-
dim fmiv

:
PR

Sie sind geprigt von Stereotypen, die im
kollektiven Unbewussten der europi-
ischen Moderne tief verankert sind: Zivi-
lisierte EuropderInnen stehen barbari-
schen Wilden gegeniiber. Hier der nackte
Eingeborene mit unterentwickeltem In-
tellekt, als mordliisterne Bestie — dort
der kluge Missionar, Lehrer oder Kolo-
nisator auf dem Sockel. Der «weisse
Manny ist stets in der Position des Uber-
legenen dargestellt. Der kamerunische
Soziologe Munasu Duala M’bedy hat es
in seinem Buch «Xenologie. Die Wis-
senschaft vom Fremden und die Ver-
diangung der Humanitit in der Anthro-
pologie» auf den Punkt gebracht: «Das
Fremde half dem Europier in seinem

303



Beat Dietschy ist Zen-
tralsekretdr des evan-
gelischen Hilfswerks
Brot fiir alle. Dieser
Tage hat er zusammen
mit Doris Zeilinger und
Rainer Zimmermann
das «Ernst Bloch Wor-
terbuch» herausgege-
ben. (Dietschy@bfa-
ppp-ch).

Selbstverstandnis an der Spitze der
menschlichen Evolution zu stehen».
Hier der moderne Europier, dort der
Zuriickgebliebene, Unterentwickelte: Die-
ser Kontrast und diese Hierarchie finden
sich iibrigens auch in Diskursen tiber
Entwicklung, ja im Begriff Entwick-
lungshilfe selber.

Bild 4: «Die schwarzen Frauen und
Kinderlein»

Das Bild vom Missionar im Dienst der
Kakaowerbung (um 1903) verdeutlicht
ebenso wie jenes von einer Trappisten-
Mission um 1900, dass es dabei um weit
mehr als die Aneignung von Land oder
Rohstoffen ging. Geraubt wurde auch

das Selbstbild: Die Uberlegenheit des
Kolonisators oder Entwicklungshelfers
geht einher mit einer Herabstufung der
andern: Der Fremde wird zum erzie-
hungs- und hilfsbediirftigen Kind. Es ist
kein Zufall, dass in der Spendenbeschaf-
fung bestimmter Hilfswerke noch im-
mer Bilder hilfsbediirftiger Kinder ein-
gesetzt werden. Problematisch daran ist
vor allem, dass auch darin die Entwer-
tung des Fremden unter dem Anschein
seiner Rettung sich fortsetzt: «Im Kolo-
nialismus», stellt Zeller mit Recht fest,
«lief die Begegnung mit dem Fremden
stets auf Enteignung hinaus».

Schlussbemerkungen

Ich habe Beispiele aus der Vergangenheit
gebracht. Konnen wir sagen, dass diese
Vergangenheit vergangen ist? Ist die «vi-
suelle Entkolonialisierung» (Zeller) tat-

sachlich abgeschlossen und erledigt?
Bauen nicht Anti-Minarett-Plakate der
SVP auf dem Islambild auf, das seit der
Reconquista vom Westen aufgebaut
wurde? Und auch die Hilfswerk-Wer-
bung hat, wie erwihnt, ihre Erblasten.
Nicht nur die Werbung: Baut nicht ein
Grossteil der Entwicklungskonzepte der
westlichen Welt im Grunde auf dem
Grundsatz auf: Was wir sind, das sollt ihr
werden? Hat das christliche Abendland
die Einstellung «Wie im Westen, so auf
Erden» wirklich iiberwunden?
Jedentalls ist es angebracht, gegen-
iiber dem Anspruch «Im Fremden zu
Hause» misstrauisch zu sein. Er ist
hochst ambivalent. Die Geschichte von
500 Jahren wirkt nach in Fremden- und
Selbstbildern, die einer Entschliisselung
und Dekonstruktion bediirfen. Auf die-
sem Hintergrund mdochte ich zum
Schluss noch eine These zur Diskussion
stellen: Das Fremde ist nicht per se be-
drohlich: Es wird bedrohlich gemacht,
damit sich die Enteignung und Aneig-
nung des Fremden und die Gewalt ge-
geniiber den Fremden legitimieren, or-
ganisieren und aufrechterhalten lasst.
Anders gesagt: Es ist nicht naturgege-
ben, dass das Fremde mich bedrohen
muss. Dass es zur Maxime kommt: «Ich
kann nur leben, wenn du stirbst», hat
seine Griinde. Sie ist nur zu verstehen
auf dem Hintergrund einer zutiefst un-
barmherzigen, absolut gesetzten globa-
len Marktlogik, die das Ausschalten des
Kontrahenten verlangt und «Manager
mit Killerinstinkten» (Maucher) her-
vorbringt. «Ich kann leben, wenn du
stirbst»: Dieser Grundsatz ist aber weder
menschlich noch natiirlich oder ver-
niinftig. Alle Kulturen und Religionen
kennen oder kannten den umgekehrten
Satz: «Ich bin, wenn du bists. Das heisst:
Wir miissen an einem globalen Zuhause
arbeiten, das Andere anerkennt, nicht
ausschliesst. Einem Zuhause mit Frem-
den. Sind nicht schliesslich wir selbst
uns am meisten Fremde? ]

304



	Im Fremden zu Hause?

