
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 106 (2012)

Heft: 11

Artikel: Zwischen Spaltpilz und Zusammenhalt

Autor: Arens, Edmund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Edmund Arens

Zwischen Spaltpilz und
Zusammenhalt
Religionen und gesellschaftliche Integration

Ob Religio n e in e Gesellschaft zusamm enschwe isst o de r
auseinanderreisst, wird derzeit wieder heiss diskutiert.
Ob und inwiefern Religion die Grundlage einer pluralen
Gesellschaft bilden kann und welchen Ort Religionen in

m u Itikultu reilen u n d multireligiösen Gesells choften haben,

ist heutzutage heftig umstritten. Religionen sind offenbar
ambivalente Phänomene mit konfliktträchtigen Potenzialen

und bisweilen gefährlichen Zügen. Was sie zur
gesellschaftlichen Integration respektive Desintegration
beitragen, steht zur Debatte.

1. Religion trennt - und verbindet
Das Konflikt- und das damit einhergehende

Gewaltpotenzial von Religion hat
der aus der Schweiz stammende Philosoph

Jean Jacques Rousseau vor 250 Jahren

prägnant auf den Punkt gebracht,
wenn er schreibt: «Man kann unmöglich
mit Leuten in Frieden leben, die man für
verdammt hält... Man muss sie bekehren
oder verfolgen.»1 Ähnlich äussert sich
Mitte des 19. Jahrhunderts der Philosoph
Ludwig Feuerbach in seinem Werk «Das
Wesen des Christentums». Laut ihm liegt
das Verdammen Anders- oder Ungläubiger

gerade «im Wesen des Glaubens»,
und der Glaube geht «notwendig in Hass,
der Hass in Verfolgung»2 über.

Auch für heutige Religionskritiker ist
das für das Zusammenleben destruktive
Potenzial von Religion evident. Der US-
amerikanische Philosoph Richard Rorty
sieht in Religion einen «conversation

stopper»3, eine «Gesprächsblockiererin»,
die wegen ihres unerbittlichen
Wahrheitsanspruchs Gläubige diskursunfähig
macht, von daher das demokratische
Zusammenleben belastet und folglich in
der Öffentlichkeit nichts zu suchen hat.

Für den britischen Biologen Richard
Dawkins erscheint der Gottesglaube als

ein sozial schädlicher Komplex gefährlicher

Viren, den er für kognitiv obsolet,
ethisch verwerflich und pädagogisch
höchst gefährlich erklärt. Die
Geisteskrankheit des «Gotteswahns» ist ihm
zufolge verbunden mit Absolutismus,
Homophobie, Pädophilie, Fundamentalismus

und Kindesmissbrauch. MitHilfe
der atheistischen Aufklärung gelte es

diesen Wahn als irrationales, psychologisches

Nebenprodukt der Evolution zu
entlarven und zu bekämpfen.

Jedoch nicht nur notorische
Religionskritiker denunzieren die Tauglichkeit

von Religion für die moderne
Gesellschaft. Auch von religionswissenschaftlicher

Seite wird auf das Konflikt-
und Gewaltpotenzial von Religionen
aufmerksam gemacht. Der US-amerikanische

Religionswissenschaftler und So-

292



ziologe Mark Juergensmeyer etwa stellt
eine Globalisierung religiöser Gewalt
fest. Er verweist auf die Ausbreitung
religiös motivierter Gewalt in Gestalt von
Rebellionen, Glaubens-, Bürger- und
global ausgerichteten Kriegen in diversen

Religionen. Der deutsche
Religionswissenschaftler Hans G. Kippenberg
befasstsichebenfalls mit«Religionskriegen
im Zeitalter der Globalisierung»4. Er
deutet Gewalt gegen Anders- bzw.
Ungläubige als religiöse Gemeinschaftshandlung,

welche von religiösen
Gemeinschaften getragen werde.

Eine bemerkenswerte Studie über die

desintegrativen wie integrativen Kräfte
von Religion(en) in den Vereinigten Staaten

haben die beiden US-amerikanischen

Politikwissenschaftler Robert
Putnam und David Campbell unlängst
vorgelegt.5 Sie untersuchen, unter welchen

Bedingungen Religion zu politischen
Polarisierungen und gesellschaftlichen
Spaltungen führt bzw. solche zementiert.

Umgekehrt zeigen sie auf, wann
Gläubige und Religionsgemeinschaften
zum Brückenbauen über konfessionelle,
ethnische, politische und soziale
Differenzen hinweg beitragen und damit den

gesellschaftlichen Zusammenhalt
fördern. Putnam hatte bereits zuvor in
verschiedenen Publikationen zwei
gesellschaftlich unverzichtbare Formen von
Sozialkapital identifiziert, die er bonding
und bridging nennt. Bondingbezeichnet
die Fähigkeit, langfristige, verlässliche,

enge Bindungen zu anderen
einzugehen. Bridging be deutet demgegenüber
die Bereitschaft und Fähigkeit, die Grenzen

der eigenen Gemeinschaft zu
überschreiten, auf andere zuzugehen,
Beziehungen zu ihnen aufzubauen und mit
ihnen zusammenzuarbeiten. Zwischen

bridging und bondingbesteht eine Span

nung: Je enger und exklusiver die
Bindung an und die Einbindung in die eigene

Gemeinschaft, umso schwieriger
wird das Brückenbauen. Zu starke
Bindungen können eine Verbindung und
Verständigung mit anderen verhindern.

Exklusive Integration in eine Gruppe
kann die gesellschaftliche Integration
sabotieren beziehungsweise gefährden.

2. Dimensionen von Integration
Dervom lateinischen Wort integratio
abgeleitete Begriff Integration bedeutet
soviel wie Einbeziehung in ein Ganzes. Das
Wort meint «zunächst die Herstellung
oder Aufrechterhaltung einer Einheit
oder Ganzheit aus einzelnen Elementen
oder das Einbeziehen verschiedener
Elemente in ein grösseres Ganzes»6. In den
Sozialwissenschaften wird zwischen

Sozialintegration und Systemintegration
differenziert. Während Erstere die

Integration der Individuen in soziale

Organisationen und Institutionen bezeichnet,

bezieht sich die Systemintegration
aufdie Integration der verschiedenen

Organisationen, Institutionen beziehungsweise

Subsysteme in das Gesellschaftssystem

als Ganzes.

Wenn es um Religion und
gesellschaftliche Integration geht, istvor allem
die Sozialintegration von Personen und
Gruppen im Blick. In der soziologischen
Literatur findet sich eine Reihe von
Unterscheidungen von Dimensionen der

Integration. In Abwandlung eines
Vorschlags des Schweizer Religionssoziologen

Jörg Stolz7 unterscheide ich
zwischen kultureller, struktureller, normativer,

interaktioneller und identifikato-
rischer Integration.

Kulturelle Integration betrifft die Kenntnis

der grundlegenden Kulturtechniken
und Praktiken. Dazu gehören die Fähigkeit,

die beziehungsweise eine Landessprache

zu sprechen, das nötige Wissen
über die organisatorischen Abläufe
sowie die Vertrautheit mit den elementaren

Handlungsformen, Verhaltensweisen

und habits einer Gesellschaft.
Strukturelle Integration erfolgt vor

allem durch das Bildungssystem und
den Arbeitsmarkt. Wer nur über ein
geringes Bildungsniveau verfügt, von
Arbeitslosigkeit betroffen ist, kaum
Aufstiegschancen hat oder aus dem Arbeits-

293



markt ausgeschlossen bleibt, ist strukturell

eher exkludiert als integriert.
Normative Integration bezieht sich auf

das Wissen um grundlegende ethische
sowie rechtliche Normen der jeweiligen
Gesellschaft und auf deren Akzeptanz.
Dazu zählen die Kenntnis der Grundzüge

der jeweiligen Regeln des

Zusammenlebens, deren Befolgung und ihre
zumindest grundsätzliche Anerkennung.

Interaktionelle Integration betrifft die
persönlichen sowie beruflichen
Beziehungen, Bekanntschaften und
freundschaftlichen Kontakte, die Mitgliedschaften

und Aktivitäten in Gruppen,
Gemeinschaften und zivilgesellschaftlichen
Vereinigungen, durch welche Verbindungen

mit Gleichgesinnten und
Andersdenkenden sowie zuvor «Fremden»

eingegangen und aufrechterhalten werden.

Identifikatorische Integration meint
die emotionale Einbindung in eine

Gruppe, die affektive Bindung an eine
Gemeinschaft durch Identifikation mit
deren Gründerfiguren, Heldinnen oder

Repräsentanten, durch das demonstrative

Tragen von signifikanten Symbolen
beziehungsweise den engagierten Einsatz

für die Ziele der jeweiligen Gruppe,
Gemeinschaft oder Bewegung.

3. Wie Religionsgemeinschaften
Menschen integrieren
Religionsgemeinschaften gewinnen und
binden ihre Mitglieder, weil und wenn
sie ihnen eine gemeinsame Sprache,
gemeinsame Überzeugungen und Praktiken

vermitteln. Religionen bieten
Menschen eine über das eigene Leben
hinausreichende Orientierung. Dazu gehören
lebensleitende Einsichten über elementare

Fragen des persönlichen Lebens
und sozialen Zusammenlebens. Religionen

schaffen und tradieren eine Sprache

und Kultur, in denen Grundfragen
nach Herkunft und Zukunft, Sinn und
Ziel des menschlichen Lebens angesprochen

werden, die Erinnerung und Hoffnung

artikuliert, die eigene sowie kollek¬

tive Erfahrungen spiegelt, aufeinander
bezieht und zusammenbindet.

Religionsgemeinschaften binden
Menschen in lokale, regionale und zum Teil
globale Zusammenhänge ein. Durch
Initiations- und andere Übergangsriten
markieren sie an riskanten Knoten- und
Wendepunkten des Lebens Ablösung,
Zugehörigkeit und Zusammengehörigkeit.

In einer Fülle von Alltagspraktiken
und Alltagsriten werden Elemente von
Grundüberzeugungen und
Handlungsorientierungen habitualisiert. Indem
Religionsgemeinschaften ihre jeweilige
Geschichte in einer Vielzahl von
Geschichten zur Sprache bringen und
deren Höhepunkte rituell inszenieren, stiften

und bekräftigen sie horizontale wie
vertikale Gemeinschaft. Sie errichten
und unterhalten dazu Orte und Räume
des Zusammenkommens, des gemeinsamen

Feierns, des Betens, der
gottesdienstlichen Aktion und Interaktion.
Durch Symbole der Verbundenheit,
Gesten der Solidarität und Praktiken des

Teilens unterstreichen sie die Verbindung

der Anwesenden untereinander
und deren Eingebundenheit in die grössere,

umfassende Gemeinschaft, sei es

des Volkes Gottes, der Kirche Jesu Christi

oder der islamischen Umma.
Religionsgemeinschaften normieren

den Umgang ihrer Mitglieder mit
Angehörigen der eigenen Gemeinschaft
und nehmen Abgrenzungen vor
zwischen Gläubigen, Andersgläubigen und
Ungläubigen. In Bezug aufLetztere kommen

sowohl dezidierte Ausgrenzung
und Konfrontation vor als auch die

Betonung von Gemeinsamkeiten und das

Bemühen um Einbeziehung in eine
verbindende gemeinsame Geschichte.
Religionen formulieren mittels Geboten
und Verboten fundamentale Lebensregeln

als Grundregeln für die Beziehung
zum sowie den Umgang mit dem
Göttlichen, für das persönliche Leben, das
gemeinschaftliche Zusammenleben in
Familie, Verwandtschaft, religiöser
Gemeinschaft, mit nahen und fernen Mit-

294



menschen sowie mit anderen Lebewesen

und der Natur. In Religionen ist der

Alltag durch ein mehr oder weniger
dichtes Regelwerk von Vorschriften und
Verboten normiert. Dabei spielen die

Ahndung von Vergehen, die religiöse
und göttliche Sanktion gegen Norm-
übertreter, Übeltäter und Sünder eine

wichtige Rolle.

Religionsgemeinschaften schreiben
nicht nur Basisverpflichtungen vor und
fest, sondern zeigen auch auf, was die

Gläubigen wem Gutes tun sollen; sie

appellieren an die Bereitschaft zur Solidarität,

Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
und rufen zum solidarischen Teilen der
materiellen und spirituellen Güter auf.

Glaubensgemeinschaften sind zudem
Lernorte für das Einüben der normativen

Regeln, Gebote und Verbote. Sie

stellen Räume dar, in denen die
göttlichen Vorgaben sowie die normativen
Ansprüche der Gründer, herausragenden

Gestalten und Vorbilder individuell
und kollektiv zur Geltung gebracht werden.

Die interaktionelle Integration ihrer
Mitglieder ist für Religionsgemeinschaften

in der pluralistisch gewordenen
Gegenwart ebenso notwendig wie zunehmend

schwierig. Glaubensgemeinschaften

ermöglichen eine Vielfalt von face-

to-face-Interaktionen, persönlicher Kontakte

und Begegnungen. In Gestalt von
Gottesdiensten, Unterweisung,
Hilfeleistungen und Geselligkeit schaffen sie

Gelegenheit zu Begegnung und
Austausch, bieten Foren für Debatten und
Selbstverständigung. Durch ein oft
dichtes Netz von Aktivitäten wirken sie
sozialisatorisch und lebensbegleitend,
insofern innerhalb solcher Gemeinschaften

Bekannte gefunden,
Freundschaften geschlossen, Ehen eingegangen,

Kinder initiiert werden und
aufwachsen, Eltern sowohl Unterstützung
wie Ruhepunkte finden, Älteren sich

Möglichkeiten zum Engagement und
zugleich zur Betreuung eröffnen.
Zudem werden Kranke besucht, Sterbende

begleitet und Tote bestattet. Das gemeinsame

gottesdienstliche, diakonische,
gesellige und gesellschaftliche Handeln
markiert und affirmiert Zugehörigkeit,
stärkt Bindungen und nicht nur religiöse
Bande. Begegnungen im Zusammenhang

mit Riten, Festen und Feiern bringen

einerseits den Zusammenhalt
symbolisch und symbolträchtig zum
Ausdruck, sind andererseits selbst performative

Vollzüge des Zusammenstehens
und Zusammenhandelns.

Insbesondere in fremder Umgebung
sind Religionsgemeinschaften für
religiöse, ethnische und kulturelle Minderheiten

eine wichtige Integrationsinstanz,

welche Kinder und Jugendliche in
ein engmaschiges Netz von Gewohnheiten

und gegenseitigen Verpflichtungen

einbindet, ein Netz, das sich für
manche als ein allzu enges Korsett
erweist. Gerade in unvertrauter, als fremd
erfahrener oder gar als feindselig
wahrgenommener Umwelt ist dichte interaktioneile

Integration für den Fortbestand
der lokalen Gemeinschaft unverzichtbar.

Das zeigt sich etwa am orthodoxen
Judentum, das in der doppelten Diaspora

einer religiösen Minderheit in der

permissiven Gesellschaft um sein
spirituelles wie physisches Überlebenkämpft.

Identifikatorische Integration im
Sinne der affektiven Bindung an sowie
der emotionalen Einbindung in eine
Religionsgemeinschaft bedeutet, dass die
Gemeinschaft für ihre Mitglieder nicht
nur eine kulturell-kognitive, normative
und interaktive Grösse darstellt,
sondern zugleich die Gefühlsebene
anspricht und gefühlsmässige Bedeutung
besitzt. Identifikatorische Integration
geschieht durch den Gebrauch gemeinsamer

Symbole wie Erkennungszeichen,
Fahnen, durch das Tragen
gruppenspezifischer Kleidung, durch signifikante

rituelle Vollzüge und Feiern, in
und mit denen die kollektive Identität
performativ in Szene gesetzt, sinnenfällig

demonstriert und bewegend bekundet

wird. Ein hohes identifikatorisches

295



Potenzial haben ausseralltägliche
Vollzüge, in denen sich intensive Interaktion,

Bewegung und Identitätsbekundung
verbinden. Dazu zählen emotionale und
spirituelle Höhepunkte und Gipfelerfahrungen

wie Wallfahrten, der islamische
Hadsch oder die christliche Pilgerreise.
Zur Bekräftigung und Intensivierung der
affektiven Bindung tragen für die Beteiligten

zum Beispiel spirituelle «events»
bei, wie sie US-amerikanische «Me-
gachurches» Woche für Woche inszenieren,

aber auch Grossveranstaltungen wie
Papstreisen, Weltjugendtage oder
Katholiken- und Kirchentage.

Identifikatorische Integration wird
gleichfalls mit Hilfe von Liedern und
Gesängen mobilisiert, welche emotional
berühren, bewegen und stimulieren. Als
historisches Beispiel sei nur die vorkon-
ziliare Hymne des Katholizismus in
Erinnerung gerufen: «Ein Haus voll Glorie
schauet», eine voll Ergriffenheit gesungene

Hymne der Identifikation mit der
«aus ewigem Stein» erbauten
katholischen Kirche, zugleich ein Kampflied
gegen den bedrängenden äusseren Feind,
denn «wohl tobet um die Mauer der
Sturm in wilder Wut». Wer diese Hymne
schmetterte, hatte zugleich das im
ursprünglichen Text formulierte trium-
phalistische Gefühl: «das Haus wird's
überdauern» Das war gut zu wissen, laut
zu singen und schweisste zusammen.

4. Religiöse Minderheiten in der

Mehrheitsgesellschaft
Der US-amerikanische Soziologe Jeffrey
Alexander zeichnet ausführlich nach,
auf welche Weise Einwanderergruppen
in die zunächst nordwesteuropäisch
dominierte Gesellschaft der Vereinigten
Staaten integriert wurden.8 Die Integration

erfolgte in den ersten Jahrhunderten

nach der Staatsgründung gemäss
dem Modell der Assimilation. Dieses

ermöglichte Einzelnen, sich unter Aufgabe,

durch Neutralisierung bzw. durch
Verbergen der vormaligen kollektiven
Identität ihrer Herkunftsländer erfolg¬

reich an die neuen Verhältnisse

anzupassen und darin zu reüssieren. Wegen
der ungelösten Widersprüche dieses

Modells hat sich laut Alexander Anfang
des 20. Jahrhunderts ein neues Modell
dergesellschaftlichen Integration
durchgesetzt, die «Bindestrich-Identität» des

«melting pot». Sie verlangte kein
Entweder-Oder mehr, sondern erlaubte

Immigrantengruppen zunehmend, ihre
bisherige ethnische und religiöse Identität

mit der neuen, pluraleren Lebensweise

eines Schmelztiegels, in dem aus vielen

Unterschiedlichen eine Nation
gegossen wird, zu verbinden. Aber auch
die Vorstellung vom «melting pot» war
nach Alexander noch zu restriktiv und
«identitär», so dass sich unterdessen ein
drittes Modell anbietet, das des Multi-
kul-turalismus. Dieser betrachte
Verschiedenheit als eine wichtige
Errungenschaft, erkenne Differenz wirklich
an, respektiere und akzeptiere sie nicht
nur mit Blick auf Individuen, sondern
auch aufGruppen und Gemeinschaften.
Multikulturalismus bezeichnet Alexander

als ein Projekt der Hoffnung, nicht
der Verzweiflung, das sich nur im Kontext

weit verbreiteter Gefühle gemeinsamen

Menschseins entfalten könne.
Aus der Sicht von religiösen und

ethnischen Minderheiten ist die Assimilation

eine durchaus wünschenswerte
Alternative zur Exklusion wie zur Repression.

Aber sie zahlt den Preis, dass sie

Religion aus der Öffentlichkeit aus-
schliesst, Religionsgemeinschaften so

wenig öffentliche Räume und kollektive
Rechte wie möglich zugesteht und
Religionsausübung mehr oder weniger strikt
auf die Privatsphäre beschränkt. Jörg
Stolz nennt als entscheidendes Motiv für
assimilatorische Politik eine Befürchtung:

«Kollektive Rechte (z. B. aufeigene
Schulen, eigene Bestattungseinrichtungen,

eigene Gesundheitsinstitutionen,
eigene Medien, eigene Gerichtsbarkeit)
würden zur Herausbildung von < Parai-
lelgesellschaften> führen und letztlich
die Integration der Gesamtgesellschaft

296



zerstören.»9 Freilich kann eine assimilatorische

Politik leicht die Ausgrenzung
und Ausschliessung nicht assimilationswilliger

Gemeinschaften beinhalten,
damit gerade desintegrative Kräfte stärken
und fundamentalistische Tendenzen

begünstigen bzw. verstärken.
Multikulturalismus lässt nicht nur

den Individuen, sondern auch den
diversen Gruppen und religiösen Gemeinschaften

Raum zur eigenen Entfaltung.
Multikulturalistische Politik gewährt
Religionsgemeinschaften weitreichende
kollektive Rechte. Die multikulturelle
Option für Differenz und Toleranz
bejaht die Entstehung von Parallelgesellschaften

und hält diese für eine
angemessene Ausgestaltung kulturell und
religiös heterogener moderner
Gesellschaften. Darin soll tolerantes Nebeneinander

und vom Zutrauen in die
Selbstorganisation der diversen Gemeinschaften

getragene Nichteinmischung einer
nicht fordernden, sondern freiheitlich
gewähren lassenden Integration zugute
kommen. Dass der Multikulturalismus
der Königsweg zur Integration ist, wird
indes nicht nur von Verfechterinnen
einer «Leitkultur» bezweifelt. Auch aus
der Sicht des menschenrechtlichen
Universalismus bleiben Vorbehalte. Erlaubt
multikulturalistische Toleranz rigiden
Gemeinschaften nicht gerade, ihre

eigene intolerante Diskriminierung etwa
von Frauen, Gleichgeschlechtlichen oder
Dissidenten aufrechtzuerhalten und sich
im Namen der eigenen «Kultur» gegen
Kritik zu immunisieren?

Zwischen repressiver Assimilation
einerseits und permissivem Multikulturalismus

andererseits ist im Sinne einer
freiheitsförderlichen, gerechten und
solidarischen Integration ein drittes Modell

angezeigt - eine «Integration durch
Teilhabe», also eine «partizipative
Integration»10. Diese verbindet die passive

Zustimmung zu bestimmten Normen
und Werten - Jürgen Habermas spricht
von der «Zustimmung zu den Prinzipien
derVerfassung»11- mit einem aktiven ge¬

meinschaftlichen sowie zivilgesellschaftlichem

Engagement.

5. Öffentliche Religionen in ziviler
Gesellschaft
Den Begriff der «öffentlichen Religion»
hat der spanisch-amerikanische
Religionssoziologe José Casanova in Umlauf
gebracht.12 Er hat dabei deutlich
gemacht, dass öffentliche Religion zum
einen Resultat einer Entprivatisierung des

Religiösen und zum anderen einer
Entstaatlichung der Religion ist. Das
Heraustreten aus der Privatsphäre meint,
dass Religion den ihr von Seiten der
Aufklärung, des Liberalismus und
Laizismus zugewiesenen Bereich verlässt.
Das Öffentlichwerden beinhaltet
zugleich die Absage an alle Formen von
Staatsreligion, also die Aufgabe jedes
Monopolanspruchs, der sich aus der
exklusiven Verbindung mit dem Staat
ableitet. Bei der öffentlichen Religion tritt
an die Stelle der Beschränkung auf den
Privatbereich bzw. der Beanspruchung
staatlicher Privilegien und politischer
Macht deren Lokalisierung in der
Zivilgesellschaft. Letztere wird zum Ort, an
dem Religionen ihre Anliegen, Beiträge,
Perspektiven und Potenziale öffentlich
einbringen und im Diskurs mit anderen

zivilgesellschaftlichen Akteurinnen zur
Geltung bringen können.

Als öffentliche Religionen kommen
sowohl christliche Kirchen als auch
andere Glaubensgemeinschaften in Frage,
die nicht nur um das persönliche Heil
ihrer Anhänger und Mitglieder besorgt
sind, sondern zugleich das gesellschaftliche

Zusammenleben und Wohlergehen,

das Gemeinwohl und damit die
soziale Gerechtigkeit und Solidarität im
Blick haben. Bei den Trägern und
Akteuren öffentlicher Religion kann es sich

zum einen um Gemeinschaften
handeln, die sich vorbehaltlos auf die
Zivilgesellschaft einlassen, die sich die Prozeduren

des zivilgesellschaftlichen Diskurses

aneignen und das Verfahren
demokratischer Auseinandersetzung und

297



Edmund Arens ist
P rofess o r fu rFunda

mentaltheologie an der
Universität Luzern.
Von ihm ist20oy das

Buch «Gottesverstän-

digu ng. Eine komm u

nikative Religionstheologie»

im Herder
Verlag erschienen.

(edmund.arens@unilu.
ch)

Willensbildung zu eigen machen.
Andererseits kommen dafür auch Gemeinschaften

und Bewegungen in Betracht,
welche die Öffentlichkeit als Arena
begreifen, in der sie im Dissens und Konflikt

mit anderen zivilgesellschaftlichen
Akteuren für ihre damit nicht unbedingt
übereinstimmenden Überzeugungen,
Wertvorstellungen und Praktiken kämpfen.

Zu den potenziellen Trägern
öffentlicher Religion können folglich auch
fundamentalistische Bewegungen gehören,

sofern sie sich nicht separatistisch
von der gesellschaftlichen Öffentlichkeit
abschotten.

Öffentlich wird Religion dann, wenn
eine religiöse Gemeinschaft dem von ihr
vertretenen und gelebten Glauben eine

gesellschaftliche Bedeutung beimisst
und dies in ihrer Glaubenspraxis bekundet,

was sich in der Bereitschaft manifestiert,

sich an den gesellschaftlichen
Auseinandersetzungen um Grundfragen

menschlichen Lebens und
Zusammenlebens zu beteiligen. Über die
Teilnahme an öffentlichen Auseinandersetzungen

wird ein «public encounter»13,
eine öffentliche Begegnung mit anderen
möglich, was längerfristig zu Lernprozessen

und zur Verständigung der
verschiedenen Religionen miteinander führen

kann.
Öffentlichen Religionen geht es

darum, die in ihnen tradierten
Glaubensüberzeugungen, moralischen Einsichten
und Wertvorstellungen zu bewahren,
sichtbar zu machen und öffentlich
darzustellen und damit zugleich ihre
Vorstellungen vom guten Leben und
gerechten Zusammenleben in den
gesellschaftlichen Diskurs einzubringen.
Indem sie ihre substanziellen Auffassungen

über soziale Gerechtigkeit und Ge-

meinwohl,SolidaritätundAnerkennung,
Fürsorge und Verantwortung füreinander

sowie für andere in ihrer eigenen
gemeinschaftlichen Praxis zum Ausdruck
bringen und zudem in gesellschaftliche
Meinungs- und Willensbildungsprozesse
einspeisen, erweisen sie sich als wichtige

Akteure im Raum der Zivilgesellschaft.
Mit ihren prophetischen Interventionen
leisten sie eine immanente normative
Kritik an bestimmten modernen
Entwicklungen. Sowohl mit ihren prophetischen

Herausforderungen als auch mit
ihren moralischen Optionen und
Interventionen tragen öffentliche Religionen
zur Vitalisierung der Zivilgesellschaft
bei. Sie mobilisieren moralische
Ressourcen, deren auch eine moderne
pluralistische Gesellschaft und ein säkularer

Staat bedürfen.
Religionen können Menschen offenbar

zusammenschweissen und ausein-
anderreissen. Auf der einen Seite sind
sie Solidargemeinschaften, die ihre
Mitglieder sozialisieren und sozial integrieren,

ihnen Identität vermitteln,
Begegnungsräume eröffnen und ein Gefühl
von Zugehörigkeit und Zusammengehörigkeit

geben. Auf der anderen Seite
können Religionsgemeinschaften sich
verhärten, versteinerte Bollwerke
bilden, sich dem Kampf gegen die feindliche

Aussenwelt verschreiben und so

desintegrative und destruktive Kräfte
entfesseln.

Religionsgemeinschaften bieten
insbesondere marginalisierten Minderheiten

Rückzugs- und Schutzräume, Orte
der Bewahrung und Weitergabe ihrer
kulturellen und religiösen Identität. Dabei

geschieht dann primär ein bonding,
das gemeinschaftliche soziale Integration

befördert, aber bei zu starker, exklusiver

Bindung zugleich gesellschaftliche
Integration verhindert.

Öffentliche Religionen balancieren
am ehesten das bonding mit dem bridging.

Von daher wären Anstrengungen
zu unternehmen, die darauf zielen, dass

auch religiöse Minderheiten mit ihren
Symbolen und Überzeugungen öffentlich

sichtbar werden, ihre Anliegen und
Interessen öffentlich zur Sprache bringen

und in den gesellschaftlichen
Diskurs einbringen. Durch Sichtbarkeit,
gesellschaftliches Engagement, aktive
Teilnahme am zivilgesellschaftlichen Dis-

298



kurs und öffentliche Konfliktaustragung
wächst die Chance, Brücken des Verste-
hens und der Verständigung zu bauen.
Auf diese Weise lässt sich die soziale

Integration im Nahbereich mit der
Integration in die Gesamtgesellschaft
verbinden, was wiederum sowohl die
gemeinschaftliche Zusammengehörigkeit
als auch den gesellschaftlichen
Zusammenhalt stärkt. •
1 Rousseau, Jean-Jacques: Vom Gesellschaftsvertrag

oder Prinzipien des Staatsrechtes, in:
ders.: Politische Schriften, Paderborn 21995,
59-208, 207.
2 Feuerbach, Ludwig: Das Wesen des Christentums,

Stuttgart 1969,386.
3 Vgl. Rorty, Richard: Religion as
Conversation-Stopper, in: ders.: Philosophy and Social

Hope, London 1999, 168-174: dazu: Arens,
Edmund: Gottesverständigung. Eine kommunikative

Religionstheologie, Freiburg / Basel /
Wien 2007, i7fF.
4 Vgl. Kippenberg, Hans G.: Gewalt als Gottesdienst.

Religionskriege im Zeitalter der
Globalisierung, München 2008.

5 Vgl. Putnam, Robert D. / David E. Campbell:
American Grace. How Religion Divides and
Unites Us, New York 2010.
6 Vortkamp, Wolfgang: Integration durch
Teilhabe. Das zivilgesellschaftliche Potenzial von
Vereinen, Frankfurt a. M. / New York 2008,65.
7 Vgl. Stolz, Jörg: Religion und Integration aus
der Perspektive der erklärenden Soziologie, in:
René Pahud de Mortanges (Hg.): Religion und
Integration aus der Sicht des Rechts, Zürich
2010,39-80, bes. ìof.
8 Vgl. Alexander, Jeffrey C: The Civil Sphere,
Oxford / New York 2008.
9 Stolz: Religion und Integration, 34.
10 Vgl. Vortkamp: Integration durch Teilhabe,
89fr.
11 Habermas, Jürgen: Anerkennungskämpfe
im demokratischen Rechtsstaat, in: Charles

Taylor: Multikulturalismus und die Politik der

Anerkennung, Frankfurt a. M. 1993, 147-196,
183.
12 Vgl. Casanova, José: Public Religions in the
Modern World, Chicago 1994; dazu: Arens:
Gottesverständigung, 145-152.
13 Vgl. Casanova, José: Civil Society and
Religion, in: Social Research 68 (2001) 1041-1080,
1076.

Wissen, aufweiche Seite man gehört
Der Bericht, den der Kanton Luzern und
die katholische Kirche des Kantons Luzern
über die Situation in den Kinder- und
Jugendheimen der fünfziger bis siebziger
Jahre erstellen liess, erschüttert. Was da

an Sadismus, an selbstgefälliger Quälerei

Waisen, Halbwaisen, Kindern lediger
Mütter angetan wurde, lässt einen das

Blut in den Adern gefrieren. Es waren
Nonnen, «religiöse» Brüder, Erzieherinnen

und Erzieher mit angeblich christlichem,
vornehmlich katholischem Hintergrund.
Das Böse hat Namen.

Der Untersuchungsleiter wirkt
erschüttert und nüchtern zugleich, als er
an der Pressekonferenz zusammenfasst.
Sein Schlusswort: Die Kirche muss
wissen, auf welche Seite sie gehört: auf
die Seite der Schwachen und Armeni

Dem ist nichts hinzuzufügen.
Monika Stocker

299


	Zwischen Spaltpilz und Zusammenhalt

