
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 106 (2012)

Heft: 9

Artikel: Fünf Thesen für eine praktische theologische Sicht

Autor: Eigenmann, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kann nur zur Kenntnis nehmen, dass sie

innerhalb dieser neuen Gesellschaft keinen

Einfluss mehr hat. Sie kann von den
Geldbesitzern benutzt werden, doch sie

kann diese nichtbeeinflussen. Ein neues
Konzil täte Not, das sagen könnte, was
die Kirche in einer Gesellschaft tun soll,
die ihr keinerlei Wert mehr zugesteht.»10

Wir hoffen, dass die Konziliare
Versammlung von Frankfurt dazu einen
Teil beitragen kann. •
1 Vgl. die Homepage des Projektes: www.pro-
konzil.de.

Urs Eigenmann

FünfThesen für
eine
praktischtheologische

Sicht
der Kirche auf dem Vatikanum II

2 Siehe Seite www.pro-konzil.de.
3 Vgl. Otto Hermann Pesch: Das Zweite
Vatikanische Konzil (1962-1965). Vorgeschichte -
Verlauf- Ergebnisse - Nachgeschichte, 3. Aufl,
Würzburg 1994,151-155 u.ö.
4 Übersetzung nach der Bibel in gerechter
Sprache, Gütersloh 2006.
5 José Comblin: Die Zeichen der Zeit, in:
concilium, Heft 4, November 2005, 412-424, 416.
6 Comblin: Die Zeichen, 416.
7 Vgl. z. B. Ludwig Kaufmann, Nikolas Klein:
Johannes XXIII. Prophétie im Vermächtnis,
Fribourg/Brig 1990,137-141.
8/9/10 Comblin, Die Zeichen, 421, vgl. 420-423 f.

Trauer und Angst der Menschen dieser
Zeit», auch jene der Jüngerinnen und
Jünger Christi sind und sich «nichts
wahrhaft Menschliches findet, das nicht
in ihrem Herzen widerhallte» (GS 1).

Das Konzil spricht zwar einen universalen

Adressatenkreis an, entgeht aber
einem abstrakten Universalismus, wenn
es von den «Menschen dieser Zeit» (GS
1) spricht, die «gesamte menschliche
Familie mit der Gesamtheit der Wirklichkeiten,

unter denen sie lebt» (GS 1) im
Auge hat und um die «Niederlagen und
Siege» (GS 1) des Menschengeschlechts
weiss.

Katja Strobel ist
feministische Theologin
aus Münster. Sie

koordiniert die konzi-
l ia re Ve rs am m l u ng

von Frankfurt vom
i8.-2i.Oktober 2012.

Anm eldu ng u n d Infos
bei: www.pro-konzil.
de oder info@pro-
konzil.de.

Mh
>ù

m.
Xi' M&l«

1 Kirche der Nicht-Ausschliessung
Für das Konzil ist die Kirche, die in
innigster Verbindung mit der ganzen
Völkerfamilie steht und in deren Herzen alles

wahrhaft Menschliche widerhallt, eine
Kirche der Nicht-Ausschliessung.

Mit der Pastoralkonstitution wendet
sich das Konzil - wohl erstmalig in der
Geschichte der Konzilien und wie
bereits Johannes XXIII. in seiner Enzyklika

Pacem in terris - nicht nur an die
Katholikinnen und Katholiken, sondern
ausdrücklich «an alle Menschen» (GS 2).
Es geht davon aus, dass die Kirche in
«innigster Verbindung mit der ganzen
Völkerfamilie ist», «Freude und Hoffnung,

2 Kirche auf der Seite der Armen
und Bedrängten aller Art
Im Sinne von Johannes XXIII. ist die
Kirchefür das Konzil zwar mit Freude und

Hoffnung Trauer und Angst der Menschen
dieser Zeit verbunden, besonders aber mit
den Armen und Bedrängten aller Art.

In seiner Rundfunkbotschaft vom 11.

September 1962 hatte Johannes XXIII.
einen Monat vor Eröffnung des Konzils
im Blick auf die unterentwickelten Länder

erklärt, die Kirche sei «die Kirche
aller, vornehmlich die Kirche der Armen».
Auf dem Konzil selbst plädierte Kardinal

Lercaro dafür, die Armen zur Achse
des Konzils zu machen. Auch wenn die
Armen nicht zu einem zentralen
Problem des Konzils geworden sind, so sind
dessen Aussagen über die Armen und

235



die Option für diese doch bemerkenswert.

In der Pastoralkonstitution ist von
den «Armen und Bedrängten aller Art»
(GS) die Rede und werden in der Nr. 27
rund zwanzig Beispiele von solchen
aufgezählt. Aber nicht nur in der
Pastoralkonstitution wird für die Armen und
Bedrängten optiert. Im Dekret über die
missionarische Tätigkeit der Kirche heisst

es, die Kirche verbindet sich «durch
ihre Kinder mit den Menschen jedweder
Lage, am meisten aber mit den Armen
und Bedrängten» (AA 12). In der
dogmatischen Konstitution über die Kirche
erklärt das Konzil: «Wie aber Christus
das Werk der Erlösung in Armut und
Verfolgung vollbrachte, so wird die Kirche

gerufen, denselben Weg einzuschlagen

[...] In den Armen und Leidenden
erkennt sie das Bild des armen und lei
denden Gründers» (LG 8). In
Lateinamerika sollte dies später zur Option für
die Armen führen, wogegen nach dem
Urteil des italienischen Theologen
Giuseppe Ruggieri die Stelle aus LG ausserhalb

Lateinamerikas «eine der am meisten

und sogar absichtlich vergessenen
Lehren des Konzils»1 ist.

3 Kirche solidarischer Wo-Identität
Eine Kirche der Nicht-Ausschliessung auf
der Seite derArmen und Bedrängten aller
Art definiert sich nicht über eine ab- und
ausgrenzende Wer-Identität, sondern über
eine solidarische Wo-Identität.

Im ersten Artikel von Gaudium etspes
bestimmt sich die Kirche über eine Wound

nicht über eine Wer-Identität. Sie ist
sich selbst, wenn sie sich einlässt auf
«Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Menschen dieser Zeit, vor
allem der Armen und Bedrängten aller
Art» (GS 1). In der Pastoralkonstitution
setzt das Konzil nicht mit dem an, wer
die Kirche ist, sondern erklart, wo sie
sich befindet. Mit Hans-Joachim Sander
kann festgehalten werden: «Das jeweilige

Wo, an dem sie [die Kirche] ist,
bestimmt mit über das jeweilige Wer, das

sie auszeichnet L.l Den Ort über die

Selbstbegründung der Kirche zu setzen
und ihre Identitätaus dem Ort zu gewinnen,

den sie heute unter den Menschen
einnimmt, bedeutet ein damals geradezu

anstössiges Durchbrechen der
Ordnung der Dinge, mit der sich die Kirche
bis dahin verstanden hatte.»2 Dem
Einwand, die Kirche müsse zuerst wissen,
wer sie sei, bevor sie sich verorten könne,

ist entgegenzuhalten, dass sich die
Kirche immer schon an einem Ort
befindet, auch wenn sie sich dessen nicht
bewusst ist. Die faktische Verortung -
aufder Seite der Reichen und Mächtigen
oder solidarisch mit den Armen und
Bedrängten aller Art - muss kritisch im
Licht der vom Konzilvertretenen
Parteilichkeit reflektiert werden. Eine ab- und
ausgrenzende Wer-Identität könnte im
Sinne Dietrich Bonhoeffers als Form
billiger Gnade, die Bereitschaft, sich aufein
Wo-Identität an der Seite der Armen
einzulassen, als Form teurer Gnade
verstanden werden.

4 Umkehrung der Vorgehensweise
als hermeneutische Revolution
Das Konzil stellt die Tradition vom Kopf
aufdie Fusse, wenn es die Kirche zur Wei

terführung des Werk Christi dazu
verpflichtet, nicht von ihrem Innen auszu
gehen, sondern von den Zeichen der Zeit
als ihrem Aussen.

Mit der Verpflichtung der Kirche,
von der Erforschung der Zeichen der
Zeit auszugehen und diese im Licht des

Evangeliums auszulegen, um das Werk
Christi weiterzuführen, nimmt das Konzil

zwei Anregungen von Johannes
XXIII. auf. Zum einen den in seiner
Enzyklika Mater et magistra erstmals
lehramtlich erwähnten Dreischritt von
Sehen - Urteilen - Handeln und zum
andern die in seiner Enzyklika Pacem in
terris zentrale Kategorie der Zeichen der
Zeit. Das vom Konzil vertretene methodische

Vorgehen stellt eine «hermeneutische

Revolution» (Friedhelm Hengs-
bach) dar. Im Anschluss an Hans-Joachim

Sander kann diese Methode als ab-

236



duktive Zuordnung zweier theologischer

Orte verstanden werden. Nach
Melchior Cano (1509-1560) ist die Bibel
ein «locus theologicus proprius», das

heisst ein Ort, der der Darstellung des

Glaubens eigentümlich ist. Die Zeichen
der Zeit können den «loci velut ex
alieno», das heisst den Orten, die von
ausserhalb zukommen, genauer der von
Cano genannten Geschichte als «locus

theologicus» zugeordnet werden.3 Ab
duktion ist neben Induktion und
Deduktion eine dritte Form der Schlussfolgerung,

wenn auch eine schwache.
Weder kann die Praxis der Kirche aus
den biblischen Schriften deduziert noch
induktiv aus den gesellschaftlich
nachgefragten religiösen Bedürfnissen oder
den Zeichen der Zeit erhoben werden.
Erst aus der abduktiven Zuordnung der
beiden theologischen Orte «Licht des

Evangeliums» und «Zeichen der Zeit»
ergeben sich Impulse und Perspektiven
für die Praxis der Kirche.

5 Kirche in Bezug zum Reich Gottes
Für das Konzilgründet die Kirche in dem

von Jesus bezeugten Reich Gottes, hat den

Auftrag, dieses zu verkünden und in allen
Völkern zu begründen und lechzt nach
dessen Vollendung.

Angesichts der Tatsache, dass zur Zeit
des Konzils das Reich Gottes mit seiner
biblisch bezeugten inhaltlichen Fülle,
komplexen Struktur und historisch-utopischen

Doppeldimension in Folge der
Konstantinischen Wende Ende des 4.
Jahrhunderts kein zentrales Thema im
Mainstream der Theologie war, ist Zweierlei

bemerkenswert: zum einen, dass

Johannes XXIII. in verschiedenen

Äusserungen vor dem Konzil, angefangen
bei der Rede zu dessen Ankündigung
über die Apostolische Konstitution
«Humanae salutis» zu dessen Einberufung
bis hin zur Rundfunkbotschaft an die
Katholiken der Welt einen Monat vor
Beginn des Konzils, aufdas Reich Gottes
als zentrale Bezugsgrosse für die Kirche
hingewiesen hat. In der programma¬

tischen Eröffnungsrede Gaudet mater
ecclesia, von der er erklärte, niemand von
der Kurie habe da seine Nase hineingesteckt,

bezeichnete er die Suche nach
dem Reich Gottes als grundlegende
Aufgabe der Kirche. Zum andern ist
bemerkenswert, dass das Konzil in der dogmatischen

Konstitution über die Kirche
diese im fundamentalen ersten Kapitel
über das Mysterium der Kirche zentral in
Bezug zum Reich Gottes stellt. Die Kirche

gründet in dem von Jesus Christus
bezeugten Reich Gottes, ist gesandt, dieses

zu verkünden und in allen Völkern zu
begründen und lechzt nach seiner
Vollendung (vgl. LG 5). Das Konzil äussert
sich zwar nicht über die biblisch
bezeugte inhaltliche Fülle des Reiches
Gottes. Es vertritt aber kein verkürztes
Verständnis spiritualisierend-privatisier-
ter oder verjenseitigend-endeschatolo-
gischer Art. Es erwähnt vielmehr dessen

heilsgeschichtliche Grundlage, betont
die ekklesiologische Verpflichtung und
verweist auf die eschatologisch verheis-
sene Vollendung. Es geht davon aus, dass

es durch die Kirche in der Welt Gestalt
annehmen soll. Ohne Anspruch auf
Vollständigkeit soll darauf hingewiesen
werden, dass nicht nur in Lumen gentium,

sondern in dreizehn der sechzehn
Konzilstexte mit Ausnahme der Dekrete
über die katholischen Ostkirchen und
das Hirtenamtder Bischöfe sowie der
Erklärung über die Haltung der Kirche zu
den nichtchristlichen Religionen und an
insgesamt über fünfzig Stellen auf das

Reich Gottes Bezug genommen wird. •
1G. Ruggieri, Zeichen der Zeit. Herkunft und
Bedeutung einer christlich-hermeneutischen
Chiffre der Geschichte, in: P. Hünermann
(Hg.), Das Zweite Vatikanische Konzil und die
Zeichen der Zeit, Freiburg i. B. 2006.
2 H.-J. Sander, Theologischer Kommentar zur
Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt
von heute Gaudium et spes, in: P. Hünermann/
B.J. Hilberath (Hg.), Herders Theologischer
Kommentar zum Zweiten Vatikansichen Konzil,

Band 4, Freiburg i. B. 2009, 581-866, hier:
706.
3 Vgl. ebd. 599.

Urs Eigenmann ist
Autor einer grossen
Studie zum brasilia-
n 1 s eh e n Befre 1 u ngs

theologen und Kon-
zi h te 11 n ehm e r Do m

Helder Camara (u.

eigenmann@bluewin.

237


	Fünf Thesen für eine praktische theologische Sicht

