
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 106 (2012)

Heft: 9

Artikel: Missing council

Autor: Strobel, Katja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katja Strobel

m

mfk'-m

ggp5m

Missing council
oder die Notwendigkeit eines neuen
konziliaren Prozesses

Vom 18. bis 21. Oktober diesen Jahres findet

in Frankfurt aus Anlass des 50- Jahr-
Jubiläums eine konziliare Versammlung
statt unter dem Titel «Zeichen der Zeit -
Hoffnung und Widerstand». Die Ideefür
die Versammlungkam 2009 in Belem auf,
als Theologinnen und Theologen aus allen
Kontinenten aufdem Weltforumfür
Theologie und Befreiung darüber diskutierten,

wie das Jubiläum des IL Vatikanums

zu begehen sei. Im Aufruf dazu heisst es:

«Fünfzig Jahre nach dem IL Vatikanischen

Konzil ist es Zeit, aus kirchlicher

Erstarrung zu erwachen. Wir werden
nicht mehr auf Klerus und Hierarchie
warten, sondern machen uns vielmehr
selbst aufden Weg.»1

Im Folgenden möchte ich zwei

Überlegungen zur konziliaren Versammlung
vorstellen: Den Katakombenpakt als
Ausdruck einer Bewegung für eine «Kirche
derArmen» und eine Analyse des Begriffs
«Zeichen der Zeit».

1 Der Katakombenpakt
Ein hermeneutischer Schlüssel für uns,
um uns dem Ereignis des IL Vatikanums
zu nähern, ist der Katakombenpakt, der

am Rande des Konzils von einer Gruppe
von vierzig Bischöfen, die am Projekt
einer «Kirche der Armen» arbeiteten, als

Selbstverpflichtung formuliert wurde.
Zwei Sätze aus dem Katakombenpakt,

die illustrieren, welche Inspiration die
Verfassenden bewegte, möchte ich gern
zitieren2: «8) Für den apostolisch-pasto-
ralen Dienst an den wirtschaftlich
Bedrängten, Benachteiligten oder
Unterentwickelten werden wir alles zu Verfügung

stellen, was notwendig ist an Zeit,
Gedanken und Überlegungen, Mitempfinden

oder materiellen Mitteln, ohne
dadurch anderen Menschen und Gruppen

in der Diözese zu schaden.
Alle Laien, Ordensleute, Diakone

und Priester, die der Herr dazu ruft, ihr
Leben und ihre Arbeit mit den Arm-
gehaltenen und Arbeitern zu teilen und
so das Evangelium zu verkünden, werden

wir unterstützen (vgl. Lk 4,18f.; Mk
6,4; Mt 11,45; Apg 18,3-4; 20,33-35; 1 Kor
4,12; 9,1-27) [...] 10). Wir werden alles dafür

tun, dass die Verantwortlichen
unserer Regierung und unserer öffentlichen

Dienste solche Gesetze, Strukturen
und gesellschaftlichen Institutionen
schaffen und wirksam werden lassen,
die für Gerechtigkeit, Gleichheit und
gesamtmenschliche harmonische
Entwicklung jedes Menschen und aller
Menschen notwendig sind. Dadurch soll
eine neue Gesellschaftsordnung entstehen,

die der Würde der Menschen- und
Gotteskinder entspricht (Vgl. Apg 2,44f;

4,32-35; 5>4; 2 Kor 8 und 9; 1 Tim 5,16).»

Heute, und möglicherweise auch auf
einer Konziliaren Versammlung, wäre
solch eine Selbstverpflichtung von den

Basisgruppen her zu formulieren, auch

wenn diese in sehr unterschiedlichen
Kontexten arbeiten und es dadurch sehr
viel schwieriger sein dürfte, gemeinsame
Verpflichtungen zu formulieren.
Dennoch ist das Modell der Selbstverpflichtungen

reizvoll, gerade im Gegensatz zu
Appellen an Kirchenhierarchie oder
Regierungen.

Den Katakombenpakt heute zu lesen,
bedeutet aber, sich bewusst zu machen,
dass die Veränderungen, die Dom Helder

Camara und seine Bischofskollegen
herbeisehnten - und auch realisierten! -
heutevon anderen Akteurinnen und Ak-

232



teuren als Bischöfen ausgehen müssen.
Vielleicht müssten wir uns eine «Kirche
der Unruhigen», eine «störende Kirche»
oder eine «Kirche für eine andere Welt»

nennen, die versucht, die hierherrschenden

Sichtweisen in Frage zu stellen.

2 Zeichen der Zeit-zur Konzilszeit
und heute
Damit komme ich zum zweiten Punkt,
dem Begriff «Zeichen der Zeit» und
ihrer Bedeutung und Interpretation.

In der Projektgruppe, die die Konziliare

Versammlung vorbereitet, beziehen

wir uns in einem positiven Sinn auf
das IL Vatikanum als einem Ausgangspunkt

von vielen in den sechziger Jahren,

die zur Entstehung und Entwicklung

von kontextuellen Theologien wie
der Befreiungstheologie, feministischen
oder indigenen Theologien, beigetragen
haben. Im Gespräch über das Projekt
der Konziliaren Versammlung begegnet
uns immer wieder die Skepsis, dass das

Konzil zu positiv gesehen würde und
man sich angesichts der Widersprüchlichkeit

der Konzilstexte gar nicht
daraufberufen könne. Dazukurz zwei
Einwände. Ich bestreite nicht, dass es oft
mehrere Interpretationsmöglichkeiten
gibt und Stellen, die versuchen, den
Konflikt zwischen progressiver
Konzilsmehrheit undkonservativer, aber mächtiger

Konzilsminderheit zu lösen und
beide Perspektiven einzubinden.3 Trotzdem

steht das Konzil im Vergleich zur
vorkonziliaren Zeit für zentrale und un-
hintergehbare Wendepunkte und ich
weiss, dass Theologinnen sich etwa im
Rahmen von Auseinandersetzungen
innerhalb der Kirche daraufbeziehen. Das
betrifft zum Beispiel die Anerkennung
von Religionsfreiheit - die auch die Freiheit

beinhaltet, keine Religion zu haben

-, das Erkennen göttlicher Wahrheiten
in anderen Religionen oder auch die

Anerkennung des Judentums als Wurzel
des Christentums und die Verurteilung
von Antisemitismus und Judenverfolgung.

Der zweite Einwand ist der Bezug auf
das Konzil nicht in Form seiner Texte,
sondern auf das Konzil als Ereignis. Als
ich begann, mich mit dem Konzil
auseinanderzusetzen, halfen mir weniger
die Lektüre der Konzilstexte, sondern
vielmehr Texte und Erzählungen von
und über Zeitzeugen und Konzilsteilnehmern,

die die Zeit des Konzils, das

Konzil und die Anstösse, die es in die
Gemeinden gab, als wirklichen
Aufbruch wahrnahmen.

Zum Begriff «Zeichen der Zeit»
möchte ich gern einige Anstösse des
brasilianischen Befreiungstheologen José

Comblin vorstellen. Comblin schlägt
vor, den Begriff «Zeichen der Zeit» eng
mit dem Reich Gottes beziehungsweise
mit den aufdas Reich Gottes ausgerichteten

Befreiungsbewegungen zu verbinden.

Im und seit dem Konzil wurde der
Begriff in zwei Bedeutungen gebraucht:
Einerseits bezeichnet er gesellschaftliche

Ereignisse, Situationen und
Veränderungen in der westlichen Gesellschaft,
die für die Kirche wichtig sind. Auf der
anderen Seite wird der Begriff in Beziehung

gesetzt zu den endzeitlichen Zei
chen, den Zeichen der Gegenwart des

Reiches Gottes in dieser Welt, mit Bezug
zu Mt 16,3: «Das Antlitz des Himmels
versteht ihr zu beurteilen, nicht aber die
Zeichen der Zeit.»4 Im Konzil wurden
diese beiden Bedeutungen verbunden.
So problematisch die Botschaft heute
scheint, sich der Gesellschaft anzupassen,

so bedeutete es doch damals das

Erkennen, dass die Kirche sich in der
Geschichte bewegt und dass sich die Kirche
der Moderne öffnen muss. Comblin
analysiert dies als Dokument eines
christdemokratischen Umfelds, das die

Akzeptanz der liberalen Freiheiten und
der Demokratie im Sinn des damaligen
Wohlfahrtsstaates beziehungsweise eines
durch Sozialgesetzgebung gezähmten
Kapitalismus bedeutet. Ein weiteres
Problem liegt darin, dass sich die Bischöfe
nicht darüber bewusst waren, dass sie

die eigene Motivation, nämlich die

233



Macht der Kirche wieder zu erlangen,
mit derjenigen, die Spur des Evangeliums

zu verfolgen, in eins setzten. Zur
skizzierten Widersprüchlichkeit schreibt
Comblin treffend: «Das Konzil hat den

Anfang damit gemacht, auf die Welt
selbst zu hören. Die Welt, auf die man
hörte, war die Welt der europäischen
Bourgeoisie jener Zeit, doch die Tatsache,

dass man überhaupt gehört hat, war
schon ein grosser Fortschritt. [...]»5

Comblin sieht in der Verwendung
des Begriffes durch Johannes XXIII.,
anders als bei der Mehrheit der Bischöfe,
einen stärkeren Bezug aufden evangeli -
umsgemässen beziehungsweise
eschatologischen Sinn des Begriffs: «Zu allen
Zeiten», so Comblin, «muss man die
Zeichen der Zeit gedenken und sie zu
deuten versuchen, um zu wissen, was
gerade jetzt zu tun ist, damit die von
Jesus angekündigten Zeiten Wirklichkeit
werden.»6 Auch wenn Johannes XXIII.
nicht explizit sagen konnte, dass die Kirche

lange Zeit nicht evangeliumsgemäss
handelte, sagte er es jedoch implizit,
zum Beispiel in der Eröffnungsrede zum
Konzil, als er davon sprach, dass nun
eher die Zeit der Barmherzigkeit als der
Verurteilungen gekommen sei.7

Was ist in Mt 16,3 mit «Zeichen der
Zeit» gemeint? Jesus verkündete ein
kommendes Reich Gottes, in dem kein
Platz für religiöse Autoritäten sein würde.

Die Zeit des herrschenden religiösen
Systems und die Zeit des Reiches Gottes
sind für Jesus radikal entgegengesetzt.
Auch Johannes XXIII. verkündete das

Ende einer Epoche und den Beginn
einer neuen. Das Episkopat war unbe-
wusst von der Sichtweise der Bourgeoisie

der kapitalistischen Gesellschaften,

vor allem Westeuropas, geprägt, aber die
Pastoralkonstitution ist so verfasst, als

gäbe es einen objektiven Standpunkt
ausserhalb der Welt, um diese in den
Blick zu nehmen. Zum «Licht des
Glaubens», in dem die Welt und die Zeichen
der Zeit gesehen und gedeutet werden,
geben die Bischöfe ebenfalls keine Er¬

klärung ab, welchen Prinzipien dieses

Licht folgt - sie setzen es mit ihrem
Grundprojekt und ihrer Interpretation
gleich. Ergebnis ist, dass das Licht des

Glaubens offensichtlich nichts Neues
beisteuern und der modernen Welt keine

Orientierung bieten kann. Dazu
Comblin: «Die Lehre von den Zeichen
der Zeit besteht konkret darin, die
moderne Welt zu akzeptieren.»8

Dagegen schlägt er vor, den Begriff
«Zeichen der Zeit» eng mit dem Reich-
Gottes-Begriff zu verbinden. Was das

Licht des Glaubens bedeutet, geht aus

dem Evangelium klar hervor: Der Glaube

besteht darin, sich Gottes Vorhaben,
das Kommen des Gottesreiches, zu eigen
zu machen. Das Reich Gottes ist weder
eine Situation noch eine Institution, es

ist vielmehr eine Bewegung, die Bewegung

der Befreiung von Herrschaft,
Kampf gegen unterdrückende menschliche

Gewalten und Institutionen. Jesus
hat vor allem gegen die religiösen
Formen der Herrschaft gekämpft, gegen Lüge,

Ungerechtigkeit und Gewalt. «Das
Licht des Glaubens zeigt auf, was wirklich

ist und was die Wissenschaften, die
Medien und der herrschende Diskurs
leugnen oder verschleiern wollen. [...]
Die Zeichen der Zeit wären die Zeichen
des Kampfes um Befreiung der
Unterdrückten jener Zeit gewesen. Sie hätten
deutlich machen müssen, wo Christus
und wo seine Gegner waren, und wo die

Auseinandersetzung stattfand. Sie hätten

aufzeigen müssen, wo die Armen,
Ausgegrenzten und Unterdrückten, und
wo die Befreiungsbewegung des Reiches

Gottes war.»9

Was aber, so möchte ich abschliessend

fragen, bliebe der heute weitgehend

entmächtigten Kirche heute zu
tun, um die Zeichen der Zeit zu erkennen?

Comblin schreibt: «Heute befindet
sich die christdemokratische Gesellschaft

der Konzilszeit in Auflösung; an
ihre Stelle tritt eine globalisierte Gesellschaft,

in der niemand mehr die Herren
über das Geld kontrolliert. Die Kirche

234



kann nur zur Kenntnis nehmen, dass sie

innerhalb dieser neuen Gesellschaft keinen

Einfluss mehr hat. Sie kann von den
Geldbesitzern benutzt werden, doch sie

kann diese nichtbeeinflussen. Ein neues
Konzil täte Not, das sagen könnte, was
die Kirche in einer Gesellschaft tun soll,
die ihr keinerlei Wert mehr zugesteht.»10

Wir hoffen, dass die Konziliare
Versammlung von Frankfurt dazu einen
Teil beitragen kann. •
1 Vgl. die Homepage des Projektes: www.pro-
konzil.de.

Urs Eigenmann

FünfThesen für
eine
praktischtheologische

Sicht
der Kirche auf dem Vatikanum II

2 Siehe Seite www.pro-konzil.de.
3 Vgl. Otto Hermann Pesch: Das Zweite
Vatikanische Konzil (1962-1965). Vorgeschichte -
Verlauf- Ergebnisse - Nachgeschichte, 3. Aufl,
Würzburg 1994,151-155 u.ö.
4 Übersetzung nach der Bibel in gerechter
Sprache, Gütersloh 2006.
5 José Comblin: Die Zeichen der Zeit, in:
concilium, Heft 4, November 2005, 412-424, 416.
6 Comblin: Die Zeichen, 416.
7 Vgl. z. B. Ludwig Kaufmann, Nikolas Klein:
Johannes XXIII. Prophétie im Vermächtnis,
Fribourg/Brig 1990,137-141.
8/9/10 Comblin, Die Zeichen, 421, vgl. 420-423 f.

Trauer und Angst der Menschen dieser
Zeit», auch jene der Jüngerinnen und
Jünger Christi sind und sich «nichts
wahrhaft Menschliches findet, das nicht
in ihrem Herzen widerhallte» (GS 1).

Das Konzil spricht zwar einen universalen

Adressatenkreis an, entgeht aber
einem abstrakten Universalismus, wenn
es von den «Menschen dieser Zeit» (GS
1) spricht, die «gesamte menschliche
Familie mit der Gesamtheit der Wirklichkeiten,

unter denen sie lebt» (GS 1) im
Auge hat und um die «Niederlagen und
Siege» (GS 1) des Menschengeschlechts
weiss.

Katja Strobel ist
feministische Theologin
aus Münster. Sie

koordiniert die konzi-
l ia re Ve rs am m l u ng

von Frankfurt vom
i8.-2i.Oktober 2012.

Anm eldu ng u n d Infos
bei: www.pro-konzil.
de oder info@pro-
konzil.de.

Mh
>ù

m.
Xi' M&l«

1 Kirche der Nicht-Ausschliessung
Für das Konzil ist die Kirche, die in
innigster Verbindung mit der ganzen
Völkerfamilie steht und in deren Herzen alles

wahrhaft Menschliche widerhallt, eine
Kirche der Nicht-Ausschliessung.

Mit der Pastoralkonstitution wendet
sich das Konzil - wohl erstmalig in der
Geschichte der Konzilien und wie
bereits Johannes XXIII. in seiner Enzyklika

Pacem in terris - nicht nur an die
Katholikinnen und Katholiken, sondern
ausdrücklich «an alle Menschen» (GS 2).
Es geht davon aus, dass die Kirche in
«innigster Verbindung mit der ganzen
Völkerfamilie ist», «Freude und Hoffnung,

2 Kirche auf der Seite der Armen
und Bedrängten aller Art
Im Sinne von Johannes XXIII. ist die
Kirchefür das Konzil zwar mit Freude und

Hoffnung Trauer und Angst der Menschen
dieser Zeit verbunden, besonders aber mit
den Armen und Bedrängten aller Art.

In seiner Rundfunkbotschaft vom 11.

September 1962 hatte Johannes XXIII.
einen Monat vor Eröffnung des Konzils
im Blick auf die unterentwickelten Länder

erklärt, die Kirche sei «die Kirche
aller, vornehmlich die Kirche der Armen».
Auf dem Konzil selbst plädierte Kardinal

Lercaro dafür, die Armen zur Achse
des Konzils zu machen. Auch wenn die
Armen nicht zu einem zentralen
Problem des Konzils geworden sind, so sind
dessen Aussagen über die Armen und

235


	Missing council

