Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 106 (2012)

Heft: 9

Artikel: Missing council

Autor: Strobel, Katja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katja Strobel

Missing council

oder die Notwendigkeit eines neuen
konziliaren Prozesses

Vo 18. bis 21. Oktober diesen Jahres fin-
det in Frankfurt aus Anlass des 50- Jahr-
Jubiliums eine konziliare Versammlung
statt unter dem Titel «Zeichen der Zeit -
Hoffnung und Widerstand». Die Idee fiir
die Versammlung kam 2009 in Belem auf,
als Theologinnen und Theologen aus allen
Kontinenten auf dem Weltforum fiir The-
ologie und Befreiung dariiber diskutier-
ten, wie das Jubildum des II. Vatikanums
zu begehen sei. Im Aufruf dazu heisst es:
«Fiinfzig Jahre nach dem II. Vatikani-
schen Konzil ist es Zeit, aus kirchlicher
Erstarrung zu erwachen. Wir werden
nicht mehr auf Klerus und Hierarchie
warten, sondern wmachen uns vielmehr
selbst auf den Weg.»'

Im Folgenden mdochte ich zwei Uberle-
gungen zur konziliaren Versammlung
vorstellen: Den Katakombenpakt als Aus-
druck einer Bewegung fiir eine «Kirche
der Armen» und eine Analyse des Begriffs
«Zeichen der Zeit».

1 Der Katakombenpakt

Fin hermeneutischer Schliissel fiir uns,
um uns dem Ereignis des 1. Vatikanums
zunahern, ist der Katakombenpakt, der
am Rande des Konzils von einer Gruppe
von vierzig Bischéfen, die am Projekt ei-
ner «Kirche der Armen» arbeiteten, als
Selbstverpflichtung formuliert wurde.
Zwei Satze aus dem Katakombenpakt,

die illustrieren, welche Inspiration die
Verfassenden bewegte, mochte ich gern
zitieren®: «8) Fiir den apostolisch-pasto-
ralen Dienst an den wirtschaftlich Be-
dringten, Benachteiligten oder Unter-
entwickelten werden wir alles zu Verfii-
gung stellen, was notwendig ist an Zeit,
Gedanken und Uberlegungen, Mitemp-
finden oder materiellen Mitteln, ohne
dadurch anderen Menschen und Grup-
pen in der Didzese zu schaden.

Alle Laien, Ordensleute, Diakone
und Priester, die der Herr dazu ruft, ihr
Leben und ihre Arbeit mit den Arm-
gehaltenen und Arbeitern zu teilen und
so das Evangelium zu verkiinden, wer-
den wir unterstiitzen (vgl. Lk 4,18f; Mk
6,4; Mt 11,45; Apg 18,3-4; 20,33-35; 1 Kor
4,12;9,1-27) [...] 10). Wir werden alles da-
fiir tun, dass die Verantwortlichen un-
serer Regierung und unserer offentli-
chen Dienste solche Gesetze, Strukturen
und gesellschaftlichen Institutionen
schaffen und wirksam werden lassen,
die fiir Gerechtigkeit, Gleichheit und ge-
samtmenschliche harmonische Ent-
wicklung jedes Menschen und aller
Menschen notwendig sind. Dadurch soll
eine neue Gesellschaftsordnung entste-
hen, die der Wiirde der Menschen- und
Gotteskinder entspricht (Vgl. Apg 2,44f;
4,32-35: 5,4; 2 Kor 8 und 9; 1 Tim 5,16).»

Heute, und méglicherweise auch auf
einer Konziliaren Versammlung, wire
solch eine Selbstverpflichtung von den
Basisgruppen her zu formulieren, auch
wenn diese in sehr unterschiedlichen
Kontexten arbeiten und es dadurch sehr
viel schwieriger sein diirfte, gemeinsame
Verpflichtungen zu formulieren. Den-
noch ist das Modell der Selbstverpflich-
tungen reizvoll, gerade im Gegensatz zu
Appellen an Kirchenhierarchie oder
Regierungen.

Den Katakombenpakt heute zu lesen,
bedeutet aber, sich bewusst zu machen,
dass die Verinderungen, die Dom Hel-
der Camara und seine Bischofskollegen
herbeisehnten — und auch realisierten! —
heute von anderen Akteurinnen und Ak-

232



teuren als Bischéfen ausgehen miissen.
Vielleicht miissten wir uns eine «Kirche
der Unruhigen», eine «storende Kirche»
oder eine «Kirche fiir eine andere Welt»
nennen, die versucht, die hier herrschen-
den Sichtweisen in Frage zu stellen.

2 Zeichen der Zeit - zur Konzilszeit
und heute

Damit komme ich zum zweiten Punkt,
dem Begrift «Zeichen der Zeit» und ih-
rer Bedeutung und Interpretation.

In der Projektgruppe, die die Konzi-
liare Versammlung vorbereitet, bezie-
hen wir uns in einem positiven Sinn auf
das IL. Vatikanum als einem Ausgangs-
punkt von vielen in den sechziger Jah-
ren, die zur Entstehung und Entwick-
lung von kontextuellen Theologien wie
der Befreiungstheologie, feministischen
oder indigenen Theologien, beigetragen
haben. Im Gesprach iiber das Projekt
der Konziliaren Versammlung begegnet
uns immer wieder die Skepsis, dass das
Konzil zu positiv gesehen wiirde und
man sich angesichts der Widerspriich-
lichkeit der Konzilstexte gar nicht da-
rauf berufen kénne. Dazu kurz zwei Ein-
winde. Ich bestreite nicht, dass es oft
mehrere Interpretationsméglichkeiten
gibt und Stellen, die versuchen, den
Konflikt zwischen progressiver Konzils-
mehrheit und konservativer, aber mich-
tiger Konzilsminderheit zu lésen und
beide Perspektiven einzubinden.’ Trotz-
dem steht das Konzil im Vergleich zur
vorkonziliaren Zeit fiir zentrale und un-
hintergehbare Wendepunkte und ich
weiss, dass Theologinnen sich etwa im
Rahmen von Auseinandersetzungen in-
nerhalb der Kirche daraufbeziehen. Das
betriftt zum Beispiel die Anerkennung
von Religionsfreiheit — die auch die Frei-
heit beinhaltet, keine Religion zu haben
—, das Erkennen gottlicher Wahrheiten
in anderen Religionen oder auch die
Anerkennung des Judentums als Wurzel
des Christentums und die Verurteilung
von Antisemitismus und Judenverfol-

gung.

Der zweite Einwand ist der Bezug auf
das Konzil nicht in Form seiner Texte,
sondern auf das Konzil als Ereignis. Als
ich begann, mich mit dem Konzil aus-
einanderzusetzen, halfen mir weniger
die Lektiire der Konzilstexte, sondern
vielmehr Texte und Erzdhlungen von
und iiber Zeitzeugen und Konzilsteil-
nehmern, die die Zeit des Konzils, das
Konzil und die Anstdsse, die es in die
Gemeinden gab, als wirklichen Auf-
bruch wahrnahmen.

Zum Begrift «Zeichen der Zeit»
mochteich gern einige Anstossedes bra-
silianischen Befreiungstheologen José
Comblin vorstellen. Comblin schlagt
vor, den Begriff «Zeichen der Zeit» eng
mit dem Reich Gottes beziehungsweise
mit den auf das Reich Gottes ausgerich-
teten Befreiungsbewegungen zu verbin-
den. Im und seit dem Konzil wurde der
Begriff in zwei Bedeutungen gebraucht:
Einerseits bezeichnet er gesellschaftli-
che Ereignisse, Situationen und Verin-
derungen in der westlichen Gesellschaft,
die fiir die Kirche wichtig sind. Auf der
anderen Seite wird der Begriff in Bezie-
hung gesetzt zu den endzeitlichen Zei-
chen, den Zeichen der Gegenwart des
Reiches Gottes in dieser Welt, mit Bezug
zu Mt 16,3: «Das Antlitz des Himmels
versteht ihr zu beurteilen, nicht aber die
Zeichen der Zeit.»* Im Konzil wurden
diese beiden Bedeutungen verbunden.
So problematisch die Botschaft heute
scheint, sich der Gesellschaft anzupas-
sen, so bedeutete es doch damals das Er-
kennen, dass die Kirche sich in der Ge-
schichte bewegt und dass sich die Kirche
der Moderne oftnen muss. Comblin
analysiert dies als Dokument eines
christdemokratischen Umfelds, das die
Akzeptanz der liberalen Freiheiten und
der Demokratie im Sinn des damaligen
Wohlfahrtsstaates beziehungsweise eines
durch Sozialgesetzgebung gezihmten
Kapitalismus bedeutet. Ein weiteres Pro-
blem liegt darin, dass sich die Bischéfe
nicht daritber bewusst waren, dass sie
die eigene Motivation, namlich die

233



Macht der Kirche wieder zu erlangen,
mit derjenigen, die Spur des Evangeli-
ums zu verfolgen, in eins setzten. Zur
skizzierten Widerspriichlichkeit schreibt
Comblin treffend: «Das Konzil hat den
Anfang damit gemacht, auf die Welt
selbst zu horen. Die Welt, auf die man
horte, war die Welt der europiischen
Bourgeoisie jener Zeit, doch die Tatsa-
che, dass man iiberhaupt gehért hat, war
schon ein grosser Fortschritt. [...]»°

Comblin sieht in der Verwendung
des Begriffes durch Johannes XXIII., an-
ders als bei der Mehrheit der Bischofe,
einen stirkeren Bezug auf den evangeli-
umsgemissen beziehungsweise escha-
tologischen Sinn des Begriffs: «Zu allen
Zeiten», so Comblin, «muss man die
Zeichen der Zeit gedenken und sie zu
deuten versuchen, um zu wissen, was
gerade jetzt zu tun ist, damit die von Je-
sus angekiindigten Zeiten Wirklichkeit
werden.»® Auch wenn Johannes XXIII.
nicht explizit sagen konnte, dass die Kir-
che lange Zeit nicht evangeliumsgemass
handelte, sagte er es jedoch implizit,
zum Beispiel in der Erofinungsrede zum
Konzil, als er davon sprach, dass nun
eher die Zeit der Barmherzigkeit als der
Verurteilungen gekommen sei.”

Was ist in Mt 16,3 mit «Zeichen der
Zeit» gemeint? Jesus verkiindete ein
kommendes Reich Gottes, in dem kein
Platz fiir religiose Autoritdten sein wiir-
de. Die Zeit des herrschenden religisen
Systems und die Zeit des Reiches Gottes
sind fiir Jesus radikal entgegengesetzt.
Auch Johannes XXIII. verkiindete das
Ende einer Epoche und den Beginn ei-
ner neuen. Das Episkopat war unbe-
wusst von der Sichtweise der Bourgeoi-
sie der kapitalistischen Gesellschaften,
vor allem Westeuropas, geprigt, aber die
Pastoralkonstitution ist so verfasst, als
gibe es einen objektiven Standpunkt
ausserhalb der Welt, um diese in den
Blick zu nehmen. Zum «Licht des Glau-
bens», in dem die Welt und die Zeichen
der Zeit gesehen und gedeutet werden,
geben die Bischéfe ebenfalls keine Er-

klarung ab, welchen Prinzipien dieses
Licht folgt — sie setzen es mit ihrem
Grundprojekt und ihrer Interpretation
gleich. Ergebnis ist, dass das Licht des
Glaubens offensichtlich nichts Neues
beisteuern und der modernen Welt kei-
ne Orientierung bieten kann. Dazu
Comblin: «Die Lehre von den Zeichen
der Zeit besteht konkret darin, die mo-
derne Welt zu akzeptieren.»®

Dagegen schligt er vor, den Begrift
«Zeichen der Zeit» eng mit dem Reich-
Gottes-Begriff zu verbinden. Was das
Licht des Glaubens bedeutet, geht aus
dem Evangelium klar hervor: Der Glau-
be besteht darin, sich Gottes Vorhaben,
das Kommen des Gottesreiches, zu eigen
zu machen. Das Reich Gottes ist weder
eine Situation noch eine Institution, es
ist vielmehr eine Bewegung, die Bewe-
gung der Befreiung von Herrschaft,
Kampf gegen unterdriickende mensch-
liche Gewalten und Institutionen. Jesus
hat vor allem gegen die religiosen For-
men der Herrschaft gekampft, gegen Lii-
ge, Ungerechtigkeit und Gewalt. «Das
Licht des Glaubens zeigt auf, was wirk-
lich ist und was die Wissenschaften, die
Medien und der herrschende Diskurs
leugnen oder verschleiern wollen. [...]
Die Zeichen der Zeit wiren die Zeichen
des Kampfes um Befreiung der Unter-
driickten jener Zeit gewesen. Sie hitten
deutlich machen miissen, wo Christus
und wo seine Gegner waren, und wo die
Auseinandersetzung stattfand. Sie hat-
ten aufzeigen miissen, wo die Armen,
Ausgegrenzten und Unterdriickten, und
wo die Befreiungsbewegung des Reiches
Gottes war.»®

Was aber, so méchte ich abschlies-
send fragen, bliebe der heute weitge-
hend entmichtigten Kirche heute zu
tun, um die Zeichen der Zeit zu erken-
nen? Comblin schreibt: «Heute befindet
sich die christdemokratische Gesell-
schaft der Konzilszeit in Aufldsung; an
ihre Stelle tritt eine globalisierte Gesell-
schaft, in der niemand mehr die Herren
iiber das Geld kontrolliert. Die Kirche

234



kann nur zur Kenntnis nehmen, dass sie
innerhalb dieser neuen Gesellschaft kei-
nen Einfluss mehr hat. Sie kann von den
Geldbesitzern benutzt werden, doch sie
kann diese nicht beeinflussen. Fin neues
Konzil tite Not, das sagen konnte, was
die Kirche in einer Gesellschaft tun soll,
die ihr keinerlei Wert mehr zugesteht.»*
Wir hoffen, dass die Konziliare Ver-
sammlung von Frankfurt dazu einen
Teil beitragen kann. ®

' Vgl. die Homepage des Projektes: www.pro-
konzil.de.

> Siche Seite www.pro-konzil.de.

3 Vgl. Otto Hermann Pesch: Das Zweite Vati-
kanische Konzil (1962-1965). Vorgeschichte -
Verlauf - Ergebnisse — Nachgeschichte, 3. Autfl,
Wiirzburg 1994, 151-155 u.0.

+ Ubersetzung nach der Bibel in gerechter
Sprache, Giitersloh 2006.

5 Jasé Comblin: Die Zeichen der Zeit, in: con-
cilium, Heft 4, November 200s, 412-424, 416.

¢ Comblin: Die Zeichen, 416.

7 Vgl. z. B. Ludwig Kaufmann, Nikolas Klein:
Johannes XXIII. Prophetie im Vermdchtnis,
Fribourg/Brig 1990, 137-141.

#5ie Comblin, Die Zeichen, 421, vgl. 420-423f.

Katja Strobel ist femi-
nistische Theologin
aus Miinster. Sie ko-
ordiniert die konzi-
liare Versammiung
von Frankfurt vom
18.-21.0ktober 2012.
Anmeldung und Infos
bei: www.pro-konzil.
de oder info@pro-
konzil.de.

Urs Eigenmann

Funf Thesen flr
eine praktisch-
theologische
Sicht

der Kirche auf dem Vatikanum Il

1 Kirche der Nicht-Ausschliessung
Fiir das Konzil ist die Kirche, die in in-
nigster Verbindung mit der ganzen Vol-
kerfamilie steht und in deren Herzen alles
wahrhaft Menschliche widerhallt, eine
Kirche der Nicht-Ausschliessung.

Mit der Pastoralkonstitution wendet
sich das Konzil — wohl erstmalig in der
Geschichte der Konzilien und wie be-
reits Johannes XXIII. in seiner Enzykli-
ka Pacem in terris — nicht nur an die Ka-
tholikinnen und Katholiken, sondern
ausdriicklich «an alle Menschen» (GS 2).
Es geht davon aus, dass die Kirche in «in-
nigster Verbindung mit der ganzen Vol-
kerfamilie ist», «Freude und Hoffnung,

Trauer und Angst der Menschen dieser
Zeit», auch jene der Jiingerinnen und
Jinger Christi sind und sich «nichts
wahrhaft Menschliches findet, das nicht
in ihrem Herzen widerhallte» (GS 1).
Das Konzil spricht zwar einen univer-
salen Adressatenkreis an, entgeht aber
einem abstrakten Universalismus, wenn
es von den «Menschen dieser Zeit» (GS
1) spricht, die «gesamte menschliche Fa-
milie mit der Gesamtheit der Wirklich-
keiten, unter denen sie lebt» (GS 1) im
Auge hat und um die «Niederlagen und
Siege» (GS 1) des Menschengeschlechts
weiss.

2 Kirche auf der Seite der Armen

und Bedrdngten aller Art

Im Sinne von Johannes XXIII ist die Kir-
che fiir das Konzil zwar mit Freude und
Hoffnung Trauer und Angst der Menschen
dieser Zeit verbunden, besonders aber mit
den Armen und Bedringten aller Art.

In seiner Rundfunkbotschaft vom 11.
September 1962 hatte Johannes XXIII.
einen Monat vor Eréffnung des Konzils
im Blick auf die unterentwickelten Lan-
der erklart, die Kirche sei «die Kirche al-
ler, vornehmlich die Kirche der Armenn».
Auf dem Konzil selbst pladierte Kardi-
nal Lercaro dafiir, die Armen zur Achse
des Konzils zu machen. Auch wenn die
Armen nicht zu einem zentralen Pro-
blem des Konzils geworden sind, so sind
dessen Aussagen fiber die Armen und

235




	Missing council

