
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 106 (2012)

Heft: 7-8

Artikel: Milchkaffee oder die Tiefendimensionen der Energiekrise

Autor: Gröbly, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Gröbly

Milchkaffee oder die
Tiefendimensionen der
Energiekrise

Unser tägliches Leben und unsere Wachstumswirtschaft
sind von Energien abhängig, welche beschränkt sind und
die Lebensmöglichkeiten in der Zukunft beeinträchtigen.

Aufunserem wunderschönen endlichen Planeten können

wir kein unendliches Wachstum haben. Wir müssen uns

aufden Abstieg vom Energieberg vorbereiten. Das be-

deu te t ge istige Arb e it.

Der erste Hauptsatz der Thermodynamik,

wonach Energie von einem System
auf ein anderes übertragen, aber weder

erzeugt noch vernichtet werden kann,
bedeutet: Energie bleibt konstant. Energie

kann nicht aus dem Nichts erzeugt,
sondern nur umgewandelt werden.

Der zweite Hauptsatz der
Thermodynamik, wonach sich Energie nicht
beliebig umwandeln lässt,bedeutet: «Wenn

Energie von einer Form in eine andere

umgewandelt wird, dann wird immer
ein Teil davon in eine weniger nützliche
Form von geringerer Qualität
umgewandelt». Oder anders formuliert:
«Energieumwandlung ist immer ein
<Verlust)» (Michael Dittmar). Umwandlung

geht immer in Richtung Warme-
produktion und zunehmender Unordnung,

Entropie genannt.
Ich habe mir das mitdem Milchkaffee

gemerkt. Sind Milch und Kaffee

getrennt, kann ich noch Käse herstellen,
was bei Milchkaffee nicht mehr geht,
weil ich beides nichtmehr trennen kann.
Die Unordnung, die Entropie ist grösser
geworden. Wenn das Klima durch das

Verbrennen fossiler Ressourcen wärmer
wird, verschwindet diese Energie nicht.
Sie verliert aber ihre Qualität zu
nützlicher und strukturierter Arbeit. Energie
ist Potenzialität, also die Möglichkeit,
etwas zu verwirklichen und in Bewegung
zu setzen.

Wendepunkt und Paradigmenwechsel

Der deutsche Ökonom Elmar Altvater
bezeichnet unsere Zeit als Fossilismus
und meint damit, dass unsere gesamte
Wirtschaft zu mehr als 90 Prozent von
fossilen Energieträgern wie Erdöl, Gas
und Kohle abhängig ist. Da wir beim
Erdöl als wichtigstem Produkt den Peak
Oil erreicht haben, stehen wir vor kaum
lösbaren Herausforderungen. Die
Wachstumswirtschaft braucht täglich mehr,
aber die Menge der Ressourcen (nicht
nur der fossilen) geht unweigerlich
zurück. Wir stehen heute vor historisch

210



einmaligen Herausforderungen, wie Hunger

und Armut, Klimakrise, Wasserkrise,
Bodenkrise oder Finanzkrise. Man kann
das als ein Peak Everything, eine umfassende

Zivilisationskrise bezeichnen.

«Die Gegenwart konsumiert die
Zukunft»
Wir leben und konsumieren nicht nur
aufKosten der Menschen und der Natur
heute, sondern auch der Zukunft. Harald
Weizer, Dozent für Sozialpsychologie,
nennt es so: «Die Gegenwartkonsumiert
die Zukunft»1. Es gibt in dieser Situation
zwei Möglichkeiten: Entweder Krieg
oder ein radikaler Umbau unseres
Wirtschaftssystems. Sind wir bis heute davon

ausgegangen, dass für alles genug Energie

da ist, müssen wir uns neu orientieren

und aushandeln, was wir mit der
beschränkten Menge machen wollen.

Ohne eine Reform des Geldsystems
können wir den Wachstumszwängen
aber nicht entkommen

Der Zwang zur Rendite bewegt sich
innerhalb der ökonomischen Logik,
wodurch nur kapitalintensive Lösungen in
den Blick kommen. Das gilt in allen
Lebensbereichen. Diese Logik macht blind
für andere Wege und Lösungsansätze.

Sich mit der Seele und den mentalen
Infrastrukturen beschäftigen
Wer das Wachstumsdogma auflösen
will, muss sich mit der Seele und den
«mentalen Infrastrukturen» beschäftigen.

Die tieferen Gründe für die
Wachstumsfixierung sieht Weizer in unseren
mentalen Infrastrukturen, welche auf
ein «Grösser-Schneller-Mehr» ausgelegt
sind. «Stillstand ist Rückschritt» heisst

es dann. Die Wachstumsidee ist uns in
die Wiege gelegt. Das Reden und Schreiben

von der «Grenze des Wachstums»

bringt nicht viel, «weil wir uns in einer
Geschichte befinden, die uns in den
Begriffen von Fortschritt, Unendlichkeit
und Wachstum konstruiert. Bevor wir
etwas gegen diese Geschichte einwenden

können, hat sie uns immer schon

erzählt.»2 Oder etwas salopp gesagt: Wie
haben Benzin im Blut. Unser Habitus,
unsere Gefühle und Denkformen sind
durch die ökonomische, industrielle
und politische Praxis und dem
Wachstumsdogma geprägt. Wachstum ist eine
Ideologie, ein unhinterfragter
Glaubenssatz und ein Tabu, welches tief in
unser Selbstverständnis eingeimpft ist.
Waren Wachstum und Entwicklung lange

Zeit sinnvolle und verständliche
Ziele, wurden sie heute zu einem Selbstzweck

und zu unserem Selbst- und Weltbild,

das tief in unserem Geist und
unserer Seele verankert ist. Es ist eine Krise
der Seele, e m Peak Soul, weil wir mei
nen, Lebensqualität sei identisch mit
mehr Geld und mehr Energie- und
Naturverbrauch, mit Wachstum und
Beschleunigung. Technische Lösungen
reichen nicht, wenn wir die Herausforderungen

anpacken wollen. Wir brauchen
also neben Effizienz auch Suffizienz, also

ein «Kleiner-Langsamer-Weniger». Ich
rede bewusst nicht von Verzicht, denn
ich bin überzeugt, dass

«Kleiner-Langsamer-Weniger» ein grosser Gewinn an
Lebensqualltat sein kann.

Ethik fragt radikal nach dem guten
Leben für alle
Ethik als die Frage nach dem guten
Leben für alle muss die Grundbedürfnisse
aller decken. Und das darf nicht ungefragt

aufKosten von anderen geschehen.
Uns fehlt ein Unrechtsbewusstsein über
die ungleiche Verteilung von Gütern auf
der Welt. Solange unendlich Energie
vorhanden scheint, ist die Verteilung
keine zentrale Frage. Wenn aber Knappheit

herrscht, dann müssen wir aushandeln,

wofür wir die Energie verwenden.
Das ist eine ganz neue Situation und vor
dem Hintergrund unserer mentalen
Infrastrukturen schwer auszuhalten:
• Wie können wir Glück und Lebensqualität

vom Energieverbrauch abkoppeln?

• Wie können wir uns eine neue
Geschichtejenseits vom Wachstum erzählen?

Thomas Gröbly ist
Ethiker MAE, Theologe

und ausgebildeter
Bauer. Er arbeitet als

DozentfürEthik an
der FHNW
(Fachhochschule Nordwestschweiz),

Windisch/
Schweiz und HAFL
(Hochschulefür Ag-
rar-, Forst- undLe-
bensm ittelwissenschaf-
ten) Zollikofen. Er ist
Inhaber des Ethik-Labors,

thomasgroebly
@ethik labor, ch

211



• Wie können wir unsere Gewohnheiten,

das was wir als «normal und
selbstverständlich» empfinden, verändern?

• Wir sind Nutzniesserinnen von fremden

Gütern, Besetzerinnen von fremdem

Land und Lebensmöglichkeiten.
Das ist ein kolonialistisches,
wachstumsfixiertes Verhalten auf Kosten von
anderen.

• Wie können wir dazu ein Unrechts-
empfinden entwickeln?
• Wie können wir unsere Gefühlswelt,
unsere Empfindung so sensibilisieren,
dass wir an einem Gedicht mehr Freude
finden als an einem BMW? An einem
Gespräch unter Freunden mehr als an
einem Shoppingflug nach London?
• Wie können wir ein einfaches Leben
als Gewinn und nicht als auferzwungene
Einschränkung erleben?

«Mehr Ethik»
Ich beobachte immer wieder, dass nach
«mehr Ethik» gerufen wird. Ethik ist
dann fast so etwas wie ein Wunderheilmittel,

das man schlucken kann, damit
alles gut wird. Dieser Gebrauch des

Ethik-Begriffs ist abgelöst vom Leben.
Das bringt uns nicht weiter. Es gibt keinen

Anlass, sich für ein gutes Leben zu
engagieren. Meine Beobachtung ist,
dass Werte in verbindlichen
Beziehungen in der Kindheit, aber auch in der
Schule, in Vereinen oder in Unternehmen

entstehen können, Werte, die uns
nicht nur die Ziele für unser Handeln
vorgeben, sondern uns achtsam machen
und motivieren, uns für Gerechtigkeit
im Alltag und jenseits der kurzfristigen
egoistischen Interessen für eine zu-
kunftsfahige Welt einzusetzen.
Nachhaltigkeit meint ja, dass wir heute so
leben und handeln, dass Menschen in der
Zukunft ebenso noch die Wahl haben
und ihre Bedürfnisse decken können. In
diesem Zusammenhang gefallt mir der
Ausdruck der «Enkelverträglichkeit».

Gesinnungswandel kommt nicht
über Appelle, sondern muss in verbind¬

lichen Beziehungen in Familien, Schulen,

Kirchen und Unternehmen etc., aber
auch in einer starken Zivilgesellschaft
beginnen.

Geistige Arbeit ist nötig
Es ist geistige Arbeit und braucht
entsprechend Aufmerksamkeit, um unsere
Köpfe, unsere mentalen Infrastrukturen
zu dekolonialisieren und statt dem Geld
die Grundbedürfnisse aller ins Zentrum
zu stellen. Die Subsistenzperspektive
verfolgt diese Ziele und wird durch die
Finanzkrise bestärkt, welche uns gezeigt
hat, wie flüchtig und unsicher Geld ist.
Dass man Geld nicht essen kann, ist eine
harte Realität.

Die Subsistenzperspektive ist kein
Zurück in die Steinzeit, sondern eine
realistische, realisierbare und notwendige
unternehmerische Alternative zur
wirtschaftlichen Globalisierung und zur
unsicheren skrupulösen Finanzwelt. Die
Subsistenzperspektive hat den Vorteil,
dass wir hier und heute damit beginnen
können und nicht auf eine Lösung von
oben, vom Staat oder irgendeiner anderen

Autorität warten müssen. Nimmt
man die Subsistenzperspektive ernst,
kommt man zu einer nachhaltigen
Nahwirtschaft mit hoher Eigenverantwortung

und Eigeninitiative.
Die gute Nachricht: Wir stehen nicht

am Anfang. Es gibtviele kleine und grössere

Initiativen. Es besteht die Möglichkeit,

in irgendeiner Form mit zu
machen. Ich möchte ihnen ein paar
Beispiele aus dem Alltag vorstellen.

• Open source für Software und Saatgut
ermöglicht den Zugang für alle,
• Tauschen statt Besitzen: Tauschhandel
und Tauschringe, welche heute etwa
einen Drittel des Welthandels ausmachen
sind eine erprobte Alternative,
• Lokale Währungen ohne Zinsen
funktionieren an vielen Orten (in Deutschland

gibt es bereits 50 Initiativen und 13

Lokalwährungen); sie stärken eine
regionale Wirtschaft undverhindern Speku-

212



lation und dass Geld an anonyme
Kapitalgeber abfliesst,
• Vertragslandwirtschaft als eine direkte
Kooperation zwischen Bäuerinnen und
Essenden,

• Wohngenossenschaften kooperieren
mit Bäuerinnen: Bäuerinnen haben
einen garantierten Preis und Absatz und
Konsumentinnen gesunde Lebensmittel
zu einem guten Preis,

• Neustart Schweiz als Verein vermittelt
viele dieser Initiativen3,
• Regionale Wirtschaftsentwicklungen
mit gemeinsamen Zielen der gegenseitigen

Stärkung,
• Community Gardens und Urban
Gardening bewähren sich an vielen Orten,
auch in Städten.

Ethik der Energie
Energie ist kein Selbstzweck und bedeutet

nicht zwangsläufig Glück. Ich muss
im Dialog mit mir, mit anderen und
zukünftigen Menschen einen Weg finden,
um die Ziele zu definieren. Dabei kann
ich mein Handeln oder Nichthandeln
nicht mehr mit Tradition («man hat es

schon immer so gemacht»), mit Geld

(«ich kann es mir ja leisten»), mit der

Marktlogik («der Markt regelt alles um
Besten») oder mit der Natur («da
gewinnt auch der Stärkere») legitimieren.
Legitimität entsteht da, wo ich in
Übereinstimmung mit dem Willen der
Betroffenen handle. Existentielle Bedürfnisse

haben absoluten Vorrang vor
nicht-existentiellen Bedürfnissen. Ob es

heutige oder zukünftige Bedürfnisse
sind, ist dabei nicht relevant. Für
Lebewesen, die ihre Bedürfnisse nicht zum
Ausdruckbringen können, sei es, weil sie

Tiere, Kinder oder Lebewesen in der
Zukunft sind, müssen sich «Anwältln-nen»
einsetzen. Ethik muss also immer dem
Willen der am stärksten Betroffenen am
meisten Gewicht geben. Ich muss fragen:
Was kann ich wollen? Was kann ich wollen,

dass alle anderen tun? So wie ich
nicht möchte, dass andere aufmeine
Kosten leben, so darf ich nicht ungefragt auf
Kosten von anderen leben. •
1 Harald Weizer: Mentale Infrastrukturen.
Wie das Wachstum in die Welt und die Seelen
kam. Berlin 2011. S. 37
2 ebd. S. 38
3 www.neustartschweiz.ch

ri!
•

J

¦:.v,Wi

¦3

W I1WV
I 1.1

-r-#r>
'*mP rt» ' 'm

> '

i.ir#*M

Danny Woo In te rnati-
onal District
Community Gardens,
International District,
Seattle, Washington.
Photo: Joe Mabel,Wiki-
pedia Commons

213


	Milchkaffee oder die Tiefendimensionen der Energiekrise

