
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 10

Artikel: "Schweigt Gott im Krieg?"

Autor: Busch, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eberhard Busch

«Schweigt Gott im
Krieg?»
Zum Gedenken an Lutz Steil 1900-1945

«Zeugnis geben von der Botschaft Jesu Christi» oder «das
Bekenntnis zu Christus» ist heute ein Gemeinplatz der
freikirchlichen Mission. Wer sich beim Wort Bekenntnis
unangenehm berührt abwendet, sollte aber nicht vergessen, dass

das Bekennen nicht nur reaktionär gegen eine vermeintliche
religiose Beliebigkeit eingesetzt werden kann, sondern dass es

auch und immer wieder ein Akt der Selbstüberwindung ist,

um der eigenen Feigheit in Anlehnung an ein mutiges Vorbild
zu entkommen.

Das Bekenntnis zu einer Idee oder zu einem Menschen
dient innerhalb eines Widerstandsaktes der (quasi magischen)
Anrufung und gleichzeitig der Offenlegung der eigenen Kraft
quellen. In dieser Hinsicht kann und muss das Bekenntnis
weiterhin als eine politische Handlungsmöglichkeit mitgedacht
werden. Diese Funktion hatte die «Bekennende Kirche» in
Deutschland während der Zeit der Naziherrschaft.

Der bekannte Theologe Eberhard Busch erinnert mit Lutz
Steil an ein beeindruckendes Mitglied dieser Kirche, aber auch

gleichzeitig an seine Begrenztheiten und die der «Bekennenden
Kirche». Das Wachhalten einer realistischen Erinnerung an
solche Gestalten ist in diesem Sinn gleichzeitig das kritische

Offenlegen ihres Denken und Handelns und das Offenhalten
jener Kraftquellen aus der Vergangenheit, die jedem politischen

Widerstand inhärent sind.

«Zeugnis und Widerstand» - dieses Thema

erinnert an den Auftrag, der allen
Christen anvertraut und befohlen ist:
Menschen zu werden, die Farbe bekennen,

nämlich die Farbe des Evangeliums

- und Menschen, die Gesicht zeigen,
aber eines, das das Gesicht eines anderen
spiegelt, das dieses Jesus Christus. Das

möge uns wichtig werden, wenn wir an
den Märtyrer denken, an den Pfarrer
der Kirchengemeinde Holsterhausen in
Wanne-Eickel Ludwig Steil, 1945 im Alter

von 45 Jahren im Konzentrationslager

Dachau ums Leben gebracht. Märtyrer

heisst aufdeutsch Zeuge, und zwar
einer, der mit Leib und Leben für das

Evangelium von Christus einsteht. Es ist
für eine christliche Kirche eine
verantwortungsvolle und wohl auch eine etwas
anstrengende Sache, wenn zu ihr das

Vermächtnis eines aus ihrer Mitte
hervorgegangenen Märtyrers gehört. Denn
dadurch wird sie beharrlich gefragt: «Ich
habe mich in Wort und Tat, ja, unter
Einsatz meines Lebens des Evangeliums
von Christus nicht geschämt, aber wie
ernst ist es euch damit?»

Das Gefährliche daran ist, dass man
sie wohl in Ehren hält, aber sie genau
damit sich vom Leibe hält, um nicht zu tun,
was sie getan haben. Wir können die

Propheten und Gerechten nicht besser,
nicht anders ehren, als indem wir selbst

Zeugen sind wie sie, in unserer Weise, in
unserer Zeit, unter unseren Umständen,
aber ernstlich und ehrlich Zeugen. Mit
Hebr. 13,7: «Gedenkt an eure Lehrer, die
euch das Wort gesagt haben; ihr Ende
schaut an und folgt ihrem Glauben
nach.» In diesem Sinn rede ich von
Zeugnis und Widerstand.

«Bekennende Kirche» und Widerstand

Ludwig - oder wie man ihn gemeinhin
nannte: Lutz - Steil war einer der prominenten

und profilierten Mitglieder der
«Bekennenden Kirche», die sich 1933
anbahnte und 1934 förmlich bildete. Die
«Bekennende Kirche» entstand im Wi-

276



derspruch und Widerstand gegen die so

genannten ««Deutschen Christen»», die

1933 die evangelische Kirche
überschwemmten mit ihrem braunen
Gebräu aus nazistischen und christlichen
Gedanken, mit ihrer Behauptung, das

Bekenntnis der Kirche unangetastet lassen

zu wollen, während sie lauthals die
Lehre von Volk und Rasse und Deutschtum

als das neue Evangelium vertraten.
Mit ihrem freudig angefassten
Unternehmen, die evangelische Kirche dem
Hitlerstaat gleichzuschalten, nicht ohne
sich dafür auf Gott und Martin Luther
zu berufen. Man kann sich heute nur
noch schwer vorstellen, wie damals

landauf, landab grosse Teile der
Christenheit in allen Schattierungen von
diesem Zeug überzeugt waren: Katholiken
und Lutheraner, Unierte und
Reformierte, Liberale und Orthodoxe und
Pietisten, Bischöfe, Pfarrer und Laien,
Theologieprofessoren und ihre Studenten,

Männer und Frauen. Es brauchte
Mut und Erleuchtung - und gesunden
Menschenverstand, dass die «Bekennende

Kirche» diese deutsch-christliche
Gedankenwelt als Irrlehre erklärte, die
die ganze Kirche Christi verwüstet hat.

In dieser «Bekennenden Kirche» war
Lutz Steil einer der Anführer in der
westfälischen Kirche. Er gehörte daher zu der
12-köpfigen westfälischen Delegation bei
der Barmer Bekenntnis- synode Ende

Mai 1934, an der sich die «Bekennende
Kirche» formierte und sich an das für die
Kirche und ihr Zeugnis allein verbindliche

Wort Gottes band. Die Delegation
bestand übrigens je zur Hälfte aus Pfarrern

und «Laien»: ein Zeichen dafür, dass

die «Bekennende Kirche» eine Gegenbewegung

in der Kirche von unten her war,
das heisst eine von der konkreten
Gemeindebasis her. Lutz Steil stand tatsächlich

an seinem Ort nicht allein, sondern
es standen neben ihm Männer und
Frauen, die mit ihm bekannten, so dass

er einmal hübsch sagen konnte: «Während

das Kirchenvolk schläft, ist die
Gemeinde erwacht» (173).1

Sage ich Widerstand, so meine ich
damit freilich nicht einen bewussten
Widerstand der «Bekennenden Kirche»
gegen das massenhafte Unrecht, das der
neue Staat schon 1933 im politischen
Bereich anzettelte: die Knebelung der freien

Presse- und Meinungsäusserung, die

Scheingesetze zur Unterdrückung der
aufrechten Demokraten und deren
Unterbringung in den ersten Konzentrationslagern

zusammen mit Nichtsesshaften

und die Diskriminierung der
Juden. Von einigen Ausnahmen abgesehen,

die die Regel bestätigen, war die
«Bekennende Kirche» im Ganzen keine
Widerstandsbewegung gegen dieses

Unrecht im politischen Bereich. 1935
schrieb der aus Deutschland vertriebene
Karl Barth über sie: «Sie redet - wenn sie
redet - noch immer nur in ihrer eigenen
Sache.» Aber «sie hat für Millionen von
Unrecht-Leidenden noch kein Herz.»2

Dabei blieb es in der «Bekennenden
Kirche» weithin. Erst nach der grossen
Katastrophe 1945 gaben manche die
«Bekennende Kirche» als eine
Widerstandsbewegung in diesem weiteren
Sinn aus. Sogar manche, die zuvor in
dembraunen Strom tüchtig mitschwammen,

wollten auf einmal
Widerstandskämpferinnen gewesen sein, während
die wenigen, die wenigstens etwas dagegen

gesagt und getan haben, Busse taten
angesichts des Schrecklichen, das sie
damit doch nicht verhindert hatten. Es

lässt sich die Grenze nicht vertuschen,
die die «Bekennende Kirche» nach dieser

Seite hatte. Es gab wohl erklärbare
Gründe und Motive, warum sie nur in
solchen Grenzen ihren Kampf focht.
Aber gilt nicht im Blick daraufauch der
Satz von Steil: «Es kommt nicht auf
die Motive an, aus denen heraus ein
Versagen erklärt werden kann, sondern auf
die Tatsache, dass ein solches Versagen
unbarmherzig und gottlos ist»? (210)

Es finden sich auch bei Steil in der
frühen Hitler-Zeit Sätze3, die jene
genannte Grenze der «Bekennenden
Kirche» zeigen. Es heisst dort: «Wir beken-

¥y/
Lutz Steil

277



nen, dass Gottes Schöpferwille das

Leben des Menschen seiner ordnenden
Gewalt unterstellt Keiner von uns
steht ausserhalb der Ordnungen, in
denen er geboren wird (...): Blut, Volkstum,
Lebenskraft und Gesundheit.»

Auch wenn dann von Steil hinzugefügt

wird, dass die Kirche diesen

Ordnungen frei gegenüber stehe, heisst es

doch sofort auch: «Sie tastet dabei
niemals die Schöpfungsgemässheit des

Volkstums und die Gottgewolltheit des

Staates an» (i5if.). Man muss sagen: so-

Lutz Steil, soweit ich sehe, derlei Sätze

später nicht wiederholt. Da hatte er keine

Luft mehr dazu. Er hat dazu gelernt.
Zeuge wird man nicht, ohne dazuzuler-
nen.

Der christliche Zeugnisauftrag
Das erste, was in der «Bekennenden
Kirche» zu lernen war, ist etwas, was
Christenmenschen überhaupt zu lernen
haben: Das Evangelium ist nicht etwas, was
uns vielleicht zu Herzen geht, aber dann
dort liegenbleiben darf. Diese wider-

^ *

:>>

¦%-¦¦¦

Emil Nolde (1S67-1956)

Martyrium II, 1921

(Nolde Stiftung Seebüll).

lange so in der Kirche gedacht und geredet

wird, ist sie nicht wirklich frei in
ihrem Zeugnis gegenüber Staat und
übriger Gesellschaft. Solange kann sie
auch nicht widerstehen, sondern hat
sich einfach gehorsam zu fügen, wenn
etwa der gottgewollte Staat gemäss den

angeblichen Gottesordnungen völkische
Gesetze erlässt, durch die Millionen
Unrecht erleiden müssen. Immerhin hat

spräche zutiefst dem, was Jesus von
seinen Nachfolgerinnen doch erwartet hat:
«Wer mich bekennt vor den Menschen,
zu dem werde ich mich auch bekennen

vor meinem himmlischen Vater. Wer
mich aber nicht bekennt vor den
Menschen, zu dem werde ich mich auch
nicht bekennen» (Mt. 10,32).

Was haben wir zu bezeugen? Wir
haben nicht etwa das, was wir als solche

278



Privatsache und persönliche Überzeugung

haben mögen oder zu kennen meinen,

vor anderer Leute Ohren auszubreiten

oder sie gar damit zu bedrangen. Wir
sind ja nur Zeugen und sind nicht
Lehrmeister der anderen, und zwar Zeugen,
die gar nicht sich selbst mitzuteilen
haben, sondern das, was sich seinerseits
uns und wie uns, so auch anderen
mitteilen will. Steil sagte das in einer Predigt
so: Die Gemeinde «kann nur austeilen,
was sie selbst empfangt und sich täglich
neu geben lässt, was ihr aufgetragen ist.
Sie hat nichts von sich selbst. Sie gibt nur
weiter. Sie kann sich das Wort nicht
auswählen, das sie gern haben und geben
möchte.» (i8of.)

Allerdings - und diese Erkenntnis ist
damals der «Bekennenden Kirche» und
in ihr Lutz Steil neu aufgegangen: Unser
Zeugnis ist nur dann echt, glaubwürdig
und tragfahig, wenn sie ganz und gar auf
Gott allein ausgerichtet ist, aufsein Wort
allein, aufChristus allein, aufseine Gnade

allein, auf sein Gebot allein. Pfarrer
Steil sagt, genau ein Jahr, nach dem er die
vorhin zitierten problematischen Sätze

verfasst hat: Was bei den «Deutschen
Christen» fehle, ist dies, dass bei ihnen
«nicht i mal das Wörtlein <allein>»

auftaucht (173); sie zeigen damit, dass sie
tatsächlich zwei Herren dienen (170),

was ja nach Jesu Wort in sich unmöglich
ist (Mt. 6,24). Denn das bedeutet immer,
dass man dann tatsächlich nicht auch

nur halb Gott dient. Wer zwei Herren
dienen will, dient in Wahrheit immer
nur dem falschen, dem bösen, dem
Gewaltherrscher. Dienen wir aber Gott
allein, dem, der Herr ist in der Macht
seiner Liebe, dann haben keine anderen
Mächte einen verbindlichen Anspruch
mehr auf uns, auch jene Grössen nicht,
die sich uns als unwandelbare Ordnungen

ausgeben: Blut, Boden und Führung,
wie Steil jetzt ausdrücklich sagt (171t.).
Dann ist die Christengemeinde dem
allem gegenüber also wirklich frei. Frei

zum Zeugnis gegenüber den Mächten.
Frei damit auch zum Widerstand dage¬

gen. Aber sie ist frei allein in der
Bindung, die Steil mit dem Liedvers
aussprach, der damals im westfälischen

Kirchenkampf überhaupt eine Rolle

spielte - zum erklärten Ärger der Gestapo:

«Auf dich hoffen wir allein, lass uns
nicht verloren sein!» (82).

Wir haben nicht uns selbst zu bezeugen.

Aber wir haben doch selbst Zeugnis
zu geben, in der Ergriffenheit und
Bewegtheit durch den, von dem wir Zeugnis

zu geben haben. Wir haben insofern
nicht irgendwelche allgemeinen
Richtigkeiten mitzuteilen aus einer Distanz,
in der wir uns selbst aus dem Spiel halten.

Wir haben zu bekunden, was uns
selbst trifft und in Marsch setzt. Lutz
Steil schreibt Ende 1934 an seine

Gemeindeglieder: «Wo es um die Wahrheit
Gottes geht, ist Neutralität eine
teuflische Verführung» (184). Da kann, da

darfsich also keiner und keine dem
entziehen und so tun, als gehe ihn oder sie
das nichts an, und zum Beispiel sagen:
«Auf das kleine Holsterhausen kommts
ja nicht an» (183). Vielmehr kommt es

gerade auf euch in Holsterhausen an.

Die Anfechtung der Zeugen
Es überrascht zu sehen, wie nüchtern
und unaufgeregt Steil damit gerechnet
hat, dass es, wenn nicht notwendig, so
doch faktisch Widerstand gegen das

Zeugnis des Evangeliums geben kann
und gibt. Und es bewegt noch mehr zu
sehen, wie ruhig Steil damit gerechnet
hat, dass solcher Widerstand im Grunde
der Gemeinde Jesu nicht wirklich
gefährlich ist. Er begegnet der dadurch
angefochtenen Gemeinde nicht mit
Durchhalteparolen, sondern er sagt ihr, dass sie

in der Nachfolge Jesu und als seine Zeu-
gin/wr die Menschen ist und nicht gegen
sie. «Daran ändert sich auch nichts,
wenn das [sie umgebende] Volk die
Schar, die in der Nachfolge Jesu steht,
ablehnt oder schmäht und verfolgt. Dann
traut sie es dem, «der zur Rechten Gottes
sitzt, zu, dass er seine Siege mit zerbrochenen

Stäben erringt, mit uns» (77).

279



Wenn sie sich ihr Licht von jenem
göttlichen Licht geben lässt! Aber tut sie
das? Das ist die grosse, brennende Frage.
Lutz Steil kennt nur eine wirkliche,
tödliche Gefahr der Gemeinde, und die
kommt nicht von aussen an sie heran,
die kommt aus ihr selbst heraus. Es gibt
nur eines, was sie ernstlich bedroht, sagt
er: und «das ist das Ende aller Salzkraft»

- obschon doch gerade ihr Jesus zugesagt

hat: «ihrseid das Salz der Erde» (Mt.
5,13). Denn das ist das in sich Unmögliche

und Unsinnige, das dennoch
geschieht: «ein Kraftloswerden von innen
heraus Wo die Christenheit noch
den Namen trägt, der über alle Namen
ist, wo sie aber die innere Verbindung
mit dem Herrn und seinem Wort
verliert, da ist sie gerichtet, <hinfort zu
nichts nützo» (i94f.) - Mt. 5,13!

Man kann sich diese die Gemeinde
von innen heraus bedrohende Gefahr,
aufdie Lutz Steil aufmerksam machte, so
veranschaulichen: Jener Widerstand
gegen die Evangeliumsbotschaft kann
eines Tages bewirken, dass man unsicher

wird, ob es nicht doch besser sei, sie
für sich zu behalten und eben eine
Privatsache daraus zu machen, und ob es

nicht besser sei, auch so und sonst mit
dem Strom zu schwimmen, statt gegen
ihn, und besser, ein Wetterhahn zu sein,
statt ein Kompass.

Das christliche Zeugnis als der rechte
Widerstand
Wenn ich fragte, ob die «Bekennende
Kirche» überhaupt eine Widerstandsbewegung

war, nicht nur gegen einen
innerkirchlichen Irrtum, sondern auch

gegen eine widergöttliche und darum
unmenschliche Politik, dann ist jetzt zu
sagen: In dem Sinn, in dem Lutz Steil das

Christenleben als Nachfolge und als

Zeugendienst zu verstehen lernte, war
sein Bekennen echt und recht auch
Widerstand, kein politisch motivierter,
sondern ein im Wort Gottes begründe
ter Widerstand, aber einer, der folgenreich

war für das Leben im politischen

Bereich. Indem er einfach das ernst
nahm und praktisch geltend machte:
«Aufdich hoffen wir allein, lass uns nicht
verloren sein», hat er damit die grosse
Realität ausgesprochen, ausgerufen und
hat sich an sie gehalten, die der
widergöttlichen und unmenschlichen Macht
überlegen ist und an der sie eines guten
Tages zugrundegehen musste.

Dabei hat Steil auch gelernt, dass das

christliche Zeugnis von dieser Realität,
auf die allein wir zu hoffen haben, um
nicht sonst verloren zu sein, - dass das

Ausrichten dieser Botschaft mancherlei
Gestalt annehmen kann. Und es braucht
Besonnenheit und Bitte um Gottes Geist,
damit wir erkennen, welche der da
möglichen Gestalten jeweils die gebotene
und hilfreiche ist. Die erste Gestalt ist
das Schweigen, nicht das Schweigen aus
Furcht und Schwachheit, sondern das

beredte, das mutige Schweigen. Steil
nannte es «das schweigende Bekennen»
(77), nämlich das, in dem wir die
falschen Parolen und Phrasen, die in aller
Munde sind oder die uns quasi offiziell
vorgeschrieben werden, einfach nicht
mitsprechen, nicht gedankenlos
mitlallen. An eine bedrängte Schülerin
schrieb Steil: «Wir wollen nicht auf sie
hören Wenn also wieder solche dummen

und gottlosen Reden kommen,
dann darfst Du nur still für Dich beten:
Herr Jesus, lass mich Dein Eigentum
sein, und bleibe Du mein guter Hirte!
Amen. Das wird Dich froh machen, und
um die Worte des Feindes brauchst Du
dich nicht zu kümmern» (77). Gegen
einen der öffentlichen Vorträge von Steil
wandte die Presse merkwürdigerweise
nicht so sehr ein, was er gesagt, sondern
was er nicht gesagt hatte: einen Dank an
den Führer (71). Solches «schweigende
Bekennen» kann manchmal mehr sagen
als viele Worte.

Die zweite Gestalt des Zeugnisses ist
nun allerdings das Reden - das Reden da,

wo Schweigen Sünde wäre, das
Redenmüssen da, wo es einem richtig schwer
fallt, aus begründeter Furcht, und wo

280



doch geredet sein muss, ohne das jetzt
nötige Wort in diplomatischer Watte zu
verpacken. Es ist eindrücklich, dass sich
durch die Gottesdienste Steils in seinen
letzten Jahren die Fürbitte für die Gefangenen

und Bedrängten hindurchzieht.
Man muss es ja wohl vor Gott einüben,
von denen zu sprechen, für die man
dann auch vor den Menschen zu reden
hat. Aber wer sich mit ihnen vor Gott
verbunden hat, kann sie doch auch vor
Menschen nicht mehr mit seinen Worten

verleugnen.
Eine eindrückliche Szene ist die, als

er 1944 nach einem Vortrag in Herne seine

Frau fragt: «Soll ich vorsichtiger
sein?» - und sie sagt ihm tapfer (weder
einfach Ja noch Nein, sondern tiefgründiger):

«Die Kirche hat mehr durch
Schweigen gesündigt als durch ihr
Reden» (82). Daraufhin hater geredet - unter

Namensnennung Hitlers gegen die

Ausrottung so genannter «lebensunwerter

Menschen», die doch nach Gottes

gutem Willen ein Lebensrecht haben.
Das hat ihn ins Konzentrationslager
Dachau gebracht. Man kann nicht Märtyrer

werden wollen. Aber wer Jesus

nachfolgt, kann selbst dann noch, wenn
es zu solchem Äussersten kommt,
seinen Weg so gehen, wie es Steil tat, der
während seines Transports nach Dachau

seiner Frau schrieb, «dass der
Lobgesang von Psalm 68 bei Euch und bei
mir nicht aufhören darf» (i2of.).

le zum Guten» (79). Ähnlich hat es
damals auch der andere Christuszeuge
Dietrich Bonhoeffer gesagt. So einfach,
so lapidar muss man es sich wohl immer
wieder auch gesagt sein lassen. Und in
einer Meditation über das Gleichnis
vom barmherzigen Samariter redet Steil

von der «unbeschreiblichen Konkretheit»,

in der der Samariter in dem Fremden

und übel Zugerichteten seinen
Nächsten entdeckt - und sieht in ihm
«seinen Bruder und liebt in ihm Gott,
den Vater» (210). Man könnte es ja auch

umgekehrt sagen: er liebt Gott in seinem
Bruder und seiner Schwester. Wir werden

uns auch dieses Vermächtnis Ludwig

Steils zu merken haben: In unseren
Tagen, in denen sich aufs neue
Fremdenfeindschaft und Antisemitismus unter

uns regt, meist unter der Oberfläche,
aber zuweilen auch so, dass es offen
nach aussen ausbricht. Wir haben uns
dem immer wieder sich regenden
Ungeist zu widersetzen, indem wir mit
Wort und mit Tat Zeugen des Evangeliums

sind und so Farbe bekennen, nämlich

die Farbe jener Liebe, in der Gott
sich und uns und die anderen, unsere
Nächsten, wie mit einem festen,
eisernen Ring zusammenschmiedet.

Und so sage ich noch einmal:
«Gedenkt an eure Lehrer, die euch das Wort
gesagt haben. Ihr Ende schaut an, und
folgt ihrem Glauben nach.» •

Eberhard Busch ist

emeritierter Professor

für Systematische

Theologie in Gott ingen
und einer der besten

Kenner des Werks von
Karl Barth, (eberhard.
busch@ théologie.
um goettingen.de)

Die rechte Tat
Die dritte Gestalt des Zeugnisses ist
schliesslich die rechte Tat, die, wenn sie
recht ist, so beredt ist wie das beredte

Schweigen. Es gibt wohl keine rechte Tat
ohne das rechte Wort zu seiner Zeit, aber
das rechte Wort verliert seine Glaubwürdigkeit,

wenn die rechte Tat fehlt. An
Neujahr 1941 sagte Steil, dass der treue
Gott wohl für alle Leidenden sorge, aber
dass gerade der Glaube daran nicht
unsere Verantwortung aufGott abschieben
kann; sondern «als Christenpflichtbleibt
nur das Tun der Gerechtigkeit, der Wil-

1 Nach Gusti Steil, Ludwig Steil: Ein westfälischer

Pfarrer im Kirchenkampf, Bielefeld

1990. Die im folgenden Text in Klammern
stehenden Zahlen beziehen sich auf dieses
Buch.
2 Nach K. Immer: Die Briefes des Coetus
reformierter Prediger 1933-1937, hg. von J.

Beckmann, Neukirchen-Vluyn 1976, 74.
3 Nämlich in: Wort und Bekenntnis westfälischer

Pastoren zur Stunde der Kirche und des

Volkes, Juli 1933,149-153. Nach S. 49 sind die
Thesen weithin von Steil verfasst.

281


	"Schweigt Gott im Krieg?"

