
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 10

Artikel: Macht und Anerkennung anders denken

Autor: Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Bossart

Macht und Anerkennung
anders denken
Zu Roland Reichenbachs Autoritätsbegriff

Einer kritischen Analyse von Autorität scheint man nach den

siebzigerer und achtzigerer Jahren nichts mehr hinzufügen zu
können. Und eine affirmative Betrachtung von Autoritätsverhältnissen

scheint nur noch von rechts möglich zu sein. Als
Wissenschaftler in diesem feuchten Feld herumzustochern, ist
ein akademisches Wagnis.

Roland Reichenbach, Professor für Pädagogik an der Um
versität Basel, stellt sich diese Aufgabe in seinem neuen Buch

«Pädagogische Autorität». Mit Selbstironie und zugleich mit
Engagement zeigt sich Reichenbach als ein Denker, der
Entscheidendes zur Trockenlegung des Autoritätssumpfes
beisteuern kann. Und sollte man sich an seinen Thesen stossen,
wird man ihn doch als einen Diskutanten achten müssen, der
«wenigstens auf intelligente oder aufrichtige Weise» (32) falsch
liegt.

Wo es um Autorität geht, kann man sich
kaum gegen eine klare Positionierung
wehren. Und dass man in einem ideologisch

verminten Feld auch zu grosser
Simplifizierung neigt, ist kaum zu
verhindern. Gehört man etwa zur
ProGruppe hat man sich reaktionärer und
unterkomplexer Streitschriften wie «Mut
zur Erziehung» (Bausch) und «Lob der
Disziplin» (Bueb) zu schämen. Ist man
contra eingestellt, wird man auf negative
Phantasmen wie «Antiautoritäre
Erziehung» oder «Kuschelpädagogik» festgelegt.

Keine Überraschung ist daher das

Begehren des Verfassers, zur dritten
Gruppe zu gehören. Diese ist aber kein
konfliktfreies Sowohl-als-auch-Paradies,
sondern verlangt den permanenten
Durchgang durch den «Sumpf» der
Autorität. Mit Michael Wimmer gesprochen

gilt es «gegen die allzu Autoritätsgläubigen

auf der Grundlosigkeit (der
Autorität) zu bestehen, gegen ihre
radikalen Kritiker dagegen, auf ihre symbolische

Funktion und Unvermeidbarkeit.»
(6) Auch wenn Reichenbach kein
eindeutiges Bild in Aussicht stellt, so
verspricht er doch genug mit dem
Anspruch, ein bedeutsames gesellschaftliches

Thema aus dem Sumpf zu ziehen.
Reichenbach denkt in Spannungen und
Widersprüchen. Die Antithese ist sein

erprobtes Erkenntnisinstrument. Gegen
harmonistische Verkürzungen und
Souveränitätsphantasien positioniert er
Erziehung als «unsouveränes Geschäft»
und als eine Art Kampfsport, um es mit
einem beim Soziologen Pierre Bourdieu
entlehnten Begriff zu sagen. Und gegen
eine hochprofessionelle Didaktik lobt er
den «Mut zur Lächerlichkeit» einer von
einer Sache ganz und gar begeisterten
Lehrperson. Die Lust, in einem Satz
aktuelle wissenschaftliche Evidenzen zu
untergraben, ist unverkennbar und auch
im vorliegenden Buch zu belegen. Ein

ganzes Jahrhundert der emphatischen
Betonung von Eigenerfahrung für
erfolgreiches Lernen ist in Frage gestellt
mit folgender Bemerkung: «Lernen be-

272



steht nur zu einem geringen Teil darin,
dass Menschen so genannte eigene
Erfahrungen machen, vielmehr geht es in
der Entwicklung des Einzelmenschen
und der Generationen wesentlich
darum, Fremderfahrungen, insbesondere
natürlich die Erfahrungen der älteren
Generationen zu übernehmen.» (29)
Ebenfalls stellt Reichenbach mit L. Koch
die immer falsch zitierte Seneca-Sentenz
«Nicht für die Schule, sondern für das

Leben lernen wir» vom Kopfaufdie Füsse,

wo es dann richtig heisst: «Nicht für
das Leben, für die Schule lernen wir.»
(195)

Aber die Provokation ist ernst
gemeint. Beide Beispiele stützen ein Denken,

das mit den Institutionen rechnet
und ihre dialektische Funktion im Horizont

einer emanzipatorischen Pädagogik
zu denken wagt, anstatt sie a priori einer
idealistischen Kritik zu unterziehen. Eine

Kritik, die von einer sich im Dienste
des Kindes glaubenden Erziehungswissenschaft

immer wieder vorgebracht
wird, die sich aber im entwicklungstheoretischen

Grundproblem von Abhängigkeit

und Autonomie als gänzlich
unproduktiv erweist. Die Anerkennung
dessen was ist - Fremderfahrung vor
Eigenerfahrung und Lernen für die Schule,
anstatt für (den Ernst) des Lebens - bildet

dagegen die affirmative oder, wenn
man will, die materialistische Grundlage
für eine realistische Bearbeitung der ewigen

pädagogischen Widersprüche
«Erziehung vs. Mündigkeit» und «Freiheit
vs. Zwang», wie man mit Kant formulieren

könnte. Und es gibt, dies die Quintessenz

von Reichenbach, so etwas wie
Autonomie nur im Durchgang durch
und vermittels von Autorität. Woraus
sich die entscheidende Bestimmung des

Autoritätsbegriffs als ein
«Anerkennungsverhältnis» ableiten lässt.

Autorität wird innerhalb einer Beziehung

zuerkannt
und durch Vertrauen und Erwartung
näher bestimmt. Autorität «ist, pädagogisch

betrachtet, Eigenschaft einer Beziehung
und nicht Merkmal einer Person.» Aus
Sicht eine emanzipatorischen Pädagogik
wäre die Frage nach den Bedingungen
einer zur Freiheit befähigenden Autorität,
die ihre Schützlinge nicht «durch die
Macht der anderen und der eigenen
Ohnmacht sich dumm machen lässt»

(Adorno), zu stellen. Interessanterweise

liegt der Schlüssel zur Antwort bei
Reichenbach nicht primär bei der Persönlichkeit

der Erziehenden, sondern in den

Anerkennungsverhältnissen zu und in
den Institutionen.

Reichenbach hält fest: «Die Hauptaufgabe

von Erziehung und Unterricht ist
die Tradierung von Kultur.» (18) Denn
neben der Euphorie jener Diskurse, die
die Jugend nicht mit Vergangenem
anfüllen, sondern fit machen wollen für eine

möglichst offen vorgestellte Zukunft,
gilt es auch nüchtern festzuhalten, dass

«nur Überliefertes, Bekanntes und
Bewährtes gelehrt werden kann.» Oder mit
George Steiner gesprochen: «Im
Fortschritt, in der Innovation, wie einschneidend

sie auch sein mögen, ist die Vergangenheit

gegenwärtig.» (201) Autorität ist
nicht nur vertikal, nicht nur die Macht
des Erziehenden über den Zögling,
sondern zunächst und zugleich horizontal.
Es gilt, wie Reichenbach auch an anderer
Stelle mit Hanna Arendt ausführt: nicht
nur die Kinder vor der Welt zu schützen,
sondern auch die Welt vor den Kindern.
Die Zukunft, die daraus hervorgeht, ist
benennbar mit Begriffen wie Fortschritt,
Versprechen und Vertrag. Reichenbach-
bezeichnet die vermeintlich zukunftsorientierte

Aktualitätsversessenheit
gewisser pädagogischer Diskurse als

Ethnozentrismus des Aktuellen «gegenüber

den Toten und den Ungeborenen»
(19). Die Dialektik von personaler und

anonymer Autorität durchzieht das ganze

Buch. Man könnte auch von persona
1er oder struktureller Gewalt sprechen,
insofern man «Gewalt» juristisch
versteht und nicht als verletzende Handlung.

Eine solche wäre das Gegenteil von

Pädagogische
Autorität

Roland Reichenbach:

Pädagogische Autorität.

Macht und
Vertrauen in der
Erziehung, Kohl ha m m er

Verlag Stuttgart,
2011,219 s.

273



Autorität, da anerkannte Autorität
Gewaltanwendung nicht braucht.

Dazu gehört die psychoanalytische
Zweideutigkeit, die Befreiung von
Autoritäten gleichzeitig mit einer strengen
Lehre der Selbstbeschränkung in einem
Mythos inauguriert zu haben. Ebenso

wie das Wissen darum, dass Befreiung
nicht in reiner Negation zu bestehenden
Autoritäten aufgeht, was beispielsweise
Richard Sennett im Begriff der
Ablehnungsbindung beschrieben hat. Auch
an Alain Ehrenbergs These, dass die
Zunahme von depressiven Verstimmungen
mit der Transformation von Disziplin zu
Eigeninitiative korreliert, ist in diesem
Kontext zu denken. Des Weiteren gibt es,
wie Reichenbach mit Elias Canetti
ausführt, einen Zusammenhang zwischen
Befehl und Drohung. Und eine Untersuchung

des berüchtigten Milgram-Strom-
stossexperiments aus den 6oer Jahren

zeigt: «...die Motive für den Gehorsam
und den Ungehorsam scheinen nur
begrenzt von moralischer Natur zu sein.»

(40) Es gibt schliesslich keine Evidenz,
dass Wegfall von Autorität subjektive
oder objektive Freiheit automatisch
vergrössert. Die Bindung an personale
Autoritäten erscheint dagegen als Voraussetzung

für kritisches Verhalten gegenüber

anonymen Autoritäten, insofern
nur eine gelungene Ablösung die Erfahrung

der Überwindung des Gegebenen
mit Lust besetzen kann.

Krise des Generationenkonflikts
Nach Reichenbach rührt die Krise des

Generationenkonflikts daher, dass die
ältere Generation die Anerkennung des

Alten nicht mehr einzufordern wagt und
also die Jungen der Möglichkeit beraubt,
dagegen zukämpfen. Probleme zwischen
Generationen bestehen weiter, aber es

sind keine Aufgaben mehr damit
verbunden. Es fehlt die Notwendigkeit einer
bestimmten Negation. Identität und
Konflikt, seit Sigmund Freud miteinander

verschränkt, verlieren ihre konstitutive

Verbindung. Überzeugend und ein

interessantes Produkt des «theoretisch
Schielens» ist das mehr oder weniger
theologische Begriffspaar, das Reichenbach

gegen diesen Befund in Stellung
bringt: Versprechen und Verzeihen.
«Das affektive Band zwischen den
Generationen und Epochen ist im
Zusammenhang mit zwei grundlegenden
menschlichen Praxen zu verstehen,
nämlich mit dem in die Zukunft gerichteten

Versprechen einerseits und mit
dem rückwärts in die Vergangenheit
gerichteten und dieselbe uminterpretierenden

Verzeihen.» (32)
Das Versprechen kann eine unwägbare

Zukunft etwas fixieren und damit
erstrebenswerter machen. Und mit dem
Verzeihen kann man umgekehrt eine
fixierte und häufig schuldbeladene
Vergangenheit etwas lösen oder verändern.
Beides ist für ein pädagogisches Verhältnis

ungeheuer wichtig. Wo nichts verziehen

wird, wird die Vergangenheit zur
fixen Idee, und Zukunft von dort her

negativ bestimmt. Wer als Erzieher
nichts zu versprechen hat, erreicht ebenfalls

höchstens eine negative Bestimmung

des Zukünftigen. Das Verzeihen

sorgt dafür, dass Autorität nicht über
Schuldgefühle erzwungen wird, und mit
dem Versprechen wird Angst als

Bindungsfaktor gehemmt. Verzeihen und
Versprechen setzen Selbstsicherheit und
Zuversicht voraus und sind insofern
Quelle von Autorität als Anerkennung.
Das Erhalten des Begehrens nach mehr
als dem, was da ist, scheint eine Folge
dieser beiden Praxen zu sein - und im
weitern auch die entscheidende Triebkraft,

konkrete Bindungen an personale
Autoritäten wieder auflösen zu können.
Etwas nüchterner betrachtet, kommt im
Versprechen «eine Tauschmoral zum
Tragen, ohne die Autorität kaum
anerkannt werden könnte.» (34)

Mit dem Thema des Tausches ist die

Frage von Autorität und Gehorsam auf
elegante Weise entmoralisiert. Denn der
Gehorchende ist plötzlich derjenige, der
etwas dafür haben will; zum Beispiel ein

274



plausibles Versprechen für eine interessante

Zukunft. Wenn Gehorsam ein
Tauschakt ist, dann gehört auch die
Dimension derTäuschung oder des Scheins
dazu: Der Schüler gibt nur vor, etwas
lernen zu wollen. Weit davon entfernt, dies
als ein Problem zu sehen, bestimmt
Reichenbach die Inszenierung als grundlegenden

Vorgang zur Legitimierung und
Initiierung von Lernprozessen. «Denn
wie lernt man sich für Mathematikzu
interessieren? Indem man so tut, als

würde man sich für Mathematik interessieren.

Sich involvieren durch
imitieren. Interesse durch Imitation und
Imagination - auch eine Form der <

Erziehung der Gefühle>.» (189)
Die Lehrperson ihrerseits muss

glaubwürdig vorgeben, dass sie selber an die
absolute Wichtigkeit ihres Faches glaubt.
Der Schein ist schliesslich auch eine
zentrale Funktion für die Schule an sich.
Stellt man die Frage, woraus sich die
Autorität der alten Schule herleitete, so lässt
sich sagen, sie erschien einfach allen als

befugte Anstalt, Lernprozesse zu organisieren.

Das heisst, sie hatte weder die

Kompetenz ihrer Lehrkräfte noch ihre
Inhalte zu legitimieren. Ziehe und
Stubenrauch haben diesen Umstand bereits
1982 als Gratiskraft beschrieben. Heute

liegt der Aufbau von Autorität zum
grössten Teil bei der einzelnen Lehrperson,

die gezwungen ist, ihren Expertenstatus

und die Lerninhalte vor den
Schülerinnen und in der Öffentlichkeit
dauernd zu rechtfertigen. Die Verschiebung

des Fokus von der Institution zur
Person führt zu einem überrissenen
Anforderungsprofil für Lehrkräfte. Der
Erfolg einer mit einem harten psychologischen

und charakterlichen Aufnahmeverfahren

operierenden US-amerikanischen

Lehrerausbildungsstätte zeige:
Die Persönlichkeitdes Lehrers bestimme
fast allein über den Lernerfolg der
Schülerinnen. Dem hält Reichenbach entgegen,

dass die charismatischen Typen die
Ausnahme, die Mittelmässigkeit die
Normalität sei. Die pädagogische Wis¬

senschaft tut deshalb gut daran, das

Augenmerk auch auf nicht charakterliche
Faktoren von Lehrer-Autorität zu legen,
wie die Legitimierung von Lehrplänen
oder der Glaube an das Wissen der Lehrer.

Guter Unterricht verdankt sich nicht
nur einer Lehrerperformance, sondern
einem klugen und gelungenen institutionellen

Arrangement.
Antonio Gramsci wies in den zwanziger

Jahren auf die Fragwürdigkeit der
Übertragung institutioneller Vorgaben
in die Kompetenz der Lehrekräfte hin:
«Wenn der Lehrkörper mangelhaft ist,
wird sein Werk noch mangelhafter sein,

wenn man von ihm mehr Erziehung
verlangt. Früher verliessen die Schüler die
Schule mit einem gewissen Gepäck an
konkreten historischen Kenntnissen. In
Wirklichkeit kann es einem mittelmäs-
sigen Lehrer gelingen, zu erreichen, dass

die Schüler unterrichteter sind, es wird
ihm nie gelingen, zu erreichen, dass sie
auch gebildeter sind: den mechanischen
Teil der Schule wird er sorgfältig und
gewissenhaft ausführen, und der Schüler
wird, wenn er ein aktiver Kopf ist,
selbständig das Gepäck ordnen. Mit den

neuen Lehrplänen wird es kein Gepäck
geben und es wird nichts zu ordnen
sein.» Gramscis Sätze könnten auch die

von Reichenbach sein. Im Abschnitt
«Die kulturelle Dimension von Bildung»
zeigt Reichenbach Bildung als Horizont,

der die Person in der Welt situiert
und orientiert. Kultur ist immer etwas

Vorgefundenes, ihre Aneignung
geschieht ungefragt. Auch eine fortschrittliche

Pädagogik muss auf die Autorität
des Allgemeinen und Bestehenden
setzen. Veränderungen sind nur möglich
über einen souveränen Umgang mit dem

ungefragt Angeeigneten. Das ist das

konservative Ferment der Erziehung. Es

einer progressiv sich verstehenden, aber

selbstvergessen agierenden und sich der
Macht von Mess- und Verwertbarkeiten
überlassenden Pädagogik zurückzugeben,

ist das grosse Verdienst von
Reichenbachs Buch. •

275


	Macht und Anerkennung anders denken

