
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 9

Artikel: Die Arbeit ist noch zu tun!

Autor: Suter, Esther R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Esther R. Suter

Die Arbeit ist noch zu
tun!
Die Schlussbotschaft der Ökumenischen Friedenskonvokation

Mit einem Aufrufan alle Christen und Kirchen, Frieden in Gerechtigkeit

herzustellen, ist am 25. Mai die Internationale ökumenische
Friedenskonvokation (löFK) des Ökumenischen Rates der Kirchen in
Kingston, Jamaica zu Ende gegangen. Die Mitgliedskirchen des ÖRK
und andere Christen und Christinnen seien «wie nie zuvor vereint in
ihren Bestrebungen, Mittel und Wege zu finden, um gegen Gewalt

vorzugehen und Krieg zur Herstellung eines <gerechten Friedens}
abzulehnen», heisst es im Abschlussdokument der Versammlung. Rund
1000 religiöse Führungspersonen, Delegierte und Friedensaktivisten

aus allen ÖRK-Mitgliedskirchen, darunter 15 Delegierte aus
Kantonalkirchen und von Werken aus der Schweiz. Die Ökumenische
Friedenskonvokation bildete den feierlichen Abschluss der Ökumenischen

Dekade zur Überwindung von Gewalt 2001-2010.

Resultate der Dekade
Die «Ökumenische Dekade zur Überwindung

von Gewalt» wurde inspiriert durch die
frühere «Ökumenische Dekade der Kirchen
in Solidarität mitFrauen» (1988-1998), in der
Gewalt gegen Frauen bei vielen Kirchen eine
kritische Beachtung fand. Sie hatte die
Verzweigungen und Tiefe der Gewaltkultur ans
Licht gebracht und riefdie Kirchen des ÖRK
auf zu einer Rechenschaftspflicht der
Kirchen über Gewalt in all ihren Formen, sei sie

religiös, strukturell, physisch, sexuell, spirituell

oder militärisch und zur Beendigung
der Kultur der Gewalt, die das Leben und die
Würde so vieler Frauen schädigt.

Die frühere Landesbischöfin und EKD-
Ratsvorsitzende Margot Kässmann, bezog
sichauf die Errungenschaften der «Ökumenische

Dekade der Kirchen in Solidarität mit
den Frauen». Während dieser Dekade wurde
die Methode der «Living Letters» entwickelt
als Mittel für Verständigung, Dialog und
Ermutigung zu Versöhnung, die in der folgenden

«Ökumenischen Dekade zur Überwindung

von Gewalt» in vermehrtem Mass für
viele Konfliktsituationen weltweit eingesetzt
worden ist.

Für den deutschen Delegierten und
Vertreter der Mennoniten und Friedenskirchen
Fernando Enns ist in der ökumenischen
Debatte durch die letzte Dekade vor allem eine

Weitung der Perspektiven erreicht worden:
Friedensethik beschränke sich nicht auf die

verengte Frage nach Krieg und dem Einsatz

von Militär. Zum Aufbau von «Kulturen des

Friedens» müssten auch häusliche Gewalt,
die Gewaltverherrlichung in den Medien
oder ökonomische Ungerechtigkeiten sehr
kritisch begleitet werden. Durch diese Weitung

der Perspektiven sei «die Suche nach
kreativen gewaltfreien Präventions-, Kon-
fliktlösungs-, und Heilungswegen motiviert
worden» und das Eappi-Programm
(Ökumenisches Begleitprogramm für Palästina
und Israel) geschaffen worden. Für Enns ein
gutes Beispiel, das bis heute weiter läuft und
an dem Freiwillige aus allerWelt teilnehmen.

Was ist ein gerechter Friede?
Eine der weitest gehenden Erklärungen zum
gerechten Frieden seit der Gründung des

ÖRK 1948 formulierte die 6. Vollversammlung

1983 in Vancouver: Friede ist nicht nur
Abwesenheitvon Krieg. Friede erfordert eine
neue internationale Ordnung auf der Basis

256



von Gerechtigkeit für und innerhalb der
Nationen sowie Respekt für die von Gott gegebene

Würde jeder Person. Ebenfalls in
Vancouver, als Antwort auf die zunehmende

Bedrohung des Überlebens und die nukleare

Aufrüstung, initiierte die Vollversammlung
den konziliaren Prozess für «Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung».
Der «konziliare Prozess» mündete formell in
die ÖRK-Konvokation in Seoul 1990, die
erklärte: «Wir bekräftigen die volle Bedeutung
von Gottes Frieden. Wir sind berufen, jedes
mögliche Mittel zu suchen, Gerechtigkeit
und Frieden herzustellen und Konflikte
durch aktive Gewaltfreiheit zu lösen». Es gelte,

allen Doktrinen und Systemen von
Sicherheit zu widerstehen, die auf dem
Gebrauch von und der Abschreckung durch
Massenvernichtungswaffen, auf militärischen

Invasionen, Interventionen und
Besetzungen basierten.

Das Konzept eines gerechten Friedens,
das erklärtermassen die traditionelle
Vorstellung vom «gerechten Krieg» überwinden
wollte, spielte von da an in kirchlichen
Stellungnahmen eine immer wichtigere Rolle.
Nach dem Ende des Kalten Krieges traten
neue Herausforderungen aufund der ÖRK-
Zentralausschuss beschloss 1994 in
Johannesburg ein Programm zur Überwindung
von Gewalt. Ziel war es, «die globale Kultur
der Gewalt herauszufordern und in eine Kultur

gerechten Friedens zu verwandeln». Die
8. ÖRK-Vollversammlung in Harare rief
dann 1998 zur «Dekade zur Überwindung
von Gewalt» auf. Die 9. Vollversammlung
von Porto Alegre 2006 erliess einen Aufruf
zur Verpflichtung mit den Worten: «Die

Achtung der Menschenwürde, die Sorge um
das Wohl des Nächsten und die aktive Förderung

des Gemeinwohls sind Gebote des

Evangeliums Jesu Christi Daher sind
Menschenrechte die grundlegenden
Elemente der Prävention von Gewalt auf allen
Ebenen - der individuellen, der
zwischenmenschlichen wie der gemeinschaftlichen».
Die Vollversammlung regte den Zentralaus-
schuss zu einem Studienprozess an, der alle

Mitgliedskirchen und ökumenischen
Organisationen einbeziehen sollte, um eine
ausführliche ökumenische Erklärung für Frieden

auszuarbeiten, die fest verankert in einer
verbindlichen Theologie sei.

Diese Empfehlung wurde umgesetzt mit
dem «Ökumenischen Aufrufzum Gerechten

Frieden. Richte unsere Schritte aufden Weg
des Friedens»(Luk. 1,79) für Kingston. Die
zentrale Vision des «Gerechten Friedens»
wird darin als ein Wegkonzept, als gemeinsamer

Prozess verstanden. 2013 wird der
Aufrufan der 10. ÖRK-Vollversammlung in
Busan, Südkorea, zur abschliessenden
Annahme kommen bzw. ein Konsens soll
erreichtwerden, den Mitgliedskirchen zu
empfehlen, Frieden als ein Menschenrecht zu
anerkennen.

Gerechter Friede oder gerechter Krieg?
Im Zentrum des Treffens stand der Begriff
«gerechter Friede». In den Zeugnissen aus
den verschiedenen Weltregionen kamen dabei

durchaus unterschiedliche Ansichten,
Zugänge und auch kritische Stimmen zu
Wort, die alle Ausdruck der Vielfalt wie auch
eines gemeinsamen Weges sind. Divergierende

Ansichten wurden zum Beispiel von
einzelnen orthdoxen Kirchen des Ostens
und Orients vertreten. In einer vehementen
Grundsatzrede plädierte der anglikanische
Domkapitular an der Kathedralevon Coventry,

Quäker und Friedensaktivist Paul
Oestreicher unter dem Titel «Eine neue Welt
ist möglich» kompromisslos für die Notwendigkeit

eines «Gerechten Friedens» und ein
bedingungsloses Nein zum Krieg. Er zeigte
sich zutiefst überzeugt, dass die Abschaffung
des Krieges möglich sei, ebenso wie die
Sklaverei - zum Beispiel in Jamaica - abgeschafft
wurde.

«Aufruf für einen gerechten Frieden»
Seh lussbo tschaft

Die Schlussbotschaft von Kingston fand
in ihrer Endfassung die Zustimmung aller
Delegierten. Für einige ging sie allerdings
nicht weit genug und blieb hinter dem 42
Punkte umfassenden «Aufruf für einen
gerechten Frieden» zurück. Paul Oestreicher
kritisierte, dass im Abschnitt «Friede in der
Wirtschaft» die Aussagen hinterandern
ökumenischen Dokumenten zurück stünden.

Insgesamt ein positives Fazit zog der EKD-
Auslandbischof Martin Schindehütte. Die
IöFK habe «beeindruckend gezeigt, wie die

gegenseitige Wahrnehmung des Engagements

der Kirchenweltweit sich vernetzt hat
und wie sehr wir uns gegenseitig bestärken».

257


	Die Arbeit ist noch zu tun!

