Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 7-8

Artikel: Kampf um Rechte oder Kulturverlust und Entwurzelung : die Mapuche
in Chile

Autor: Krtger, Antje

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antje Kriiger

Kampf um Rechte
oder Kulturverlust und
Entwurzelung

Die Mapuche in Chile

Die indigenen Bewohner auf dem lateinamerikanischen Kon-
tinent kdmpfen seit Jahrzehnten um ihre Rechte. Noch immer
treten die Zentralregierungen oft unabhdngig von ihrer politi-
schen Orientierung wie Kolonialherren auf. Einer breiten Of-
fentlichkeit bekannt sind die Kimpfe der Indigenas in Mexiko
und Bolivien. Ein weniger bekanntes Beispiel ist der Kampf der
Mapuche in Chile. Die aktuellen Auseinandersetzungen
zwischen chilenischer Regierung und Mapuche in Stidchile
sind mehr als nur ein Landkonflikt.

Laut Konvention 169 der Internationalen Arbeitsorganisa-
tion, die 1991 in Genf in Kraft trat und von Chile 2008 ratifi-
ziert wurde, miissen nach Artikel 6 die Mapuche um Erlaubnis
gefragt werden, «wann immer gesetzgeberische oder admini-
strative Massnahnien, die sie unmittelbar beriihren kénnen,
erwogen werden». So das Gesetz, das aber nicht umgesetzt
wird.

«Wir sollen verschlossen und radikal
seiny, lacht Elena Quirda, schiebt einen
Teller mit Spiegelei iiber den Kiichen-
tisch und stellt selbstgebackenes Brot
dazu. Eleonora Quirta wohnt in Make-
we, einem Mapuchegebiet in Chile, das
aufgrund seiner Proteste gegen einen in-
ternationalen Flughafen nahe der Stadt
Temuco in die Medien kam. 95% der
EinwohnerInnen von Makewe sind Ma-
puche, die UreinwohnerInnen dieser
Gegend. «Klar gibt es bei uns auch eini-
ge, die radikal unser Land zuriick for-
dern. Aber das sind die wenigsten», sagt
Eleonora. «In unserer Weltsicht steht
Respekt ganz oben. Fiir uns ist alles in
einer Einheit miteinander verbunden,
die Erde, die Natur und alle Menschen.
Wer das wirklich verinnerlicht hat, kann
gar nicht verschlossen sein», erklirt die
junge Frau, wihrend ihre fiinfjahrige
Tochter neugierig den Gast mustert.
Uber 600 0oo Mapuche leben heu-
te noch in Chile. Das Volk hatte sich lan-
ge jeglicher Eroberung widersetzt, ob
durch die Inka oder die Spanier. Erst vor
etwas mehr als hundert Jahren begann
ihre Winkisierung, wie sie es nennen.
«Winka, das seid ihr fiir uns, die Nicht-
mapuche», erklirt Eleonora. Die Erin-
nerungandieNiederlageistim Vergleich
zu anderen indigenen Vélkern Siidame-
rikas noch sehr frisch. Ein Jahrhundert,
das sind nur drei Generationen. Der
Zerfall, der seit der Winkisierung folgte,
ist fast total. Die Mapuche weisen heute
die hochste Armutsrate innerhalb der
chilenischen Bevdlkerung auf. Der
Zwang, chilenische Schulen, Kirchen
und Hospitiler zu besuchen, zerstorte
das gesamte Wertesystem der Mapuche
und stempelte es als minderwertig ab.
Die Fremdnutzung ihres Landes tat ein
Ubriges. Letzte offizielle Landenteig-
nungen erfolgten noch in der Zeit der
Diktatur von Agusto Pinochet (1973
1989). «Die Mapuche unterschrieben
Vertrige zum Landverzicht. Unter wel-
chen Bedingungen das geschah, mochte
ich mir gar nicht vorstellen. Wahr-

206



scheinlich mit der Waffe am Kopf», sagt
Salvador Carmona von der Zeitung La
Cuarta, einer der wenigen Journalisten
Chiles, die haufiger iiber die Mapuche
berichten.

Auch heute drehen sich die Kon-
flikte mit der Regierung zumeist um die
Nutzung des Landes, das urspriinglich
den Mapuche gehorte. Nur ein Teil da-
von ist ihnen zuriickgegeben worden.
Und die Projekte, die auf privatem
Grossgrundbesitz oder staatlichen Lan-
dereien vorangetrieben werden, gehen
oft iiber die Bediirfnisse der Mapuche
hinweg. Die Medien haben die Richtung
des offentlichen Kreuzzug bislang kaum
geindert. Sie fithren ihn heute mit
Schweigen.

«Ihr wisst in Europa viel mehr iiber
die Mapuche als wir», sagt Leonardo
Fernandez. Er steuert sein Auto durch
Santiago, einmal quer durch die Stadt
gen Siiden. Fernandez ist auf dem Weg
zu einem Familienbesuch. Er ist in Chi-
les Araukarienregion gross geworden,
demangestammten Gebietder Mapuche.
Doch einen Bezug zu seinen ehemaligen
Nachbarlnnen, den urspriinglichen Be-
wohnern Siidchiles, hat er kaum. «Ich
lebe schon zu lange in Santiago. Mir geht
es wie den meisten Chilenen, ich hore
von den Mapuche nur im Fernsehen,
und da wird erdenklich wenig berich-
tet», sagt Fernandez. So kennt man sie
bestenfalls in ihrer traditionellen Tracht,
im seltensten Fall persénlich und mei-
stens nur aus Schlagzeilen, wenn die
Konflikte zwischen Regierung und
Mapuche wieder eskalieren. Selbst die
Feierlichkeiten im vergangenen Jahr,
mit denen Chile sein 200-jahriges Beste-
hen beging und die Grund genug gewe-
sen wiren, sich den UreinwohnerInnen
des Landes zu widmen, haben daran we-
nig geindert.

Nachhaltigkeit, ein Mapuchewert

Chiles Siiden, die heute iibrig gebliebene
Heimat der «Menschen der Erde», wie
Mapuche iibersetzt heisst, hat sich in

den letzten fiinfzehn Jahren optisch
stark verandert. Wo einst Urwalder mit
dichtem Gestriipp die Andenbedeckten,
ziehen sich heute schnell wachsende
Pinien- und Eukalyptusplantagen die
Hiange hoch, beides Pflanzenarten, die
aufgrund ihres schnellen Wachstums
enorme Wassermengen verbrauchen. In
der unmittelbaren Umgebung dieser
Biaume wichst keine andere Pflanze
mehr, die einheimische Vegetation wird
verdrangt. «Wir haben mittlerweile ein
Wasserproblem hier. Unsere Brunnen
sind nicht mehr tief genug», sagt Eleo-
nora Quirta. Chiles griine Lunge wird
immer drmer, wie ein Spiegel dessen,

was mit dem ganzen Mapucheland ge-
schieht. Die Machi, die Mapuchehei-
lerInnen, konnen die Kriuter fiir ihre
Medikamente kaum noch sammeln,
denn die wenigen verbliebenen, fiir sie
heiligen, Araukarienwildern werden in
Nationalparks geschiitzt. «<Es ist absurd,
dass Pflanzen, die wir einst einzig durch
unser Verhalten und unseren Respekt
schiitzten, so durch Fremdeinwirken
vom Aussterben bedroht werden, dass
sie nun wiederum vor uns geschiitzt
werden sollen - und all das auf einem
(Gebiet, das einst unsere Heimat war», so
Quirua. Mit dem Wald schwindet auch

207

Santiago de Chile: Uber
5 Millionen Menschen
folgten am vergange-
nen 15. September dem
Aufruf zu einem
Marsch zur Unterstiit-
zung der Mapuche.
(Foto asambleanacio-
nalporlosddhhchile.
blogspot.com)



ein enger Bezug zur Mapuchekultur. Die
Vielfalt der Arten dort entsprach der
Vielfalt des Lebens, und fast alles wurde
genutzt. So setzte sich das Feuer, dasim-
mer zentral in den Rukas, den Hausern
der Mapuche brannte, aus unterschied-
lichsten Holzarten zusammmen, aus
Canelo, Pito, Aromo, griine, noch feuch-
te Zweige. Dem Rauch daraus sprachen
die Mapuche heilende Wirkung zu.
Heute imprégniert nur der Duft von Eu-
kalyptusfeuer das ganze Land. Er zieht
durch die kiihle Luft und kiindigt die
Nihe von Dérfern an.

Die monokulturelle Ausbeutung ihres
Landes steht der Weltsicht der Mapuche
kontrir gegeniiber. «Frither gab es hier
keine Zaune. Das Land gehorte allen,
und wir achteten darauf, dass es im
Gleichgewicht blieb. Nahm man an ei-
ner Stelle, musste man an einer anderen
geben. Jeden Baum, den wir fillten,
baten wir um Erlaubnis und Entschuldi-
gung», erklirt Eleonora Quirda.

Nachhaltigkeit, von Umweltschiitzern
heute mithsam propagiert, war Alltag
tiir die Mapuche. Doch dieses Wissen
findet man nur, wenn man ein wenig
tiefer grabt. «Das Schlimmste, was den
Mapuche passierte, war ihr Kultur-
verlust. Von der chilenischen Kultur
bleiben sie ausgeschlossen und um ihre
eigene Kultur in einem Land zu leben,
das diese ablehnt, miissen sie einen trot-
zigen Stolz aufbringen, den nicht alle ha-
ben. Dazu bedarf es ja eines Grundver-
stadnisses fiir sich selbst und seine
Herkunft, aber schau dich um - viele
hausen in armen Hiitten, in denen der
Fernseher eine ganz andere Realitit vor-
gaukelt als die, die sie leben», erzahlt
Mario Juaréz, Theologe und Winka, der
seit {iber zwanzig Jahren in Mapuche-
gemeinden tatig ist.

Es ist der Kreislauf, der sich weltweit
wiederholt — entwurzelt, ausgewandert
in die Stadte nach der Aufteilung ihres
Landes, ohne Zugang zu Bildung und
Arbeit, dafiir Alkohol und Drogen. Ein
Klischee, das keines ist. 1992 erklirten

sich in Chile noch iiber 900 ooo Men-
schen den Mapuche zugehorig. Zehn
Jahre spiter waren es nur noch 600 000.
Aber es ist nur eine Seite der Ge-
schichte. Auf der anderen Seite besinnen
sich die Mapuche auf ihre urspriing-
lichen Werte zuriick und rekonstruieren
Stiick fiir Stiick eine einst reiche Welt.
Deshalb sind die Auseinandersetzung
um ihr Land nicht nur ein blosser Land-
konflikt. « Wir wollen hier kein Museum
errichten und so leben wie frither. Wir
verdndern uns ja schliesslich auch. Aber
wir wollen gesunden, und das kénnen
wir nur, wenn wir unsere Kultur wieder
im Einklang mit der Erde und der Natur
leben koénnens, erlkliart Francisco Chu-
reo, Nachbar von Eleonora Quirda und
Prasident der Indigenen Gemeinschatt
fiir Gesundheit. Er leitet ein interkultu-
relles Krankenhaus, in dem Schulmedi-
ziner Seite an Seite mit Mapuchehei- le-
rInnen arbeiten. Es geht um den Versuch,
ausgehend von der Erinnerung an die
alten Werte die Heilung eines ganzen
Landstriches und Volkes anzustossen —
die ansissigen ChilenInnen eingeschlos-
sen. «Schliesslich», so Eleonora, «sind
wir ja alle eins, und unsere chilenischen
Nachbarn sind oft genauso arm und ha-
ben die gleichen Probleme wie wir.»

Ein Versuch, derimmer wieder emp-
findlich gestort wird, wenn iiber die
Képfe der Mapuche hinweg Projekte wie
der internationale Flughafen nahe Te-
muco beschlossen werden. Dort soll das
vorhandene Aerodrom als Teil eines In-
frastrukturprogramms zur Forderung
der Wettbewerbsfihigkeit ausgebaut
werden, wofiir 16 Mapuchegemeinden
umgesiedelt werden miissten. Laut Kon-
vention 169 der Internationalen Arbeits-
organisation, die 1991 in Genf in Kraft
trat und von Chile 2008 ratifiziert wur-
de, miissen nach Artikel 6 die Mapuche
um Erlaubnis gefragt werden, «wann
immer gesetzgeberische oder admini-
strative Massnahmen, die sie unmittel-
bar berithren kénnen, erwogen wer-
den», so der Gesetzestext. Das ist nicht

208



geschehen. Chile war nicht nur eines der
letzten sitdamerikanischen Lander, wel-
che die Konvention 169 ratifiziert hat.
Die Umsetzung ist in den vergangenen
zwel Jahren bei weitem noch nicht zur
Selbstverstiandlichkeite geworden.

Im Moment gehen aufgrund eines
Gerichtsurteils zugunsten der Mapuche
die Flughafenplanungen nicht weiter,
doch hinter den Kulissen offenbart sich,
wie tief die Kolonialisierungsmentalitat
in Chile noch sitzt. «Der Mitarbeiter
O.N. vom Bauministerium erklirte am
Flughafenbau interessierten Unterneh-
mern, dass sie aufgrund der Konvention
169 nicht ochne Zustimmung der Mapu-
che bauen konnen. Die Diskussion da-
ritber wurde hitzig, und Vorschlige,
dann einfach das Gesetz zu indern, wur-
de vorgebracht. O.N. betonte, dass dies
internationales Recht und nicht einfach
zu andern sei. Die Antwort darauf: Gut,
dann gehen wir eben mit Geld zu den
Mapuche, und wenn das nichts hilft, mit
Waffen», berichtet Journalist Salvador
Carmona.

Fiir die Gesundung des Landes

Bislang ging Chiles Regierung mit un-
verhiltnismissiger Harte gegen die
Mapuche vor. Die ehemalige sozialis-
tische Prisidentin Michelle Bachelet
{2006-2010) liess sie vor Militargerichte
stellen, ein rechtliches Relikt aus der
Pinochet-Diktatur. Die Militargerichts-
barkeit wurde nach Ende der Diktatur
ausschliesslich gegen die Mapuche ver-
wendet. Verdichtigt als Terroristen er-
hielten sie keine Akteneinsicht und
sassen bis zu einem Jahr in Untersu-
chungshaft. Die Vorwiirfe: Brandstif-
tung und Besetzungen von Privatbesitz.
Durch die Anonymitit der Zeuglnnen,
die das Militarrecht zuldsst, wurde nie
wirklich erwiesen, was an den Ankla-
gen dran war. Ein iiber achtzig Tage dau-
ernder Hungerstreik von dreissig Ma-
puchehiftlingen war die Antwort auf
Haftbedingungen, die ihre Anwilte als
menschenrechtswidrig deklarierten.

Diese Harte, die vor allem im Aus-
land fiir Verwunderung und Emporung
sorgte, wurde inzwischen offiziell etwas
zuriick genommen. Der jetzige Prasi-
dent Sebastidn Pinéra von der rechts-
gerichteten  Nationalen Erneuerung
kiindigte einen Runden Tisch an, der
bislang allerdings nicht zustande kam,
und fithrte einige wenige Reformen der
Militargerichtsbarkeit durch, so die Ab-
schaffung der Anklage gegen Minder-
jahrige. «Pifera fiirchtet um sein inter-
nationales Ansehen. Um die Mapuche
geht es ihm nicht», erklirt jedoch Salva-
dor Carmona diesen Richtungswechsel.
Schliesslich musste der Prasident in sei-
ner Antrittsrede vor der UNO auch iiber
das Vorgehen der chilenischen Polizei
und Justiz gegen die Mapuche Stellung
beziehen.

Wenig davon dringt bis nach San-
tiago vor, hichstens die Bilder von De-
monstrationen, die mit Wasserwerfern
aufgeldst werden. Leonardo Fernandez
weiss nichts vom Streit iiber den Flug-
hafen. Er kannte nur den Konflikt um
den Staudamm im Fluss Bio Bio, einem
der wichtigsten Fliisse fiir die Mapuche.
Der Bio Bio war lange Zeit ihre Grenze
zu den von den Spaniern eroberten Ge-
bieten. Als 1997 der Staudamm hochge-
zogen wurde, iiberschwemmte er nicht
nur das Land mehrerer Mapuchege-
meinden. Er greift auch massiv ins Oko-
system der Gegend ein. Der Kampf um
den Fluss war der erste grosse Umwelt-
konflikt mit den Mapuche in Chile. Als
Fernandez nun den Bio Bio iiberquert,
gibt er noch einen Ratschlag. «Es heisst,
die Mapuche lassen sich jetzt von ko-
lumbianischen Guerrillas ausbilden,
und Auslinder, die mit ihnen zu tun ha-
ben, machen sich schnell verdichtig. Al-
so Vorsicht!», warnt er, bevor er den
Fahrgast im Mapuchegebiet verabschie-
det und weiter fihrt zu seiner Familie,
die die eigenen Nachbarn nicht kennt.

®

209

Antje Kriiger ist freie
Journalistin aus Berlin
und berichtet seit iiher
zehn Jahren aus Siid-
amerika mit Schwer-
punkt auf Menschen-
rechten, sozialen Be-
wegungen und Um-
weltschutz in Chile
und Argentinien
{krueger-antje@web.
de).



	Kampf um Rechte oder Kulturverlust und Entwurzelung : die Mapuche in Chile

