
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 7-8

Artikel: Kampf um Rechte oder Kulturverlust und Entwurzelung : die Mapuche
in Chile

Autor: Krüger, Antje

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antje Krüger

Kampf um Rechte
oder Kulturverlust und
Entwurzelung
Die Mapuche in Chile

Die indigenen Bewohner aufdem lateinamerikanischen
Kontinent kämpfen seit Jahrzehnten um ihre Rechte. Noch immer
treten die Zentralregierungen oft unabhängig von ihrer politischen

Orientierung wie Kolonialherren auf. Einer breiten
Öffentlichkeit bekannt sind die Kampfe der Indîgenas in Mexiko
und Bolivien. Ein weniger bekanntes Beispiel ist der Kampf der

Mapuche in Chile. Die aktuellen Auseinandersetzungen
zwischen chilenischer Regierung und Mapuche in Südchile
sind mehr als nur ein Landkonflikt.

Laut Konvention 169 der Internationalen Arbeitsorganisa
tion, die 1991 in Genf in Kraft trat und von Chile 2008 ratifiziert

wurde, müssen nach Artikel 6 die Mapuche um Erlaubnis
gefragt werden, «wann immer gesetzgeberische oder admini
strative Massnahmen, die sie unmittelbar berühren können,

erwogen werden». So das Gesetz, das aber nicht umgesetzt
wird.

«Wir sollen verschlossen und radikal
sein», lacht Elena Quirüa, schiebt einen
Teller mit Spiegelei über den Küchentisch

und stellt selbstgebackenes Brot
dazu. Eleonora Quirüa wohnt in Make-
we, einem Mapuchegebiet in Chile, das

aufgrund seiner Proteste gegen einen
internationalen Flughafen nahe der Stadt
Temuco in die Medien kam. 95% der
Einwohnerinnen von Makewe sind
Mapuche, die Ureinwohnerlnnen dieser
Gegend. «Klar gibt es bei uns auch einige,

die radikal unser Land zurück
fordern. Aber das sind die wenigsten», sagt
Eleonora. «In unserer Weltsicht steht

Respekt ganz oben. Für uns ist alles in
einer Einheit miteinander verbunden,
die Erde, die Natur und alle Menschen.
Wer das wirklich verinnerlicht hat, kann

gar nicht verschlossen sein», erklärt die

junge Frau, während ihre fünfjährige
Tochter neugierig den Gast mustert.

Über 600 000 Mapuche leben heute

noch in Chile. Das Volk hatte sich lange

jeglicher Eroberung widersetzt, ob
durch die Inka oder die Spanier. Erst vor
etwas mehr als hundert Jahren begann
ihre Winkisierung, wie sie es nennen.
«Winka, das seid ihr für uns, die Nicht-
mapuche», erklärt Eleonora. Die
Erinnerung an dieNiederlage ist imVergleich
zu anderen indigenen Völkern Südamerikas

noch sehr frisch. Ein Jahrhundert,
das sind nur drei Generationen. Der
Zerfall, der seit der Winkisierung folgte,
ist fast total. Die Mapuche weisen heute
die höchste Armutsrate innerhalb der
chilenischen Bevölkerung auf. Der
Zwang, chilenische Schulen, Kirchen
und Hospitäler zu besuchen, zerstörte
das gesamte Wertesystem der Mapuche
und stempelte es als minderwertig ab.

Die Fremdnutzung ihres Landes tat ein
Übriges. Letzte offizielle Landenteignungen

erfolgten noch in der Zeit der
Diktatur von Agusto Pinochet (1973-
1989). «Die Mapuche unterschrieben
Verträge zum Landverzicht. Unter
welchen Bedingungen das geschah, möchte
ich mir gar nicht vorstellen. Wahr-

206



scheinlich mit der Waffe am Kopf», sagt
Salvador Carmona von der Zeitung La
Cuarta, einer der wenigen Journalisten
Chiles, die häufiger über die Mapuche
berichten.

Auch heute drehen sich die Konflikte

mit der Regierung zumeist um die

Nutzung des Landes, das ursprünglich
den Mapuche gehörte. Nur ein Teil
davon ist ihnen zurückgegeben worden.
Und die Projekte, die auf privatem
Grossgrundbesitz oder staaüichen
Ländereien vorangetrieben werden, gehen
oft über die Bedürfnisse der Mapuche
hinweg. Die Medien haben die Richtung
des öffenüichen Kreuzzug bislang kaum
geändert. Sie führen ihn heute mit
Schweigen.

«Ihr wisst in Europa viel mehr über
die Mapuche als wir», sagt Leonardo
Fernandez. Er steuert sein Auto durch
Santiago, einmal quer durch die Stadt

gen Süden. Fernandez ist auf dem Weg
zu einem Familienbesuch. Er ist in Chiles

Araukarienregion gross geworden,
demangestammten GebietderMapuche.
Doch einen Bezug zu seinen ehemaligen
Nachbarinnen, den ursprünglichen
Bewohnern Südchiles, hat er kaum. «Ich
lebe schon zu lange in Santiago. Mir geht
es wie den meisten Chilenen, ich höre

von den Mapuche nur im Fernsehen,
und da wird erdenklich wenig berichtet»,

sagt Fernandez. So kennt man sie
bestenfalls in ihrer traditionellen Tracht,
im seltensten Fall persönlich und
meistens nur aus Schlagzeilen, wenn die
Konflikte zwischen Regierung und
Mapuche wieder eskalieren. Selbst die
Feierlichkeiten im vergangenen Jahr,

mit denen Chile sein 200-jähriges Bestehen

beging und die Grund genug gewesen

wären, sich den Ureinwohnerlnnen
des Landes zu widmen, haben daran wenig

geändert.

Nachhaltigkeit, ein Mapuchewert
Chiles Süden, die heute übrig gebliebene
Heimat der «Menschen der Erde», wie
Mapuche übersetzt heisst, hat sich in

den letzten fünfzehn Jahren optisch
stark verändert. Wo einst Urwälder mit
dichtem Gestrüpp die Andenbedeckten,
ziehen sich heute schnell wachsende
Pinien- und Eukalyptusplantagen die

Hänge hoch, beides Pflanzenarten, die

aufgrund ihres schnellen Wachstums

enorme Wassermengen verbrauchen. In
der unmittelbaren Umgebung dieser
Bäume wächst keine andere Pflanze
mehr, die einheimische Vegetation wird
verdrängt. «Wir haben mitüerweile ein
Wasserproblem hier. Unsere Brunnen
sind nicht mehr tief genug», sagt Eleonora

Quirüa. Chiles grüne Lunge wird
immer ärmer, wie ein Spiegel dessen,

H
£

ytj wü
V*

>-

m
was mit dem ganzen Mapucheland
geschieht. Die Machi, die Mapuchehei-
lerlnnen, können die Kräuter für ihre
Medikamente kaum noch sammeln,
denn die wenigen verbliebenen, für sie

heiligen, Araukarienwäldern werden in
Nationalparks geschützt. «Es ist absurd,
dass Pflanzen, die wir einst einzig durch
unser Verhalten und unseren Respekt
schützten, so durch Fremdeinwirken
vom Aussterben bedroht werden, dass

sie nun wiederum vor uns geschützt
werden sollen - und all das auf einem
Gebiet, das einst unsere Heimat war», so

Quirüa. Mit dem Wald schwindet auch

Santiago de Chile: Über

5 Mi llionen Menschen

folgten am vergangenen

1$. September dem

Aufrufzu einem
Marsch zur Unterstützung

der Mapuche.
(Foto asambleanacio-

nalporlosddhhchi le.

blogspot.com)

207



ein enger Bezug zur Mapuchekultur. Die
Vielfalt der Arten dort entsprach der
Vielfalt des Lebens, und fast alles wurde
genutzt. So setzte sich das Feuer, das

immer zentral in den Rukas, den Häusern
der Mapuche brannte, aus unterschiedlichsten

Holzarten zusammmen, aus
Canelo, Pito, Aromo, grüne, noch feuchte

Zweige. Dem Rauch daraus sprachen
die Mapuche heilende Wirkung zu.
Heute imprägniert nur der Duft von
Eukalyptusfeuer das ganze Land. Er zieht
durch die kühle Luft und kündigt die
Nähe von Dörfern an.

Die monokulturelle Ausbeutung ihres
Landes steht der Weltsicht der Mapuche
konträr gegenüber. «Früher gab es hier
keine Zäune. Das Land gehörte allen,
und wir achteten darauf, dass es im
Gleichgewicht blieb. Nahm man an
einer Stelle, musste man an einer anderen

geben. Jeden Baum, den wir fällten,
baten wir um Erlaubnis und Entschuldigung»,

erklärt Eleonora Quirüa.
Nachhaltigkeit, von Umweltschützern

heute mühsam propagiert, war Alltag
für die Mapuche. Doch dieses Wissen
findet man nur, wenn man ein wenig
tiefer gräbt. «Das Schlimmste, was den

Mapuche passierte, war ihr
Kulturverlust. Von der chilenischen Kultur
bleiben sie ausgeschlossen und um ihre
eigene Kultur in einem Land zu leben,
das diese ablehnt, müssen sie einen
trotzigen Stolz aufbringen, den nicht alle
haben. Dazu bedarf es ja eines Grundver-
städnisses für sich selbst und seine

Herkunft, aber schau dich um - viele
hausen in armen Hütten, in denen der
Fernseher eine ganz andere Realität
vorgaukelt als die, die sie leben», erzählt
Mario Juaréz, Theologe und Winka, der
seit über zwanzig Jahren in Mapuche-
gemeinden tätig ist.

Es ist der Kreislauf, der sich weltweit
wiederholt - entwurzelt, ausgewandert
in die Städte nach der Aufteilung ihres
Landes, ohne Zugang zu Bildung und
Arbeit, dafür Alkohol und Drogen. Ein
Klischee, das keines ist. 1992 erklärten

sich in Chile noch über 900 000
Menschen den Mapuche zugehörig. Zehn
Jahre später waren es nur noch 600 000.

Aber es ist nur eine Seite der
Geschichte. Aufder anderen Seite besinnen
sich die Mapuche auf ihre ursprünglichen

Werte zurück und rekonstruieren
Stück für Stück eine einst reiche Welt.
Deshalb sind die Auseinandersetzung
um ihr Land nicht nur ein blosser
Landkonflikt. «Wir wollen hier kein Museum
errichten und so leben wie früher. Wir
verändern uns ja schliesslich auch. Aber
wir wollen gesunden, und das können
wir nur, wenn wir unsere Kultur wieder
im Einklang mit der Erde und der Natur
leben können», erklärt Francisco Chu-
reo, Nachbar von Eleonora Quirüa und
Präsident der Indigenen Gemeinschaft
für Gesundheit. Er leitet ein interkulturelles

Krankenhaus, in dem Schulmediziner

Seite an Seite mit Mapuchehei- le-
rlnnen arbeiten. Es geht um den Versuch,
ausgehend von der Erinnerung an die
alten Werte die Heilung eines ganzen
Landstriches und Volkes anzustossen -
die ansässigen Chileninnen eingeschlossen.

«Schliesslich», so Eleonora, «sind
wir ja alle eins, und unsere chilenischen
Nachbarn sind oft genauso arm und
haben die gleichen Probleme wie wir.»

Ein Versuch, der immer wieder
empfindlich gestört wird, wenn über die
Köpfe der Mapuche hinweg Projekte wie
der internationale Flughafen nahe Te-

muco beschlossen werden. Dort soll das

vorhandene Aerodrom als Teil eines

Infrastrukturprogramms zur Förderung
der Wettbewerbsfähigkeit ausgebaut
werden, wofür 16 Mapuchegemeinden
umgesiedelt werden müssten. Laut
Konvention 169 der Internationalen
Arbeitsorganisation, die 1991 in Genf in Kraft
trat und von Chile 2008 ratifiziert wurde,

müssen nach Artikel 6 die Mapuche
um Erlaubnis gefragt werden, «wann
immer gesetzgeberische oder administrative

Massnahmen, die sie unmittelbar

berühren können, erwogen
werden», so der Gesetzestext. Das ist nicht

208



geschehen. Chile war nicht nur eines der
letzten südamerikanischen Länder, welche

die Konvention 169 ratifiziert hat.
Die Umsetzung ist in den vergangenen
zwei Jahren bei weitem noch nicht zur
Selbstverständlichkeite geworden.

Im Moment gehen aufgrund eines
Gerichtsurteils zugunsten der Mapuche
die Flughafenplanungen nicht weiter,
doch hinter den Kulissen offenbart sich,
wie tief die Kolonialisierungsmentalität
in Chile noch sitzt. «Der Mitarbeiter
O.N. vom Bauministerium erklärte am
Flughafenbau interessierten Unternehmern,

dass sie aufgrund der Konvention
169 nicht ohne Zustimmung der Mapuche

bauen können. Die Diskussion
darüber wurde hitzig, und Vorschläge,
dann einfach das Gesetz zu ändern, wurde

vorgebracht. O.N. betonte, dass dies
internationales Recht und nicht einfach
zu ändern sei. Die Antwort darauf: Gut,
dann gehen wir eben mit Geld zu den

Mapuche, und wenn das nichts hilft, mit
Waffen», berichtet Journalist Salvador
Cannona.

Für die Gesundung des Landes

Bislang ging Chiles Regierung mit un-
verhältnismässiger Härte gegen die

Mapuche vor. Die ehemalige sozialistische

Präsidentin Michelle Bachelet

(2006-2010) liess sie vor Militärgerichte
stellen, ein rechüiches Relikt aus der
Pinochet-Diktatur. Die Militärgerichtsbarkeit

wurde nach Ende der Diktatur
ausschliesslich gegen die Mapuche
verwendet. Verdächtigt als Terroristen
erhielten sie keine Akteneinsicht und
sassen bis zu einem Jahr in
Untersuchungshaft. Die Vorwürfe: Brandstiftung

und Besetzungen von Privatbesitz.
Durch die Anonymität der Zeuginnen,
die das Militärrecht zulässt, wurde nie
wirklich erwiesen, was an den Anklagen

dran war. Ein über achtzig Tage
dauernder Hungerstreik von dreissig Ma-
puchehäftlingen war die Antwort auf
Haftbedingungen, die ihre Anwälte als

menschenrechtswidrig deklarierten.

Diese Härte, die vor allem im Ausland

für Verwunderung und Empörung
sorgte, wurde inzwischen offiziell etwas
zurück genommen. Der jetzige Präsident

Sebastian Pinéra von der
rechtsgerichteten Nationalen Erneuerung
kündigte einen Runden Tisch an, der
bislang allerdings nicht zustande kam,
und führte einige wenige Reformen der
Militärgerichtsbarkeit durch, so die
Abschaffung der Anklage gegen Minderjährige.

«Pinera fürchtet um sein
internationales Ansehen. Um die Mapuche
geht es ihm nicht», erklärt jedoch Salvador

Carmona diesen Richtungswechsel.
Schliesslich musste der Präsident in seiner

Antrittsrede vor der UNO auch über
das Vorgehen der chilenischen Polizei
und Justiz gegen die Mapuche Stellung
beziehen.

Wenig davon dringt bis nach
Santiago vor, höchstens die Bilder von
Demonstrationen, die mit Wasserwerfern
aufgelöst werden. Leonardo Fernandez
weiss nichts vom Streit über den
Flughafen. Er kannte nur den Konflikt um
den Staudamm im Fluss Bio Bio, einem
der wichtigsten Flüsse für die Mapuche.
Der Bio Bio war lange Zeit ihre Grenze
zu den von den Spaniern eroberten Ge

bieten. Als 1997 der Staudamm hochgezogen

wurde, überschwemmte er nicht
nur das Land mehrerer Mapuchege-
meinden. Er greift auch massiv ins
Ökosystem der Gegend ein. Der Kampf um
den Fluss war der erste grosse Umweltkonflikt

mit den Mapuche in Chile. Als
Fernandez nun den Bio Bio überquert,
gibt er noch einen Ratschlag. «Es heisst,
die Mapuche lassen sich jetzt von
kolumbianischen Guerrillas ausbilden,
und Ausländer, die mit ihnen zu tun
haben, machen sich schnellverdächtig. Also

Vorsicht!», warnt er, bevor er den

Fahrgast im Mapuchegebiet verabschiedet

und weiter fahrt zu seiner Familie,
die die eigenen Nachbarn nicht kennt.

Antje Krüger istfreie
Journalistin aus Berlin
und berichtet seit über
zehn Jahren aus
Südamerika mit Schwerpunkt

aufMenschenrechten,

sozialen Be

wegungen und
Umweltschutz in Chile
und Argentinien
(krueger-antje@web.

de).

209


	Kampf um Rechte oder Kulturverlust und Entwurzelung : die Mapuche in Chile

