
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 7-8

Artikel: "Die Öffentlichkeit muss es den Leuten ermöglichen, ihre begrenzten
Identitäten hinter sich zu lassen." : Gespräch

Autor: Bossart, Rolf / Pfaller, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Es sind nicht die Dinge, die uns
beunruhigen, sondern die Meinungen, die wir
von den Dingen haben.»Dieses berühmte
Zitat des griechischen Philosophen Epik-
tet spricht der Wiener Philosoph Robert
Pfaller mitten ins Herz unserer
Gesellschaften, die sich anschicken durch
zahlreiche Privatisierungsakte und die damit
einhergehende Zerstörung des offendi
chen Raums zu reinen Meinungscommu-
nities zu zerfallen.

Robert Pfaller ist Professor an der Um
versität für angewandte Kunst in Wien.

Mit seinen Büchern «Die Illusionen der
Anderen», «Das schmutzige Heilige und
die reine Vernunft» und aktuell: «Wofür
es sich zu leben lohnt. Elemente
materialistischer Philosophie» untersucht er die

verdrängten Seiten der aufgeklärten
Vernunft wie auch die lustfeindlichen

Engführungen moderner Bekenntnisformeln:
«...nämlich die Entschlossenheit nur das

Eigene, Selbstgeglaubte zu dulden und alles

andere als etwasFremdbestimmtes
abzulehnen und zu bekämpfen.»

Den Neid als die Unfähigkeit, für sich
selber etwas zu wollen, und die paranoische

Einbildung, die dem Anderen in all
seinen Gestalten an den Kragen will,
diagnostiziert Pfaller als negative Folgen
davon. Rolf Bossart hat den materialistischen

Philosophen in Wien getroffen.

Rolf Bossart: Herr Pfaller, Sie beschäftigen

sich immer wieder mit dem öffentlichen

Raum und mit Tendenzen seiner

Zerstörung. Sie haben in diesem
Zusammenhangeinmalgesagt, dass das
Schreckgespenst des dominanten Diskurses nicht
die Differenz ist, sondern der Konflikt.
Das bedeutet, wenn ich das richtig
verstehe, Differenz ist wohl gelitten, aber auf
einen Konflikt darfes nicht hinauslaufen.
Eigentlich eine paradoxe Situationfür eine

Demokratie, gerade in der Frage der
Besitzverhältnisse oder in der Ausländerfrage.

Wie aber konnte man mit den re
alen Konflikten in einer Demokratie

verfahren, ohne sie zu verdrängen?

Gespräch mit Robert Pfaller von
Rolf Bossart

«Die Öffentlichkeit
muss es den Leuten
ermöglichen, ihre
begrenzten Identitäten

hinter sich zu

lassen.»

Robert Pfaller: Indem man sie zuerst
mal wahrnimmt. Meistens geht es ja bei
diesen Fragen um benennbare Sachen.

Wenn eine diffuse Angst besteht, dass in
einer Klasse mit 85% fremdsprachigen
Kindern die deutschsprachigen zu kurz
kommen, dann kann man diese Angst
nicht mit dem Hinweis auf die Akzeptanz

des Andersseins wegmachen,
sondern man muss sie als Indikator füreinen
realen Konflikt zunächst mal ernst nehmen

und diesen versuchen zu benennen.
Deshalb glaube ich, dass der Begriff des

Konflikts dem der Differenz überlegen
ist. Die Differenz verschleiert häufig die
Sachen und tut so, als wären sie nur
Konstruktionen, Einstellungssachen, die
einem geschmacklichen oder geistigen
Urteil unterworfen sind. Dabei geht es in
diesem Beispiel zunächst darum, dass

hier eine aufstrebende Klasse mit
minderen Rechten im Konflikt steht mit
einer Schicht, die Angst um ihre Position
hat. Die Basis ist ein Klassenkonflikt und
keine ethnische Differenz. Wenn man
diese Konflikte ethnisiert, tut man nur,
was die rivalisierenden Gruppen selber

gerne tun: materielle Interessenkonflikte
als solche des Andersseins auszugeben.

Sie haben oft aufdie Wichtigkeit des

Imaginären in einer Gesellschaft hingewiesen.
Der Schein, so kann man sagen, hat eine

m

<u

o>
VA
<u

3
<U

201



Wahrheit. Könnte man die Krise in der
unsere alten Demokratien ganz
offensichtlich drin stecken, auch als Krisen der
demokratischen Imagination bezeichnen?

Oder, um nochmals einen Begriffvon
ihnen zu verwenden,fehltvielleicht unseren
Demokratien der «heilige Ernst»?

Mit dem US-amerikanischen Soziologen

Richard Sennett kann man
argumentieren, dass uns seit den siebziger
Jahren zunehmend die Figur des Public
Man verloren geht. Also die Unterschei

dung zwischen der privaten Person und
einer öffenüichen Rolle. Und dass wir
seit 68 zu lange geglaubt haben, dass wir
uns befreien können, wenn wir zugunsten

der privaten Person unsere offentli
chen Verpflichtungen aussetzen. Sei

ganz du selbst, sei nicht aussengeleitet
oder elegant für andere, das ist das Credo
dieser Haltung. Ich glaube, unter den
Bedingungen neoliberaler Entwicklungen
kann man sehen, wem diese Erziehung
genützt hat.

In den letzten zwanzig Jahren sind auf
allen Ebenen öffentliche Räume privatisiert

worden, und man hat dem Staat nur
noch die Rolle eines Wachtmeisters

übertragen. Der Staat soll vor allem dafür

sorgen, dass niemand gestört wird,
und er ist nicht mehr ein Förderer, der
dafür sorgt, dass im öffenüichen Raum
alle Privatpersonen in öffentlichen Rollen

auftreten können. Und das führt
dann zu solchen Exzessen, wie diese

wahnsinnigen Rauchverbote, wo man
nicht mehr sieht, dass Tabakkultur in
den öffenüichen Raum gehört. Unsere
Grosseltern haben oft nur in der
Öffentlichkeit geraucht, und zwar weil sie

angenehm, entspannt oder elegant sein
wollten. Und jetzt erklärt man dies zur
Privatsache und verbannt es. Ähnliches
lässt sich über Höflichkeit sagen. Wenn
man jemandem ein Kompliment macht,
kann man hören, man sei aufdringlich
und soll das zu Hause machen mit
intimen Bekannten. Und ich glaube, das

findet aufallen Ebenen statt.

Eine paradoxe Situation. Können Sie die
noch etwas weiter ausführen?
Zum Beispiel die Identitätspolitik, die ja
immer bedeutet, man nimmt den anderen

als Privatperson wahr. Man
homogenisiert eine Person und traut ihr nichts
anderes zu. Unter dem Vorwand der
Toleranz haben wir verlernt zu fordern,
dass jeder, woher er immer kommt und
wie er sich immer definiert, durchaus
fähig ist, jenseits seiner so genannten
Identität Standards der Höflichkeit und
anderes einzuhalten. Deswegen ist die

Filmfigur Borat so komisch. Er spielt mit
den Exzessen dieser falschen Toleranz.
Die Leute, denen er begegnet, stellen
sich vor, dass er, weil er aus Kasachstan

kommt, keine Ahnung hat, wie man sich
benimmt. Sie glauben, dass er nicht
weiss, wie man eine Toilette benützt,
und seine Exkremente womöglich zu
Tischbringt, was der ihnen auch prompt
vormacht. Und auch dann noch bringen
sie dafür Verständnis auf.

Niemand sagt, egal woher dukommst
und was du gelernt hast, du wirst wissen,
dass man in der Öffentlichkeit sich
bemüht, darüber zu stehen. Und das ist der
radikalste Rassismus, der dem anderen

gar nichts mehr zutraut und also ihn
alles machen lässt. Genau darin würde ich
die positive Funktion des Staates und
der Öffenüichkeit sehen, als ein Terrain,
das den Leuten erlaubt, ihre begrenzten
Identitäten hinter sich zu lassen.
Stattdessen haben wir einen Staat, der sagt,
pflegt eure privaten Identitäten wie und
wo ihr wollt, wir sorgen nur dafür, dass

sich niemand daran stört. Das führt zu
einem völlig enüeerten öffenüichen
Raum.

Erlaubt ist, was nicht stört, hiess ein
Slogan der Stadtverwaltung in Zürich. Was
bedeutet nun dieser ramponierte öffentliche

Raum für die Demokratie, die ja
zwingend auf eine funktionierende und
starke Öffentlichkeitangewiesen ist? Oder
anders gefragt: Wie inszeniert man
Demokratie in diesen Zeiten?

202



Zumindest wäre ein Umdenken in
unseren liberalen Schichten notwendig.
Weil wir alle wie gesagt irgendwie daran

glauben, dass wir uns befreien, wenn wir
unsere öffenüiche Rolle zerstören. Deshalb

rücken wir auch immer alle unsere
Identitäten in den Vordergrund.
Dagegen sollten wir auf die Existenz einer
positiven Öffenüichkeit hindrängen.
Wirbrauchen einen Staat, der öffenüiche
Räume sichert und als Verteidiger von
Möglichkeiten auftritt und nicht als

repressiver Verhinderer von Dingen, die

Privatpersonen stören könnte. Das gilt
zum Beispiel auch für die Ebene der
Universitäten. Folgt man dieser Logik,
tauchen im Moment offenbar überall
sogenannte Bildungsferne aus allen Winkeln
und Ecken auf. Die kommen an die Uni
und weil die so unwissend sind und sich
hier nicht orientieren können, muss man
die Universitäten zu ganz repressiven
Zwangsapparaten machen, wo man die
Studenten von Prüfung zuPrüfung hetzt.
Und dann hat man 15 Prüfungen im
Semester, in drei Jahren einen Bachelor in
Philosophie, ohne je ein Buch ganz gelesen

zu haben. Man ist dann sicher super
vermittelbar, weil man am Arbeitsplatz
auch zunehmend vor allem Gehorsam

will. Auch hier wird im Namen einer völlig

paranoischen Vorstellung von Schwäche

ein sozialer Standard demontiert.

Was könnte man dagegen unternehmen?
Wo es möglich ist, Menschen Entschei-
dungsfahigkeit und Autonomie
zuzusprechen sollten wir es tun im Wissen,
dass diese Dinge vor allem durch
Zuspruch und Erwartung erst erzeugt werden.

Wenn ich die Studenten wie Kinder
behandle, werden sie auch solche sein,
wenn ich sie aber wie Erwachsene
behandle werden sie erwachsen sein oder
es mit der Zeit sicher werden. Und das

gilt für alle Ebenen, wo wir aufgefordert
sind, etwas anderes zu werden, als wir
schon sind. Und wenn der Staat sich quasi

nur noch daraufbeschränkt, uns als das

zu festigen, waswirsindoderuns wunschgerecht

zurechtgelegt haben, dann haben

wir bald keinen öffenüichen Raum mehr
und keine Entwicklungsmöglichkeit.

Das wäre vielleicht auch eineFunktion der
Kunst: Dinge vorzustellen, wie sie sein
könnten, aber in Realität noch nicht so
sind.

Ein typisches Beispiel einer fatalen
Beschwerdekultur ist die Demontage einer

3c.

Dass es Kunst im öffentlichen Raum schwer hat,
ist kein neues Phänomen: als Rodins «Balzac»

1898 enthüllt wurde, wurde die Statue verspottet,

weil viele ihre Originalität und Absicht nicht
verstanden. Literaten und Künstler wie Zola,
Claude Debussy, Monet, Maïllol oder Bourdelle
standen dafür ein. Erst 1939, siebzehn Jahre nach
dem Tode Rodins wurde die Statue in Bronze

gegossen und an ihrem heutigen Standort am
Boulevard Montparnasse/Raspail aufgestellt.
Zürich nun hat eine reiche und ungebrochene
Geschichte an Architektur- und Kunstverweige¬

rung am öffentlichen Raum. Aktuelles Beispiel ist
der «Cube» von Sol Lewitt, den die Bechtler-Stif-
tung vorfünfundzwanzigJahren der Stadt schenken

wollte. Nach über einem Dutzend vorgesehener,

aber abgewiesener Standorte resignierte
die Stadt. Die Stadt Uster hat sich seiner erbarmt
und ihm im Zellweger-Park einen Platzgegeben.
Aber auch Tinguelys «Heureka», 1964 für die

Expo 64 geschaffen wurde 1967 erst nur «provisorisch»

am Zürichhorn montiert, wo sie heute

alle Generationenfasziniert und aus dem
Platzinventar nicht mehr wegzudenken ist.

>*.

-,.
v

i<b

J;

203



Stahlplastik von Richard Serra in New
York Ende der achtziger Jahre auf eine
Beschwerde von knapp fünfzig Bürgern.
Obwohl sofort 150 Bürger sich für die
Plastik eingesetzt hatten, wurde der
Beschwerde statt gegeben. Das Verhältnis
hat sich umgekehrt. Die Botschaft lautet
nicht mehr, zeig dich in der Öffenüichkeit

besser als du bist, sondern: du wirst
geliebt, wenn du dich beschwerst. Ich
glaube, dass dies auch im Feld der Kunst
zu beobachten ist, insofern Projekte, bei
denen das Publikum in irgendetwas
Kreatives verwickelt wird, bessere Chancen

haben von der öffenüichen Hand
gefördert zu werden, als zum Beispiel eine
monumentale Stahlskulptur, die den
Menschen zeigt, was innerhalb einer
bestimmten abstrakten und reduzierten
Kunst heute möglich ist. In der Konsequenz

haben wir dann aufder einen Seite

eine hochdotierte Starkunst in
privaten Markten und Galerien und eine

partizipative Kleinkunst im öffenüichen
Raum. Damit treibt man auch die Klassen

weiter auseinander, weil für die är

meren Leute nicht mehr im Vorbeigehen

sichtbar ist, wie aktuelle Kunst
heute aussehen könnte und womit die
reicheren Leute sich von der Masse
abheben wollen.

Wieso ist das problematisch?
So fehlt ein Wissen, worin der Reichtum
der Reichen besteht. Ein Wissen, das ja
immer nötig ist, um gleiches zu fordern.
Denn eine öffenüiche Kunst wie sie uns
aus den siebziger Jahren bekannt ist, die
in ihrer Grösse auch allen, die nie in ein
Museum gehen, eine tolle Vorstellung
geliefert hat, was in aktueller Kunst
möglich ist, schafft auch immer die
Möglichkeit, dass man über die
herrschende Verteilung des Reichtums
diskutieren kann. Der Betrachter kann
sehen, dass das was Tolles ist, und sich
vorstellen, wie es wäre, so etwas, was die
Reichen normalerweise zu Hause
haben, auch bei sich zu haben. Damit war
immerhin über die öffenüiche Präsenta¬

tion der Kunst eine Art kulturelle
Konsistenz über die Klassengrenzen hinweg
gewährleistet. Denn die Kunst, die die
Reichen haben, ist nicht einfach die
Kunst der Reichen, sondern spricht
immer so etwas wie eine allgemeine,
universale Sprache. Dieses Allgemeine wird
schnell zum Vorrecht der Reichen, und
die ärmeren Leute bleiben über die
partizipative Kunst nur bei sich selbst. Eine
demokratische Gesellschaft muss also
sehr daraufbedacht sein, dass ihre
Vorbilder, Symbole und Ikonen für alle

zugänglich und sichtbar sind.

Das Grosse, das Grossartige und
Elegante, das Sie immer wieder thematisieren,

wird gerade in demokratischen
Gesellschaften nicht selten als etwas Elitäres

abgelehnt. Wiederum wird gerade von
kulturkonservativer Seite den Demokra
tien vorgeworfen, sie würden alles klein
machen.

Ich würde dem entgegenhalten, dass es

sehr wohl kulturelle Hegemonien in der
Linken gegeben hat. Wenn man sich die

Gestaltungen der siebziger Jahre
anschaut, die Architektur, das Design, dann
hat man das Gefühl, dass das deswegen
so eine Kraft, ja Wahrhaftigkeit hat, weil
darin der Anspruch erhoben wurde, dass

das Gestaltete als solches allen zugänglich

ist und etwas verkörpert, was eine

gemeinsame Utopie der ganzen Gesellschaft

ist. Die Mercedesmodelle der sieb

ziger Jahre sind wunderbar transparent,
leicht, von filigraner Eleganz. Sie zeigen
das Ideal einer Gesellschaft, die genauso
sein wollte. Nehmen wir als österreichisches

Beispiel die TV-Sendung Club
zwei, wo der Minister neben einer
Haushälterin sitzen konnte und die hat ihn
fragen können, sagen sie mal warum
verdient man so wenig und so. Darin zeigte
sich die Auffassung, dass Transparenz
und öffenüicher Zugang zum Allgemeinen

allen in einer Gesellschaft nützt.
Auch die Reichen hatten dieses Gefühl,
dass sie von einer egalitäreren Verteilung
des Reichtums profitieren können. Im

204



Moment aber geben sich grosse Teile der
Finanzeliten der Illusion hin, dass ihnen
das Gegenteil mehr nützt. Obwohl
natürlich alle Erfahrung dagegen spricht,
weil die Reichen nur in eher egalitären
Gesellschaften einigermassen
unbeschwert leben können.

Wenn wir bei den Reichen sind, so sind
wir auch beim Neid, den man den Kritikern

des Reichtums immer gerne unterstellt.

Sie zeichnen in Ihrem neuen Buch

«Wofür es sich zu leben lohnt. Elemente
materialistischer Philosophie» den Neider

ganz entgegen seinem materiellen

Image als einen Idealisten, derfürsich
selber gar nichts will, sondern nur, dass der
andere weniger hat. Dagegen plädieren
Sie im Namen einer emanzipatorischen
Haltungdafü r, dieDingefürsichselberzu
fordern und nicht sich gegen Güter der
anderen zu wenden.
Meine Insistenz auf dem Materialismus
beruht auch darauf, dass ich sehe, dass

gewisse Leute sich einen Lustverzicht
auferlegen und das Mass, das sie
dadurch an Selbstachtung gewinnen, auch
als Teil eines politischen Engagements
ansehen. Aber aus so einer Haltung
kommt kein echtes politisches Engagement.

Ein solches entsteht nur, wo Leute

sagen: Das und das wollen wir haben,
das sind unsere Bedürfnisse. Die Politik
im Allgemeinen reagiert ja heute ständig
mit pseudopolitischen Interventionen.
Dass wir verarmen, dass Leute an den

Folgen von Armut sterben, spielt keine
Rolle, dafür sind wir geschützt vor dem
Rauch der anderen.

Oder in St.Gallen sagt man: Die Ausländer

werden nicht eingebürgert und erhalten

keineBürgerrechte, dafürgibt es einen

Partizipationsartikel, wo ihr eure Anliegen

deponieren könnt...
Noch eine Ergänzung zur Genugtuung
durch freiwilligen Lustverzicht, von der
wir vorher gesprochen haben: Man kann

sagen, die Askese macht auch die Massen

reaktionär. In Österreich ist das re¬

gelmässig aufgetreten. Immer wenn eine

Regierung kam und drastische
Sparpakete verkündete, wurde diese Regie

rung zum Liebling der Massen. Härte
macht den Massen Eindruck. Sparen ist
Populismus.

In ihrem Buch die «Illusionen der Anderen»

gibt es einen Abschnitt über das

Mondäne der Stammeskulturen. Was ist
damit gemeint?
Die Entwicklungen zur Intimität, die
Sennett beschrieben hat, schreiten voran.

Doch politikfahig sind wir nur als

Public Man und nicht wenn wir als

Privatpersonen auftreten. Von daher ist es

schwierig, wenn linke Gruppen sich zu
einseitig und emphatisch aufden Begriff
der Gemeinschaft beschränken und
man das Gefühl bekommt, dass die
Vision einer befreiten Gesellschaft nicht
viel über das Bild einer Gruppe von
Freunden hinausgeht. Dass es in einer
Gesellschaft auch Verkehrsformen
braucht, die jenseits von Familie und
Freundschaft funktionieren, bleibt auch

in theoretischen Ansätzen wie zum
Beispiel der «Multitude» bei Negri/Hardt
unausgebildet. Die Frage der richtigen
Organisationsform, eigentlich eine
klassische Frage der Linken, ist leider zu wenig

aufder Höhe der Zeit. In dieser
Hinsicht waren die Stammeskulturen weiter.
Nehmen wir die Fähigkeit, Haltung zu
bewahren in schwierigen Situationen,
wie wir es gerade dieses Frühjahr nach
dem Erdbeben bei vielen Japanern
beobachten konnten. So etwas gelingt nur
Gesellschaften, die sich aussenbeobach-

tet fühlen. Aussenbeobachtung ist
deshalb so entscheidend für eine Gesellschaft,

weil sie Verhältnisse trianguliert.
Das heisst: Erst wenn wir uns von einem
fremden Dritten beobachtet fühlen,
begegnen wir uns als Citoyen. Fällt dieser

weg, hören wir auf, uns etwas vorzumachen,

und beginnen, unsere schmutzigen

Geheimnisse und Fehden
voreinander auszubreiten. Und die
Öffentlichkeit zerfallt. •

Robert Pfaller ist
Professorfür Philosophie

an der Universität
fü r a nge wandte Ku ns t

i n Wi en. G e rade ist i m
Fischer Verlag ein Buch
« Wofür es sich zu leben

lohnt. Elemente mate
rialistischer Philosophie»

erschienen.

205


	"Die Öffentlichkeit muss es den Leuten ermöglichen, ihre begrenzten Identitäten hinter sich zu lassen." : Gespräch

