
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 7-8

Artikel: Mischen possible! Das Kreolische in der Welt

Autor: Fässler, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Themenschwerpunkt: Neues von der
Interkultur
Der Begriff der Interkultur war bereits
in der Mainummer der Neuen Wege
Thema. Mit ihm wird versucht, in
unseren Einwanderungsgesellschaften
einen längst überfälligen und fundamentalen

Perspektivenwechsel zu schaffen.

Von einer Gesellschaft, die Migration,
Kultur- und Völkervermischung nur als

Abnormalitäten und vorübergehende
Phänomene interpretieren zu können

meint und die glaubt, die globalisierte
Weltöffenüichkeit in kleine reine private
Räume zu zerlegen, hin zu einer Gesellschaft,

die Vermischung und die
eigenwilligen Aneignungsstrategien der
Menschen in ihren jeweiligen Kontexten als

positive Grundlage des Menschseins

überhaupt anerkennt. Die Neuen Wege
dokumentieren mit drei Beiträgen, wie
innerhalb konkreter Projekte der
Interkultur und ihren Verächterinnen auf
den Zahn gefühlt wird.

Im Jahr 1961 beschloss die Abgeordnetenversammlung

des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes die mehrjährige
Aktion «Brotfür Brüder». Daraus ist im
Laufe der Jahre eine entwicklungspolitische

Organisation entstanden, die heute
«Brotfür alle» heisst und sich in der Welt

für eine gerechte und nachhaltige
Entwicklung einsetzt. Zum so-Jahre-Jubiläum

diesen September ist das St.Galler
Chorprojekt unter der Leitung von Peter
Roth eingeladen worden, zusammen mit
dem Chor von Romainmôtier (VD) das
Werk «Misa Criolla» des argentinischen
Komponisten Ariel Ramirez aufzuführen.

Der St.Galler Historiker Hans Fässler

singt dabei mit und ist fur seine Chorkol
leginnen und -kollegen in einem Referat
der Frage nachgegangen, woher der Be

griffcriolla kommt und was er eigentlich
bedeutet.

Die meisten von uns haben den Begriff
schon irgendwo einmal gehört, der da
im Titel der «Volksmesse basierend auf
den Rhythmen und Traditionen von
Spanisch-Amerika» von Ariel Ramirez
auftaucht. Es gibt kreolische Küche und
kreolische Musik; Menschen werden als

Kreolen charakterisiert; ein Gedicht von
Charles Baudelaire in Sonettform heisst
«A unedamecréole»; auf Haiti sprechen
die Menschen Kreyòl; Josephine, die
Frau des nachmaligen Kaisers Napoleon
wurde oft «die schöne Kreolin» genannt;

Hans Fässler

Mischen possible!
Das Kreolische
in der Welt

und ein durch Duke Elington berühmt
gewordener Jazz-Standard heisst «Creole

Love Call», komponiert wurde er
durch die «Creole Jazz Band».

Etymologie
Der Begriff kreolisch (französisch créol,

spanisch criollo, englisch creole,

portugiesisch crioulo) taucht erstmals in der
Mitte des 16. Jahrhunderts auf.

Vom spanischem Verb criar wurde
ein Substantiv crio abgeleitet, das im
Munde der Sklavinnen und Sklaven zu
criollo wurde. In Afrika und dem kari-
bischen Raum bedeutete das Wort criollo

zunächst «Sklavenkind» oder»Zög-
ling, aufgezogen im Hause des Herrn.»

<U

m

o>
VA

3

195



Im Portugiesischen wurde das Wort
zuerst in Portugiesisch-Afrika (Kapverdische

Inseln, Guinea-Bissau, Angola)
und später dann in Portugiesisch-Ame-
rika (Brasilien) verwendet.

Im schwarzen Atlantik (und darüber
hinaus)
Die weitere Bedeutungsentwicklung des

Begriffes kreolisch ist so komplex und
vielfaltig wie der Kolonialismus selbst.

Die Semantik des Worts widerspiegelt
die politisch-soziale Geschichte des

sogenannten «schwarzen Atlantiks», das

heisst der von Sklaverei und Sklavenhandel

betroffenen Gebiete in Europa,
Afrika und der sogenannten «Neuen
Welt» (Britisch-Nordamerika, die Karibik

sowie das spanische und portugiesische

Amerika). Ja man könnte den
geografischen Raum noch bis in den
Indischen Ozean erweitern, der ja durch
die französische Kolonialisierung von
Madagaskar, La Réunion und Mauritius
mit einbezogen war.

Im spanischsprechenden Lateinamerika

bezeichnet der Begriff criollo zum
ersten die die im Lande geborenen
Nachfahren von spanischen (oder anderen

europäischen) Eltern, dies im
Gegensatz zu den Mestizen oder Mischlingen.

Er wird erstmals in Peru auf die
Kinder der weissen Kolonisten
angewendet. Ähnliches gilt für das Französische:

Im Jahre 1796, bei der Heirat der
Marie Josephe Rose de Tascher de la Pa

gerie mit Napoleon Bonaparte heisst es,
der revolutionäre Oberbefehlshaber der
Armee des Inneren habe «eine schöne
Kreolin» erwählt. Josephine wurde als
weisse Tochter eines französischen
Zuckerpflanzers auf Martinique geboren.
Und 1841 schreibt der Lyriker Charles
Baudelaire aufLa Reunion, wo die Sklaverei

noch nicht abgeschafft ist, ein
Sonett mit dem Titel «A une dame creole»
für die (weisse) Ehefrau eines Freundes,
den man heute wohl als «franco-mauricien»

bezeichnen würde. Im englischen
wird übrigens der Titel des Gedichts aus

den Fleurs du mal manchmal mit «To a
Colonial Lady» übersetzt.

Zum zweiten bezeichnet kreolisch
die in Amerika geborenen Nachkommen

von schwarzen Sklavinnen, die
schwarzen Kreolen werden «créoles de
couleur» genannt. Auch die Creole Jazz
Band, die den «Creole Love Call»
geschrieben hat, bestand aus Schwarzen.

Zum dritten bezeichnet kreolisch im
weiteren Sinn jeden, der in Lateinamerika

oder der Neuen Welt geboren wurde

und die jeweils typischen Merkmale
des Landes trägt. Das können auch Tiere
(die ja von den Sklavinnen und Sklaven
nicht oder kaum unterschieden wurden)

oder Pflanzen sein. Bei Sprüngli
kann man heute Pralinés namens Criollo,

hergestellt aus venezolanischem
Kakao aus Maracaibo kaufen. Criollo ist eine

Unterart des Kakaobaumes, und der
als besonders edel geltende Kakao
erhielt seinen Namen zu einer Zeit, als

praktisch die ganze Einfuhr nach Europa

aus Venezuela stammte. In diesen
Bereich gehören auch kulturelle Erscheinungen

wie kreolischeMusik (Merengue,
Salsa, Mambo, Milonga, usw.) oder die
kreolische Küche (karibisch, Louisiana,
manchmal sogar allgemein schwarzafrikanisch).

Konn li pa di lespripousa
Zur letzteren Kategorie gehören auch
die Kreolensprachen, Sprachen also, die
in einer Sprachkontaktsituation aus
zweien oder mehreren Sprachen
entstanden sind. Dabei entstanden zuerst
so genannte «Pidginsprachen»,
reduzierte Sprachformen für Handelskontakte,

welche sich dann zu eigenüichen
Muttersprachen entwickelten. Es gibt
unter anderem arabisch-basierte, fran-
zösisch-basierte, portugiesisch-basierte
und englisch-basierte Kreolensprachen,
und man schätzt, dass es weltweit wohl
über hundert solche Sprachen gibt, mit
jeweils eigenem Wortschatz und eigener
Grammatik. Eine bekannte Kreolen-
sprachen ist etwa das durch die Reggae-

196



musik und -kultur popularisierte Jamaican

Creole, das aber je nach linguistischem

und ideologischem Standpunkt
auch als Jamaican Patois, Jamaican
English, Broken English oder Black English
bezeichnet wird. Was das haitianische
Kreyòl ist bzw. nicht ist, habe ich bei
meinem Aufenthalt in Port-au-Prince
im Herbst 2003 schmerzlich erfahren
müssen. Obwohl ich mich intensiv mit
Haiti beschäftigt hatte, ging ich davon

aus, dass die Sprache dieses Landes eine
Art Französisch sei und ich mich sicher
mit meinem Französisch verständlich
machen bzw. langsam und deuüich
sprechende Haitianerinnen und Haitia-

die jeweilige Landessprache als Liturgiesprache

zu verwenden. Als Text dient die

spanischen Messliturgie, zu den einzelnen

Teilen gehört jedoch ein immer wieder

anderer Rhythmus, der jeweils aus

einer bestimmten Region Lateinamerikas

stammt: Vidala-Baguala (Bolivien,
Nord-Argentinien), Carnavalito-Yaravi
(Tanz aus den Anden), Chacareratrunca
(argentinischer Volkstanz), Carnaval-
cochabambino (Tanz aus Cochabamba
in Bolivien) und Estilopampeano (Liedtyp

aus der Pampa der Provinz Buenos
Aires). Ramirez hatte sich für
indianische und kreolische Volksmusik
interessiert und auf Rat von Atahualpa Yu-

^^fc "DDk.
" 1

1 \ _r- -1

I/Vy -VÄ-JE'Er g^j
i i

¦
U»i ¦ - sr '

T~i JüsT
ner verstehen könne. Aber wie das
haitianische Sprichwort im Titel sagt: «Savoir

lire ne veut pas dire qu>on a de

hesprit.» Ich konnte mich mit den meisten

Leuten nur dank dolmetschenden
Freundinnen unterhalten bzw. lernte
dann halt, mich irgendwie
durchzuschlagen, getreu dem Sprichwort: «Mi-
zèfèbourikkouripasechwal» (Die Not
bringt den Esel zum Laufen, schneller
als ein Pferd.)

Die kreolische Messe
Das vom argentinischen Komponisten
Ariel Ramirez (1921-2010) geschaffene
Misa Criolla gilt als Beispiel für die
Inkulturation des Christentums in
Südamerika. Das kurze Werk für Tenor,
gemischten Chor, Schlagzeug, Klavier und
traditionelle Instrumente der Anden-
region entstand, kurz nachdem das

Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965)
erlaubt hatte, für die Heilige Messe auch

panqui, dem grossen argentinischen
Folklore-Musiker, Reisen zum Studium
der verschiedenen Musikformen
unternommen.

Die Kreolisierung der Welt
Von Edouard Glissant, einem Dichter
aus Martinique, der 2011 gestorben ist,
stammt der Begriffvon der «créolisation
du monde». Der im karibischen Kontext
gross gewordene Intellektuelle wusste,
wovon er sprach, hatten sich doch in
diesem Raum die Menschen, Kulturen und
Sprachen der indigenen Völker (Kari-
ben, Arawak, Taino) mit denjenigen der

Europäer (Frankreich, England, Spanien,

Portugal, Holland), der
afrikanischen Sklavinnen und Sklaven (Fulani,

Ibo, Wolof, Malinke) undderspäteren
asiatischen Migrantinnen und
Migranten (Indien, China, Mittlerer
Osten) vermischt. Für Glissant waren
jedoch kreolische Gesellschaften immer

Misa Criolla-Konzert
des Vokalensembles

«Mezza Voce» in der
Ki rch e Saint Je a n i n

Tarbes am 3. Juni 2005.

197



Hans Fässler ist
Buchautor, Kabarettist,

Sanger, Ristori
kermit Spezialgebiet
Sklaverei und Anglist.
Er lebt in St.Gallen
(ha ns. jaess ler@ we b.

de)

mehr als blosse «Mischgesellschaften».
Der Begriffder Mischung war ihm zu
negativ besetzt, wie wir es ja auch bei uns
immer noch aus der negativen Konnotation

von Begriffen wie «Mischehen»,
«Mischling», «Rassenvermischung»,
«Strassenmischung» herausspüren. Cré-
olisation war für ihn die Schöpfung von
etwas Neuem, Unerwartetem, und er
setzte sich damit auch deutlich von den

zu seiner Zeit sehr populären Konzepten
der négritude (Lépold Senghor, Aimé
Césaire) und vom «Black is beautiful»
der Harlem Renaissance ab. Seine créolité

entspricht vielleicht am ehesten der im
englischen Sprachraum vielzitierten hy-
bridity oder den im Deutschen je nach

Strömung und Kontext mehr oder weniger

beliebten Begriffen der Multi- oder
Interkulturalität.

Der Dichter soll das letzte Wort
haben. Es ist kein Zufall, dass sich Edouard
Glissant in seinem folgendem Gedicht
auf die Städte Beirut (mit 17 verschie¬

denen Religionsgemeinschaften) und
Sarajevo (mit einer chrisüichen,
jüdischen, muslimischen, bosnischen,
serbischen und kroatischen Bevölkerung)
bezieht - alle beide Brennpunkte der
Auseinandersetzung mit kultureller,
religiöser und sprachlicher Andersartigkeit:
«La penséeuniquefrappepartout

oùellevoit

ousoupçonne de la diversité.
Ce nestpaspour rien quelle a frappé

à Sarajevo ou à Beyrouth.
La diversitéterrifie.
Au fond, le raciste, cestqui?
Quelqu'unqui ne supporte pas le

mélange.»
«Das Einheitsdenken schlägt zu, wo es will
Oder wo es die Vielfalt vermutet.
Es hat nicht zufällig zugeschlagen
In Sarajevo oder in Beirut.
Die Vielfalt erschreckt.
Der Rassist, wer ist das letztendlich?
Jemand, der die Mischung nicht aushält.»

Der öffentliche Geist der City of
Change
Das Theaterprojekt «City of Change»
über das die Neuen Wege in der Mainummer

ausführlich berichtet haben, ist
vorläufig abgeschlossen. Anfang Juni hat die
interkulturelle Interimsregierung, das so

genannte Government of Change, die
Petition zur Einführung des Ausländer-
Stimm- und Wahlrechts, die Änderung
des Kantonswappens und die interkulturelle

Umgestaltung der Institutionen mit
rund 1150 Unterschriften eingereicht. Eine

Antwort der Regierung steht noch
aus. Zu hoffen ist, dass es im nächsten
Jahr im Anschluss an das City ofChange-
Projekt eine Initiative zur Einführung
des Ausländerstimmrechts im Kanton
St. Gallen geben wird. Entsprechende
Gespräche laufen. Das Theaterprojekt ist
dokumentiert in einem Film, der Ende

Juni am Festival Beluard in Fribourg
Premiere hatte und anschliessend in ver¬

schiedenen Schweizer Städten gezeigt
werden wird. Ebenfalls gibt es ein Buch.
Der umfangreiche Materialienband wird
demnächst im Verlag Theater der Zeit
erscheinen.

Wir bringen nachfolgend als
Vorabdruck aus dem City of Change-Buch
zwei exemplarische Texte, die geeignet
sind, den Geist dieses Projekts wiederzugeben:

Erstens die Rede des Government of
Change-Präsidenten Alexandre Pélichet.
Diese Rede, geschrieben von Milo Rau,
hielt der Schauspieler am Freitag, den 13.

Mai auf dem Domplatz StGallen. Sie

verschränkt aufpoetische Art und Weise
den künsüerischen, interkulturellen und
philosophischen Hintergrund des

Projekts.

Als zweiten Text drucken wir ein
Gespräch mitdem Wiener Philosophen
Robert Pfaller, der anlässlich der City of
Change in St. Gallen zu Gast war.

198


	Mischen possible! Das Kreolische in der Welt

