Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 7-8

Artikel: Mischen possible! Das Kreolische in der Welt
Autor: Fassler, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Themenschwerpunkt: Neues von der
Interkultur

Der Begriff der Interkultur war bereits
in der Mainummer der Neuen Wege
Thema. Mit ihm wird versucht, in un-
seren Einwanderungsgesellschaften ei-
nen liangst iiberfilligen und fundamen-
talen Perspektivenwechsel zu schaffen.
Von einer Gesellschaft, die Migration,
Kultur- und Vélkervermischung nur als
Abnormalititen und voriibergehende
Phianomene interpretieren zu kénnen

meint und die glaubt, die globalisierte
Weltéffentlichkeit in kleine reine private
Réume zu zerlegen, hin zu einer Gesell-
schaft, die Vermischung und die eigen-
willigen Aneignungsstrategien der Men-
schen in ihren jeweiligen Kontexten als
positive Grundlage des Menschseins
tiberhaupt anerkennt. Die Neuen Wege
dokumentieren mit drei Beitrigen, wie
innerhalb konkreter Projekte der Inter-
kultur und ihren Veridchterlnnen auf
den Zahn gefiihlt wird.

Im Jahr 1961 beschloss die Abgeordneten-
versammlung des Schweizerischen Evan-
gelischen Kirchenbundes die mehrjihrige
Aktion «Brot fiir Briider». Daraus ist im
Laufe der Jahre cine entwicklungspoli-
tische Organisation entstanden, die heute
«Brot fiir alle» heisst und sich in der Welt
[fiir eine gerechte und nachhaltige Ent-
wicklung einsetzt. Zum 50-Jahre Jubili-
um diesen September ist das St.Galler
Chorprojekt unter der Leitung von Peter
Roth eingeladen worden, zusarmmen mit
dem Chor von Romainmétier (VD) das
Werk «Misa Criolla» des argentinischen
Komponisten Ariel Ramirez aufzufiihren.

Der St.Galler Historiker Hans Fdssler
singt dabei mit und ist fiir seine Chorkol-
leginnen und -kollegen in einem Referat
der Frage nachgegangen, woher der Be-
griff criolla kommt und was er eigentlich
bedeutet.

Die meisten von uns haben den Begrift
schon irgendwo einmal gehért, der da
im Titel der «Volksmesse basierend auf
den Rhythmen und Traditionen von
Spanisch-Amerika» von Ariel Ramirez
auftaucht. Es gibt kreolische Kiiche und
kreolische Musik; Menschen werden als
Kreolen charakterisiert; ein Gedicht von
Charles Baudelaire in Sonettform heisst
«A unedamecréole»; auf Haiti sprechen
die Menschen Kreyol; Josephine, die
Frau des nachmaligen Kaisers Napoleon
wurde oft «die schéne Kreolin» genannt;

Hans Fissler

Mischen possible!
Das Kreolische
in der Welt

und ein durch Duke Elington berithmt
gewordener Jazz-Standard heisst «Creo-
le Love Call», komponiert wurde er
durch die «Creole Jazz Band».

Etymologie

Der Begriff kreolisch (franzésisch créol,
spanisch criollo, englisch creole, portu-
giesisch crioulo) taucht erstmals in der
Mitte des 16. Jahrhunderts auf.

Vom spanischem Verb criar wurde
ein Substantiv crio abgeleitet, das im
Munde der Sklavinnen und Sklaven zu
criollo wurde. In Afrika und dem kari-
bischen Raum bedeutete das Wort criol-
lo zunichst «Sklavenkind» oder»Zog-
ling, aufgezogen im Hause des Herrn.»

195



Im Portugiesischen wurde das Wort zu-
erst in Portugiesisch-Afrika (Kapverdi-
sche Inseln, Guinea-Bissau, Angola)
und spéter dann in Portugiesisch- Ame-
rika (Brasilien) verwendet.

Im schwarzen Atlantik (und daraber
hinaus)

Die weitere Bedeutungsentwicklung des
Begriffes kreolisch ist so komplex und
vielfaltig wie der Kolonialismus selbst.
Die Semantik des Worts widerspiegelt
die politisch-soziale Geschichte des so-
genannten «schwarzen Atlantiks», das
heisst der von Sklaverei und Sklaven-
handel betroffenen Gebiete in Europa,
Afrika und der sogenannten «Neuen
Welts (Britisch-Nordamerika, die Kari-
bik sowie das spanische und portugie-
sische Amerika). Ja man kénnte den
geografischen Raum noch bis in den In-
dischen Ozean erweitern, der ja durch
die franzosische Kolonialisierung von
Madagaskar, La Réunion und Mauritius
mit einbezogen war.

Im spanischsprechenden Lateiname-
rika bezeichnet der Begrift criollo zum
ersten die die im Lande geborenen
Nachfahren von spanischen (oder ande-
ren europdischen) Eltern, dies im Ge-
gensatz zu den Mestizen oder Mischlin-
gen. Er wird erstmals in Peru auf die
Kinder der weissen Kolonisten ange-
wendet. Ahnliches gilt fiir das Franzd-
sische: Im Jahre 1796, bei der Heirat der
Marie Josephe Rose de Tascher de la Pa-
gerie mit Napoleon Bonaparte heisst es,
der revolutioniare Oberbefehlshaber der
Armee des Inneren habe «eine schéne
Kreolin» erwihlt. Josephine wurde als
weisse Tochter eines franzdsischen Zu-
ckerpflanzers auf Martinique geboren.
Und 1841 schreibt der Lyriker Charles
Baudelaire auf La Réunion, wo die Skla-
verei noch nicht abgeschafft ist, ein So-
nett mit dem Titel «A une dame créole»
fiir die (weisse) Ehefrau eines Freundes,
den man heute wohl als «franco-mauri-
cien» bezeichnen wiirde. Im englischen
wird iibrigens der Titel des Gedichts aus

den Fleurs duit mal manchmal mit «To a
Colonial Lady» tibersetzt.

Zum zweiten bezeichnet kreolisch
die in Amerika geborenen Nachkom-
men von schwarzen Sklavlnnen, die
schwarzen Kreolen werden «créoles de
couleur» genannt. Auch die Creole Jazz
Band, die den «Creole Love Call» ge-
schrieben hat, bestand aus Schwarzen.

Zum dritten bezeichnet kreolisch im
weiteren Sinn jeden, der in Lateiname-
rika oder der Neuen Welt geboren wur-
de und die jeweils typischen Merkmale
des Landes trigt. Das kénnen auch Tiere
{die ja von den Sklavinnen und Sklaven
nicht oder kaum unterschieden wur-
den) oder Pflanzen sein. Bei Spriingli
kann man heute Pralinés namens Criol-
lo, hergestellt aus venezolanischem Ka-
kao aus Maracaibo kaufen. Criollo ist ei-
ne Unterart des Kakaobaumes, und der
als besonders edel geltende Kakao er-
hielt seinen Namen zu einer Zeit, als
praktisch die ganze Einfuhr nach Euro-
pa aus Venezuela stammte. In diesen Be-
reich gehoren auch kulturelle Erschei-
nungen wie kreolische Musik (Merengue,
Salsa, Mambo, Milonga, usw.) oder die
kreolische Kiiche (karibisch, Louisiana,

manchmal sogar allgemein schwarzafri-
kanisch).

Konn li pa di lespripousa

Zur letzteren Kategorie gehoren auch
die Kreolensprachen, Sprachen also, die
in einer Sprachkontaktsituation aus
zweien oder mehreren Sprachen ent-
standen sind. Dabei entstanden zuerst
so genannte «Pidginsprachen», redu-
zierte Sprachformen fiir Handelskon-
takte, welche sich dann zu eigentlichen
Muttersprachen entwickelten. Es gibt
unter anderem arabisch-basierte, fran-
zosisch-basierte, portugiesisch-basierte
und englisch-basierte Kreolensprachen,
und man schatzt, dass es weltweit wohl
iber hundert solche Sprachen gibt, mit
jeweils eigenem Wortschatz und eigener
Grammatik. Eine bekannte Kreolen-
sprachen ist etwa das durch die Reggae-

196



musik und -kultur popularisierte Jamai-
can Creole, das aber je nach linguisti-
schem und ideologischem Standpunkt
auch als Jamaican Patois, Jamaican En-
glish, Broken English oder Black English
bezeichnet wird. Was das haitianische
Kreyol ist bzw. nicht ist, habe ich bei
meinem Aufenthalt in Port-au-Prince
im Herbst 2003 schmerzlich erfahren
miissen. Obwohl ich mich intensiv mit
Haiti beschiftigt hatte, ging ich davon
aus, dass die Sprache dieses Landes eine
Art Franzosisch sei und ich mich sicher
mit meinem Franzdsisch verstindlich
machen bzw. langsam und deutlich
sprechende Haitianerinnen und Haitia-

ner verstehen kénne. Aber wie das hai-
tianische Sprichwort im Titel sagt: «Sa-
voir lire ne veut pas dire qwon a de
Lesprit.» Ich konnte mich mit den mei-
sten Leuten nur dank dolmetschenden
FreundInnen unterhalten bzw. lernte
dann halt, mich irgendwie durchzu-
schlagen, getreu dem Sprichwort: «Mi-
zéfebourikkouripasechwal» (Die Not
bringt den Esel zum Laufen, schneller
als ein Pferd.)

Die kreolische Messe

Das vom argentinischen Komponisten
Ariel Ramirez {1921-2010) geschaffene
Misa Criolla gilt als Beispiel fiir die In-
kulturation des Christentums in Siid-
amerika. Das kurze Werk fiir Tenor, ge-
mischten Chor, Schlagzeug, Klavier und
traditionelle Instrumente der Anden-
region entstand, kurz nachdem das
Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965)
erlaubt hatte, fiir die Heilige Messe auch

die jeweilige Landessprache als Liturgie-
sprache zu verwenden. Als Text dient die
spanischen Messliturgie, zu den einzel-
nen Teilen gehort jedoch ein immer wie-
der anderer Rhythmus, der jeweils aus
einer bestimmten Region Lateinameri-
kas stammt: Vidala-Baguala (Bolivien,
Nord-Argentinien), Carnavalito-Yaravi
(Tanz aus den Anden), Chacareratrunca
(argentinischer Volkstanz), Carnaval-
cochabambino (Tanz aus Cochabamba
in Bolivien) und Estilopampeano (Lied-
typ aus der Pampa der Provinz Buenos
Aires). Ramirez hatte sich fiir india-
nische und kreolische Volksmusik inte-
ressiert und auf Rat von Atahualpa Yu-

panqui, dem grossen argentinischen
Folklore-Musiker, Reisen zum Studium
der verschiedenen Musikformen unter-
nommen.

Die Kreolisierung der Welt

Von Edouard Glissant, einem Dichter
aus Martinique, der 2011 gestorben ist,
stammt der Begrift von der «créolisation
du monde». Der im karibischen Kontext
gross gewordene Intellektuelle wusste,
wovon er sprach, hatten sich doch in die-
sem Raum die Menschen, Kulturen und
Sprachen der indigenen Vélker (Kari-
ben, Arawak, Taino) mit denjenigen der
Europier (Frankreich, England, Spani-
en, Portugal, Holland), der afrika-
nischen Sklavinnen und Sklaven (Fula-
ni, Ibo, Wolof, Malinke) und der spiteren
asiatischen Migrantinnen und Mi-
granten (Indien, China, Mittlerer Os-
ten) vermischt. Fiir Glissant waren je-
doch kreolische Gesellschaften immer

197

Misa Criolla-Konzert
des Vokalensembles
«Mezza Voce» in der
Kirche Saint Jean in
Tarbes am 3. Juni 2005,



Hans Fissler ist
Buchautor, Kabarei-
tist, Sdnger, Histori-
ker mit Spezialgebiet
Sklaverei und Anglist.
Er lebt in St.Gallen
(hans.faessler@web.
de)

mehr als blosse «Mischgesellschaften».
Der Begrift der Mischung war ihm zu ne-
gativ besetzt, wie wir es ja auch bei uns
immer noch aus der negativen Konno-
tation von Begriften wie «Mischeheny,
«Mischling», «Rassenvermischung»,
«Strassenmischung» herausspiiren. Cré-
olisation war fir ihn die Schopfung von
etwas Neuem, Unerwartetem, und er
setzte sich damit auch deutlich von den
zu seiner Zeit sehr populdren Konzepten
der négritude (Lépold Senghor, Aimé
Césaire) und vom «Black is beautiful»
der Harlem Renaissance ab. Seine créolité
entspricht vielleicht am ehesten der im
englischen Sprachraum vielzitierten hy-
bridity oder den im Deutschen je nach
Stromung und Kontext mehr oder weni-
ger beliebten Begriffen der Multi- oder
Interkulturalitat.

Der Dichter soll das letzte Wort ha-
ben. Es ist kein Zufall, dass sich Edouard
Glissant in seinem folgendem Gedicht
auf die Stadte Beirut {mit 17 verschie-

denen Religionsgemeinschaften) und
Sarajevo {mit einer christlichen, jii-
dischen, muslimischen, bosnischen, ser-
bischen und kroatischen Bevilkerung)
bezieht — alle beide Brennpunkte der
Auseinandersetzung mit kultureller, reli-
gioser und sprachlicher Andersartigkeit:
«La penséeunique frappe partout
ouellevoit
ousoup¢onne de la diversité.
Ce nest pas pour rien quelle a frappé
a Sarajevo ou & Beyrouth.
La diversitéterrifie.
Au fond, le raciste, cestqui?
Quelquunqui ne supporte pas le
meélange.»
«Das Einheitsdenken schlégt zu, wo es will
Oder wo es die Vielfalt vermutet.
Es hat nicht zufillig zugeschlagen
In Sarajevo oder in Beirut.
Die Vielfalt erschreckt.
Der Rassist, wer ist das letztendlich?
Jemand, der die Mischung nicht aushalt.»
&

Der dffentliche Geist der City of
Change

Das Theaterprojekt «City of Change»
iiber das die Neuen Wege in der Mainum-
mer ausfithrlich berichtet haben, ist vor-
laufig abgeschlossen. Anfang Juni hat die
interkulturelle Interimsregierung, das so
genannte Government of Change, die
Petition zur Einfithrung des Auslander-
Stimm- und Wahlrechts, die Anderung
des Kantonswappens und die interkultu-
relle Umgestaltung der Institutionen mit
rund 1150 Unterschriften eingereicht. Ei-
ne Antwort der Regierung steht noch
aus. Zu hoffen ist, dass es im nichsten
Jahr im Anschluss an das City of Change-
Projekt eine Initiative zur Einfithrung
des Auslanderstimmrechts im Kanton
St. Gallen geben wird. Entsprechende
Gespriche laufen. Das Theaterprojekt ist
dokumentiert in einem Film, der Ende
Juni am Festival Beluard in Fribourg Pre-
miere hatte und anschliessend in ver-

schiedenen Schweizer Stadten gezeigt
werden wird. Ebenfalls gibt es ein Buch.
Der umfangreiche Materialienband wird
demnachstim Verlag Theater der Zeit er-
scheinen.

Wir bringen nachfolgend als Vor-
abdruck aus dem City of Change-Buch
zwei exemplarische Texte, die geeignet
sind, den Geist dieses Projekts wiederzu-
geben:

Erstens die Rede des Government of
Change-Prisidenten Alexandre Pélichet.
Diese Rede, geschrieben von Milo Rau,
hielt der Schauspieler am Freitag, den 13.
Mai auf dem Domplatz St.Gallen. Sie
verschrankt auf poetische Art und Weise
den kiinstlerischen, interlkulturellen und
philosophischen Hintergrund des Pro-
jekts.

Als zweiten Text drucken wir ein Ge-
sprach mit dem Wiener Philosophen Ro-
bert Pfaller, der anlésslich der City of
Change in St. Gallen zu Gast war.

198



	Mischen possible! Das Kreolische in der Welt

