
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 5

Artikel: Hannah Arendt und Gershom Scholem im Briefwechsels

Autor: Fischli, Sandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arendt und Scholem schreiben sich in
den Jahren 1939 bis 1964. Der Briefwechsel

umfasst also den Ausbruch des Zweiten

Weltkriegs, den Holocaust, die
Wiederaufbaujahre nach dem Krieg mit
ihren nur unbeholfen bleiben
könnenden Wiedergutmachungsversuchen
bis zu der Verfolgung und Bestrafung
von Tätern, exemplarisch am Eich-
mann-Prozess aufgezeigt.

Der Briefwechsel beginnt mit der

Klage und der Trauer um Walter Benjamin,

der sich auf auswegsloser Flucht
das Leben nahm - das Gedenken dieses

gemeinsamen Freunds von Arendt und
Sholem zieht sich wie ein roter Faden
durch den ganzen Briefwechsel. Diese

Sandro Fischli

~ •s

V

Freundschaft ist es, die Arendt und Sholem

am tiefsten und unbeirrbarsten
verbindet. Wie ein roter Faden zeigt sich in
Briefen all dieser Jahre immer wieder
das grosse Engagement der beiden, den
Nachlass Walter Benjamins zu hüten
und sich für dessen Veröffentlichung
einzusetzen.

Im Briefwechsel scheint die ganze
engagierte Intelligenzjia der dreissiger Jahre

auf. Hermann Broch, Bertolt Brecht,
Hans Jonas, Arthur Koestler, Siegmund
Hurwitz, Paul Tillich, Karl Jaspers, Reinhold

Niebuhr, Rudolf Bultmann -
Theologen, Linke, Philosophen, Psychologen,

Soziologen, Künstler - ein
faszinierendes «Namedropping», das

grosse Lust auf ganze Bibliotheken
macht. Ein roter Faden ist das gemeinsame

lustvolle Lästern über Adorno und
Horkheimer, an diesen zwei Hauptexponenten

der Frankfurter Schule können
sie fast kein gutes Haar mehr lassen.

Hannah Arendt und
Gershom Scholem im
Briefwechsel

Mit dem Briefwechsel von Hannah Arendt und Gershom
Scholem ist ein weiteres wichtiges Kapitel einer noch zu
schreibenden Freundschaftsgeschichte zwischen den bedeutenden

jüdischen intellektuellen deutscher Sprache im 20. Jahrhundert
erschlossen. Brieflicher Austausch zwischen Theodor Adorno
und Walter Benjamin, Walter Benjamin und Gershom Scholem,

Nelly Sachs und Paul Celan, Anna Seghers und Georg Lukacs
oder Lou Andreas Salome und Sigmund Freud zeigen die
immense Bedeutung der schriftlichen Diskussionskultur in der
jüdischen Geisteswelt. Und gerade Arendt und Scholem geht es

in ihrem Briefwechsel vor allem auch um das Eine: die Rettung
einer in Europa vernichteten Tradition.

145



Il

Hannah Arendt
Gershom Scholem

Hannah Arendt
-Gershom Sholem:
Der Briefwechsel.

Herausgegeben
von Marie Luise
Knott. Unter
Mitarbeit von David
Heredia.Jüdischer
Verlag im
Suhrkamp Verlag, Frankfurt

am Main 2010.

Doch auch dieses Lästern zwischen zwei
so Hochintellektuellen hat etwas
Menschliches und Belustigendes. Auch
ihr wiederkehrendes Geklöne über
Schwierigkeiten mit Verlegern, Interna
aus dem Literaturbetrieb ist mitunter
Klatsch aufhöchstem Niveau.

Die Briefe gliedern sich für mich wie
in drei grosse Themenbereiche:

Die frühen Briefe nehmen Bezug aufs

jüdische Selbstbewusstsein, aufjüdische
Emanzipationsversuche aus der reinen
Assimilation heraus, aufdie Gratwanderung

zwischen Tradition und Emanzipation.

Arendt schätzt an Sholem, dass er
mit seinen Arbeiten über die jüdische
Geistesgeschichte mit einem Vorurteil -
das auch in unseren Köpfen immer noch
drin steckt - aufräumt: dem Vorurteil,
das Judentum habe immer bloss
Geschichte erlitten, er zeigt, dass das Judentum

selber Geschichte machte. Und Sholem

schätzt Arendts Frühwerk über den

Assimilationsprozess der Jüdin Rahel

Varnhagen zu Beginn des 19. Jahrhunderts.

Hannah Arendt führte hier die
Begriffe Paria (Unberührbarer) und Parvenü

(Emporkömmling) ein, zwischen
diesen beiden Polen bewegen sich alle zu
Assimilierende und zu Integrierende,
die Tatsache, dass sie Assimiliations-
oder Integrationsprozesse vorweisen
müssen, bestätigt sie immer wieder aufs
Neue als ewige Aussenseiter. (Der
jüdisch-polnische, in Oxford und Tel Aviv
lehrende Soziologe Zygmunt Bauman
analysiert heutzutage in «Ambivalenz
und Moderne» das gleiche Phänomen

am Beispiel von Franz Kafka). Das
Private ist politisch - ich assoziiere, dass der
Staat Israel vielleicht in der Weltöffentlichkeit

genau so wahrgenommen wird
- als der Paria und der Parvenü unter
allen anderen Staaten? Arendt und Sholem

setzen sich beide für eine binationale

Lösung eines Juden- und eines
Palästinenserstaates ein. Sholem relativiert

dies aber sehr ernüchternd, indem
er schreibt, die Palästinenser seien gar

nicht so sehr daran interessiert, wie das

Zusammenleben gestaltet werden
könnte, ihr Hauptinteresse gelte nur der
Frage, ob die Juden da seien oder nicht...

Gegen Ende dieses ersten Themen -
feldes zeigt sich ein erster Konflikt
zwischen Arendt und Sholem. Arendt
erlaubt sich eine sachliche, fragende Kritik
an gewissen Strömungen im Zionismus,
die Sholem sehr gekränkt aufnimmt
und seinerseits wieder kränkend
zurückgibt.

Arendt nimmt dies gelassen und klar
auf, und die Beziehung geht weiter.
Wenn sich zwei so redliche jüdische
Intellektuelle schon schwer mit diesem
Thema tun, woher nehmen wir Nichtju-
den uns das Recht, zum Thema Israel
immer gleich so gut Bescheid wissen zu
meinen? Es zeigt sich hier ein weiterer
roter Faden des Briefwechsels: dass es

sich bei diesem Briefwechsel um den
Austausch zwischen einer Frau und
einem Mann geht. Arendt gelingt es

fraulich-sachlich zu bleiben, entgegen
dem andersgewendeten Klischee, und
Sholem verfallt eher ins Männlich-Lar-
moyante. Arendt zu Sholem: Sie sind da
vielleicht als Mann kränkbarer... Ein
Schlüsselsatz in dieser Auseinandersetzung

ist Arendts Feststellung, dass
Menschen immer viel mehr seien als ihre

Meinungen - ein Satz, den es zu Herzen
nehmen gilt.

Die Briefe der frühen Nachkriegs- und
der fünfziger Jahre schildern eindrücklich

den Einsatz um die Rettung und
Bergung der jüdischen Kulturschätze,
die Recherche von Arendt und Sholem
nach verschollenen Bibliotheken, ihre
trockene, administrativ aufwändige,
immense Arbeit als Nachlassverwalter und
Kuratorinnen des fast untergegangenen
jüdischen Kulturerbes. Die Rückführung

dieses Erbes in einen vitalen
Kulturschatz, statt bloss in neue jüdische
Archive. Die Arbeit von Arendt im Auftrag

der Jewish Cultural Reconstruction
(der Name sagt alles) war mir bis zu die-

146



sem Briefwechsel nebst ihrem
literarischen Werk nicht bekannt, auch Sho-
lems Einsatz nebst seinen Büchern nicht

- da stellten sich eine Autorin und ein
Autor einfach in den Dienst einer Sache,
ohne sich dabei einen Namen zu
machen. Die kurz aufblitzenden Sprachbilder

von Kubikmetern von zu sichtenden

Schriften und Büchern flösst grösste
Hochachtung ein.

Der dritte Themenbereich kreist um
den Eichmann-Prozess in Jerusalem, an
dem Hannah Arendt als Zeitzeugin und
politisch-philosophische Dokumentaristin

teilnahm. Hier kommt es zum
Zerwürfnis zwischen ihr und Gershom
Sholem. Ihm mit einer ganz anderen, an
der Kabbala und der Mystik geschulten
Terminologie bleibt der Begriffvon der
Banalität des Bösen, den Arendt neu
schuf, fremd - nein, nicht nur fremd, es

bleibt für ihn eine unverständliche,
wenn nicht unverzeihliche Provokation.
Er war und ist da wohl nicht der Einzige.
Auch da greift erst heute Zygmunt
Bauman Arendts Gedanke in seiner
«Dialektik der Ordnung» wieder auf, wo
er die technokratisch-bürokratische
Gestalt des Holocausts analysiert, einer
Gestalt, in der sich niemand innerhalb
seines zu bewerkstelligenden
Auftragsfragments eines Unrechts bewusst sein
musste. Gershom Sholem unterstellt
Hannah Arendt eine fehlende Liebe

zum jüdischen Volk, weil sie auch kritisiert,

wie sich Juden in dieser unerbittlichen

Maschinerie zu Judenräten
instrumentalisieren liessen - Arendt
scheute kein Tabuthema, aus intellektueller

Redlichkeit, nicht aus eitler Lust am
Tabubruch wie all die sich postmodern
wähnenden Reiter gegen Political
Correctness.

Als Antwort auf Gershom Sholems
Vorwurf kommt es zu einem zweiten
Schlüsselsatz für mich in diesem Buch,
wo Hannah Arendt erwidert, sie können
kein Volk, nicht die Menschheit lieben,
sie könne nur einzelne Menschen lieben.
In einem solchen Satz scheint die ganze

Gegenmacht zu jeglichem Totalitaris-
mus auf, auf den Hannah Arendt
zeitlebens wie ein Seismograph reagierte.

Danach ist der Briefwechsel versiegt.

Hannah Arendt kann es sich als in New
York Lebende leisten, einen engagierten,
kritisch-identifizierenden, aber auch
distanzierten Blick auf all das zu werfen,
was man pauschal unter dem Begriff
Zionismus zusammenzufassen pflegt.
Gershom Sholem ist als in Israel Lebender

all den Widersprüchen und
Hoffnungen des jungen Staates Israel viel
unmittelbarer ausgesetzt - es istberührend,
wenn er der Brieffreundin klagt, wie viel
zu wenig jüdische Intellektuelle freiwillig

an Lehrstühle nach Israelkämen, weil
es ihnen zu anstrengend sei, Hebräisch
zu lernen - in solchen Sätzen wird seine

ganze Verletzlichkeit spürbar.
Sie begegnen sich mit Würde und

Anstand, manchmal mit feinen Spitzen
und sarkastischem Witz. Und die Sprache

dieser Briefe! Es dünkt mich eine
verschwundene Sprache, die gehobene,
geschulte, wortgewandte und
wortgenaue Sprache des 19. und frühen 20.
Jahrhunderts, die Sprache Thomas
Manns oder Siegmund Freuds in seinen
Briefen. Was für ein Lesegenuss, solch

genaue Sprache zu lesen. •

Sandro Fischli, 1951,

von BerufSozialarbeiter

(sandro.fischli@
bluewin.ch).

Ein kleiner Auszug aus eine besonderen Zuschrift aus Berlin:

«... zu meinem 70. Geburtstag 1998 schenkte mir meine
Schweizer Freundin ein Neue Wege Abo. Seitdem warte ich

jeden Monat aufdie Neuen Wege, lasse seitdem alle Hausarbeit

aus der Handfallen und lese sofort jedes Heft vom
ersten Buchstaben bis zum letzten und habe jetzt 13 vollständige

Jahrgänge hier, obwohl ich als alte Frau <mein Haus
bestello - kann ich sie nicht wegwerfen und suche nach einem

gangbaren Wegfür meine wertvollen «Geistesschätze»....

Ingrid Böhme

147


	Hannah Arendt und Gershom Scholem im Briefwechsels

