
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 5

Artikel: "Keiner hat sein Leben eingesetzt, nur weil er <Das Kapital> gelesen
hat"

Autor: Boer, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


So unverzichtbar wie die Kritik ist, um
die Welt, wie sie nicht sein soll, zu erkennen,

damit sie verändert werden kann,
so wenig genügt sie, um tatsächlich dazu

zu bewegen, sie zu verändern. Das sagte
mir eine atheistische und marxistische

Soziologin auf Kuba, als ich diese These

vortrug: «Keiner hat sein Leben eingesetzt,

nur weil er <Das Kapital) gelesen
hat»1. Es muss etwas geben - eine Not,
eine Hoffnung -, dass Menschen dazu
treibt gegen das Elend zu protestieren,
sie dazu ermutigt gegen die herrschende
Unordnung zu kämpfen - und die Mühen

dieses Kampfes durchzuhalten. Wer
nicht glaubt, dass eine andere Welt möglich

ist, wird eher resignieren und
zugeben: Es gibt keine Alternative. Die Kritik,

wie einleuchtend auch immer, wird
da nichts helfen. Ja, wir wissen es: Die
Logik dieser Welt ist tödlich, aber was
soll es, sie ist es immer gewesen und wird
es immer bleiben.

Die Bibel ist ein Buch der radikalen
Kritik. Der kategorische Imperativ lautet
da: Du sollst keine Götter haben, keine
Macht in der Welt für über jede Kritik
erhaben halten, den Mut haben, dich
deines eigenen Verstandes zu bedienen2
und kein Verhältnis, worin Menschen
erniedrigte, geknechtete, verlassene,
verächtliche Wesen sind3, einfach als

nun mal gegeben hinnehmen.
Dieser kategorische Imperativ aber

setzt eine Bewegung voraus, die diese

erniedrigten, geknechteten, verlassenen
und verächtlichen Wesen aus ihrer Sklaverei

befreit. Sie ist die überraschende,
unvorhergesehene Intervention <von
oben>, die unten Befreiung stiftet. Das
erste Wort der sogenannten <zehn
Gebote) ist kein Gebot, sondern das Wort
eines Gottes, der sagt: <ich, dessen

Namen lautet: Ich-bin-da, bin dein Gott,
weil ich dich aus Ägypten, aus dem
Sklavenhaus hinausgeführt habe> (Ex. 20,2).
Durch die in diesem Wort bezeugte
Befreiungstat bewegt macht sich das
Sklavenvolk auf den Weg nach dem gelobten
Land, wo es eine Gesellschaft ohne ver-

Dick Boer

«Keiner hat sein Leben

eingesetzt, nur weil er
<Das Kapital) gelesen
hat»

Im Rahmen des Ökumenischen Kirchentages lud das Institut
für Theologie und Politik, zusammen mit kairos europa, den
Christinnen für den Sozialismus und der Rosa-Luxemburg
Stiftung, zu einer Veranstaltung mit dem Titel « Von Göttern
und Götzen - Wieviel Religionskritik braucht der Kapitalismus

- wieviel das Christentum?» ein. In der Erläuterung des

Themas hiess es: «Allerorten wird von der <Rückkehr der Reli-

giom gesprochen, positiv, wenn es um Werte und Spiritualität
geht, negativ, wenn von Fundamentalismus die Rede ist. Wer
aber redet von der Religion des Kapitalismus, wer vom
Götzendienst der Kirchen?

Der niederländische Theologe Dick Boer hielt am Kirchen

tag folgendes <Statement>.

141



sklavende Verhältnisse organisieren
soll. Und eine Grundbedingung der

Möglichkeit einer solchen Gesellschaft
ist der kategorische Imperativ (ich
zitiere jetzt den vollen Wortlaut): «Neben
mir soll es für dich keine anderen Götter
geben. Der Glaube an diesen einen,
einzigartigen Gott gebietet den Unglauben
an allem, was sich als Gott oder als

gottähnliche Macht aufspielt. Diese Götter

sind in der biblischen Sprache zuerst
im Himmel zu finden. Deshalb ist die
Kritik zuerst eine Kritik des Himmels
und die Kritik der Religion die Voraussetzung

aller Kritik. Die Voraussetzung!
Denn die himmlischen Götter haben ja
ihre Repräsentanten auf Erden, die
irdischen Götter, vor welcher Macht die
Menschen ihre Ohmacht bekennen
sollen. Die Kritik des Himmels soll sich
verwandeln in die Kritik der Erde, die

Kritik der Religion in die Kritik der
Gesellschaft, die Kritik der Theologie in die
Kritik der Politik.»

Dieses Zitat aus Marx' <Zur Kritik der
hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung)4

bringt sehr genau die Logik der
biblischen Religion auf den Begriff: den
Himmel, die Religion und die Theologie
zu kritisieren um so für die Kritik der
Erde, der Gesellschaft und der Politik
Raum zu schaffen. Die Befreiungsbewegung

kennt in der Bibel nur eine Richtung:

wie im Himmel, so aufErden! Die
von diesem Geist inspirierte Theologie
ist per Definitionem eine politische
Theologie der Befreiung.

Für diese Theologie ist die Marxsche
Kritik der politischen Ökonomie
unverzichtbar. Ohne diese Kritikkann sie sich
in der vom Kapitalismus dominierten
Welt von heute nicht zurecht finden.
Denn vom Kapitalismus weiss die Bibel
nichts.

Eine andere Frage ist, ob die biblische
Kritik des Himmels auch für die Marxsche

Kritik der Erde unverzichtbar ist.
Ist sein kategorischer Imperativ, alle
Verhältnisse umzuwerfen, in denen der

Mensch erniedrigt und verachtet wird,
abhängig davon, dass man aus einem

ganz anderen Grund glauben darf, dass

eine andere Welt, in welcher der Mensch
nicht länger ein erniedrigtes Wesen sein

muss, möglich ist? Es ist, denke ich,
wichtig zu sehen, dass für Marx die Kritik

selber die Antwort auf diese Frage
war. Denn die Erkenntnis, die sie brachte,

war, dass die verkehrte Welt dabei

war, ihr eigenes revolutionäres Subjekt
hervorzubringen: das Proletariat, das in
der eigenen Existenz die Verkörperung
der Notwendigkeit und der Möglichkeit
der Revolution war. Es brauchte keinen
Glauben, es brauchte nur zu erkennen,
was es faktisch schon war. Marx könnte
tatsächlich gesagt haben, dass es für das

Proletariat genügt <Das Kapital) zu
lesen, um sich «des Geheimnisses seines

eigenen Daseins» bewusst zu werden,
nämlich «die faktische Auflösung [...]
der bisherigen Weltordnung» zu sein5.

Für Marx war mit der Erkenntnis «Der
Mensch macht die Religion, die Religion
macht nicht den Menschen» «die Kritik
der Religion im wesentlichen beendet»6.
Es galt jetzt nur noch die andere
Aufgabe, die Kritik der irdischen Verhältnisse,

anzupacken.
Nun ist es zwar so, dass Marx mit seiner

Religionskritik nicht die biblische
Religion getroffen hat. Für ihn steht
einfach fest, dass Göttlichkeit und
Menschlichkeit einander ausschliessen:

«Ist Gott der Souverän, oder ist der
Mensch der Souverän. Einer von beiden
ist eine Unwahrheit»7. So wie es für ihn
eine fraglose Selbstverständlichkeit ist,
dass Himmel das Jenseits bedeutet, womit

die Sehnsucht der Menschen nach

Befreiung vertröstet werden soll. So hat

er auch die damals real existierende
Religion erfahren. Aber mit der biblischen
Religion hat das nichts oder nur insofern
zu tun, als diese selber die schärfste Kritik

dieser Religion ist. Denn sie verkündigt

einen Gott, der seine ganze Ehre darin

stellt, erniedrigte Menschen aus
ihrem Elend zu befreien und den Him-

142



mei nur besetzt, um von dorther auf
Erden Befreiung zu bewerkstelligen. Dass
dieser Gott der Souverän ist, bedeutet
gerade nicht, dass Menschen kleingehalten

werden. Im Gegenteil: Sie werden
befreit, damit sie fortan so frei sind, eine
Gesellschaft von freien Menschen zu
organisieren.

Hätte aber Marx die biblische Religion

gekannt, dann, davon bin überzeugt,
hätte er es als einen überflüssigen Umweg

betrachtet: «Das Jenseits der Wahrheit

ist verschwunden», es ist «die
Aufgabe der Geschichte [...], die Wahrheit
des Diesseits zu etablieren»8. Dass diese

Aufgabe erfüllbar ist, ist für Marx eine
rein immanente Möglichkeit.

Das Thema dieser Veranstaltung lautet:

«Ein befreiungstheologisches
Gespräch über Marx, Religion im Kapitalismus

und einen notwendigen Exodus».
Soll dieses Gespräch auch mit
Marxistinnen und Marxisten geführt werden,
die von der Marxschen Religionskritik
herkommen, dann gilt es diesen
grundsätzlichen Immanentismus mit ihrem in
sich selbst begründeten historischen

Optimismus zu bedenken und zu
respektieren.

Aber wie kommt eine atheistische
Marxistin dazu, zu sagen: «Keiner hat
sein Leben eingesetzt, nur weil er <Das

Kapital) gelesen hat?» Ich vermute, das

hat damit zu tun, dass der in sich selbst

begründete historische Optimismus der
Marxistinnen zutiefst geschockt ist
durch die Erfahrung, dass das Proletariat

sich nicht als das revolutionäre Subjekt

erwiesen hat, das nur <Das Kapital)
zu lesen brauchte, um seine historische
Mission zu erkennen und zu erfüllen.
Wenn man unter Kritik eine illusions-
lose Analyse der wirklichen Verhältnisse
versteht, drängt sich die Einsicht auf,
dass die Geschichte der bisherigen
Gesellschaft von unten gesehen eine
Geschichte der Niederlagen war. Gerade
die Erkenntnis des religiösen Charakters
der kapitalistisch organisierten Waren-
gesellschaft, legt nahe, dass Marx leider

nicht recht hatte, als er behauptete, dass

die Religion nicht den Menschen macht.
Marx hat zwar recht, wenn er die Religion

«eine besondere Weise der Produktion»

nennt9. Auch die biblische Religion
ist eine Produktion von Menschen, die

<grosse Erzählungen) erfinden, um sich
so ihre Befreiung vorstellen zu können.
Und die Aufgabe einer materialistischen
Religionskritik ist es auch, «aus den
jedesmaligen wirklichen Lebensverhältnissen

ihre verhimmelten Formen zu
entwickeln.»10 Nur dann ist es möglich,
zu entdecken, wie revolutionär sich die
biblische Religion <der> Religion gegenüber

verhält. Aber das heisst nicht, dass

die Religion nicht auch den Menschen
macht. Ihre <grossen Erzählungen) bieten

<Weltanschauungen>, die sich an der
bürgerlich-kapitalistischen Realität
orientieren.

Das befreiungstheologische Gespräch
mit den Marxistinnen sollte nicht darin
bestehen, ihnen ihren lädierten
historischen Optimismus madig zu machen.
Es ist so wie so unmöglich, der <Krise des

Marxismus) mit einer Theologie der
Befreiung zu begegnen. Ihre Voraussetzung,

das <Ich-bin-da, der dich befreit
hat), kann nicht als für die Befreiung
notwendig zu denkende Gottesidee
bewiesen oder wenigstens plausibel
gemacht werden. Der Gott der Bibel ist
keine Idee, sondern eine real
verändernde Tatsache (Barth)11.

Wohl könnte ich mir vorstellen, dass

die Befreiungstheologie und der
Marxismus einander näher kommen, indem
die Erfahrung der Niederlagen eine
gemeinsame geworden ist.

Die biblische Religion ist von jeher
von Niederlagen geprägt. Der materielle
Grund der Erzählung der Befreiung aus
der Sklaverei ist das Scheitern des

Projekts einer Torarepublik, die basiert auf
Autonomie und Egalität12. Dieses Scheitern

provoziert die Geschichte einer
Intervention von ausserhalb: Ein Volk
kann nur noch schreien: erlöse uns vom
Bösen, und da geschieht das Unmög-

1

Dick Boer

(Bild Archiv NW).

143



liehe: Es gibt inmitten der Welt der Götter

einen Gott, der diesen Schrei hört. So

bleibt, nein: So entsteht die Hoffnung
gegen alle Hoffnung: eine andere Welt ist
möglich. Und so werden immer wieder
Menschen dazu bewegt, das Projekt
einer anderen Welt in Angriffzu nehmen.
Der materielle Grund der Erzählung des

gekreuzigten Messias ist das Scheitern

jenes Menschen, der diesem Projekt bis
zuletzt treu blieb. Auch dieses Scheitern

provoziert eine Geschichte, die nur noch
über einen Eingriff von ausserhalb den

Gekreuzigten und damit das Projekt retten

kann: Gott hat den Gekreuzigten
auferweckt.

Der Marxismus hat erst lernen müssen,

was es heisst, katastrophale Niederlagen

zu erleiden: den Sieg des Faschismus,

den stalinistischen Terror, den
Zusammenbruch des real existierenden
Sozialismus und nicht zuletzt den
immer noch fortdauernden Sieg des

Fetischcharakters der kapitalistischen
Warenwelt. Er hat erfahren müssen, dass

der Fortschritt nicht auf der Seite der
Unterdrückten steht. Walter Benjamin
hat es offen ausgesprochen: «Der
Fortschritt ist die Katastrophe». Marxistinnen

wurden gezwungen zu erkennen,
dass die Kritik der Religion nicht schon
im Wesentlichen beendet war. Denn die
Religion in der Form der Ideologie (der
Bilder, die Menschen von Anfang an vor
Augen gehalten werden) macht den
Menschen immer noch oder immer
wieder.

Aber wie könnte eine solche Annäherung

aussehen? Vielleicht vor allem in
der Erkenntnis, dass Befreiungstheologen

und Marxistinnen gemeinsam der
<Rückkehr der Religion), ob spiritualis-
tisch oder fundamentalistisch
daherkommend, ziemlich hilflos gegenüber
stehen. Auch hier gilt: Die Kritik, in
diesem Fall die Ideologiekritik, genügt
nicht, die Faszination der Religion zu
brechen. Man könnte zwar, die Marx-
sche Religionskritik aufdiese <Rückkehr
der Religion) anwendend, sagen: Die

Spiritualität ist vor allem der Ausdruck
des wirklichen Elends, der Fundamentalismus

die Protestation gegen das

wirkliche Elend. Ist aber das wirkliche
Elend nicht, dass gerade die Menschen,
denen die Befreiungstheologie bzw. der
Marxismus mit ihrer Option für die
Armen eine Hilfe sein will, ihr Elend
religiös interpretieren und entsprechend
ausagieren?

Das aber muss weder für Befreiungs-
theologinnen noch für Marxisten ein
Grund sein, die Aufgabe der Kritik
aufzugeben. Denn auch derMarxistkönnte,
ohne dass er den Umweg über die
biblische Religion einschlägt, erkennen,
dass die Revolution nicht machbar ist.
Sie ereignet sich - oder nicht. Die Frage
ist nur, ob wir es aushalten, in Abwesenheit

des Ereignisses den kategorischen
Imperativ, alle Verhältnisse zu kritisieren,

in denen der Mensch ein erniedrigtes,

ein geknechtetes, ein verlassenes, ein
verächtliches Wesen ist, treu zu bleiben.
Im Judentum wurde gewusst: Auch
wenn Gott uns fehlt, haben wir immer
noch seine Gebote und die Aufgabe, sie

zu tun. •

'Ähnlich, aber doch ein wenig anders der
marxistische Philosoph Machovec: «Auf dem
Totenbett möchte kein Marxist <Das Kapital)
lesen.» (zitiert nach Hans-Joachim Kraus,
Theologische Religionskritik, Neukirchen-
Vluyn 1982, 217).
2 Immanuel Kant, Beantwortung der Frage:
was ist Aufklärung?, in: Kant Werke 9 (Hg. W.
Weisschedel), Darmstadt 1964, 53.
3 Karl Marx, Zur Kritik der hegelschen
Rechtsphilosophie. Einleitung, in: MEW 1,

385-
+ Ebd., 379.
5 Ebd., 391.
6 Ebd., 378.
7 Zur Kritik der hegelschen Rechtsphilosophie.

Kritik des hegelschen Staatsrechts, in:
MEW 1, 230.
8 Zur Kritik der hegelschen Rechtsphilosophie.

Einleitung, in: MEW 1, 379.
9 Ökonomisch-philosophische Manuskripte
aus dem Jahre 1844, MEW Erg. Bd. 1, 537.
10 Das Kapital 1, in: MEW 23, 391 A. 89.

144


	"Keiner hat sein Leben eingesetzt, nur weil er <Das Kapital> gelesen hat"

