
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 4

Artikel: Rede zum Gedenken an Maurice Bavaud

Autor: Pfürtner, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stephan Pfürtner

Rede zum Gedenken an
Maurice Bavaud
Neuchâtel, 14. Mai 2003

An einer Tagung zum Todestag von Maurice Bavaud referierte
der Moraltheologe Stephan Pfürtner. Dieser Vortrag ist das

einzigartige Zeugnis eines Menschen über Bavaud, der ebenfalls

in jungen Jahren wegen seines Widerstands gegen den

NS-Staat in Haft gesessen hat. Sein Lebensbericht ist unter
dem Titel: «Nicht ohne Hoffnung. Erlebte Geschichte 1922-45»
als Buch greifbar.

Die Neuen Wege drucken dieses Referat in gekürzter
Fassung.

Die Beschäftigung mit Maurice Bavaud

rief Erinnerungen an meine Verhaftung
1942 als 19-Jähriger in Kiel, an meine
eigene monatelange Einzelhaft, an den

eigenen Prozess unter der Anklage von
Hoch- und Landesverrat vor dem Berliner

Volksgericht 1943 hervor.
Aber was hatte dem gegenüber Mau

rice erlebt! 30 Monate Einzelhaft, 17

davon in dem Hinrichtungsgefangnis
Plötzensee - und dann die Hinrichtung!
Durch die Guillotine, genau wie die vier
Lübecker Geistlichen, mit denen ich
monatelang zum Teil Zelle an Zelle

eingesessen hatte.
Aus dem geschichtlichen Rückblick
wird mir jedenfalls deutlich: Maurice
Bavaud steht nicht allein mit seinem
Lebenszeugnis und seiner Botschaft.

Nicht zuletzt ist im Blick auch auf ihn
danach zu fragen, welchen geschichtlichen

Beitrag damals junge Menschen

zugunsten einer neuen europäischen
Zukunft eingebracht haben - so vereinzelt

sie erschienen - mit ihrer
Empörungskraft gegen das Unrecht der Mächtigen.

Bavaud war 22, als er seinen
Attentatsplan fasste. Die drei Lübecker
Kapläne waren um die dreissig herum,
als sie ihren Protest gegen das Hitler-Regime

praktizierten.
Hohe Würdenträger in Kirche und

Gesellschaft haben sich in der Einschätzung

des Regimes und seiner weltpolitischen

Kriminalität zum Teil grundlegend

geirrt oder jedenfalls nicht den
Widerstand gewagt. Warum eigentlich
sie nicht, trotz ihrer - zum Teil -
grösseren Kenntnisse, ihrer weiseren
Umsicht, ihrer umfassenderen Verantwortung?

Haben bisweilen junge Menschen
mit ihrer Sensibilität für Menschen, ihre
Würde und ihre fundamentalen Rechte

im Sinne einer umfassenden
mitmenschlichen Solidarität eine klarere
Intuition der Verhältnisse?

Wer war Maurice Bavaud als Mensch?
Ich gestehe, es würde mich ausserordentlich

reizen, diesem Weg genau nachzu-

106



gehen, sein dabei entstehendes menschliches

Profil nachzuzeichnen: vom
Heranwachsen in der Familie, mit den Eltern
und Geschwistern, in der Schule, von der

Entwicklung im Seminar von St. Ilan bei
Brieuc in der Bretagne unter den
Gleichaltrigen, die wie er Missionar werden
wollten - bis hin zu den schweren Jahren
und dem Gang aufs Schafott.

Dieser Wunsch regte sich in mir
spontan, als ich sein helles Gesicht auf
dem Buchfoto sah (Maurice Bavaud,
Bern 2001), mit den wachen Augen und
der klaren Stirn. «Welch ein Mensch,
mit welchem Sinn für Ästhetik und
jugendlicher Entschiedenheit!», ging es

mir durch den Sinn.
In der öffentlichen Diskussion ist mit

Recht davor gewarnt worden, einen
«Mythos Bavaud», eine «Sagenfigur» zu
bilden und sie in einer «profanen
Seligsprechung» zur Nachahmung zu
empfehlen (vgl. NZZ 11.9.1998).

Gleichwohl mache ich geltend: Auch
eine Geschichtsschreibung, die sich
einem konkreten Menschen zuwendet,
erlaubt es - oder verlangt es sogar -, sich
mit teilnehmendem Herzen gleichsam
in ihn selbst hineinzuversetzen und ihn
aus seinem Selbstverständnis sowie aus
seinem eigenen Entwicklungszusammenhang

wahrzunehmen.
Wenn Sympathie vielleicht eine zu

grosse Vorweg-Festlegung im Sinne
eines Vorurteils bedeutet, das «teilnehmende

Herz»: Die Empathie als

Verständnis-Voraussetzung für den anderen

ist keineswegs verboten. Im
Gegenteil: Sie sollte den eigentlichen
Einstieg für zeitgeschichtliche For
schung über Persönlichkeitsbilder
leiten. Sie erst erlaubt den wirklichen
Zugang zu einem Menschen und dem, was
ihn innerlich bewegt. «Man sieht nur
mit dem Herzen gut» - dieses Wort von
Antoine de Exupéry (Der kleine Prinz)
wage ich selbst hier als methodisches

Prinzip anzusetzen.
Aber ich will Erwägungen zu meiner

eigenen Begegnung mit der Person

Maurice Bavaud hier abbrechen. Nur
einen Vorschlag will ich formulieren.
Vielleicht rege ich damit irgend jemand
aus der jüngeren Generation an, der
vielleicht ähnlich wie ich von ihm und
seinem Weg bewegt ist: Ich halte dafür,
dass eine umfassende Biografine zu ihm
als Menschen, zu seinem politischen
Weg und zu seiner geschichtlichen
Botschaft ansteht. Sie erscheint mir höchst
wünschenswert und sinnvoll; die Zeit
für sie ist reif.

Zu seinem politischen Weg
Mit dem soeben geäusserten Wunsch
sollen bisher vorliegende Buch- und
Medienpublikationen keineswegs
abgewertet oder gar missachtet werden, im
Gegenteil. Sie haben das öffentliche Be

wusstsein für die Bedeutung von Maurice

Bavaud erst geschaffen, haben es

sensibilisiert und die öffentliche Diskussion

in Gang gebracht.
Ich denke dabei an RolfHochhut, Teil

38 (1979), an Nikolaus Meienberg, Es ist
kalt in Brandenburg. Ein Hitler-Attentat
(Erstausg. 1980), an Maurice Bavaud.
Dokumentation zum 60. Todestag,
Redaktion Otmar Hersche, Peter Spinatsch
(2001), auch an Klaus Urner, Der Schweizer

Hitler-Attentäter Maurice Bavaud
(1980) und andere Beiträge von ihm mit
seiner kritischen Grundtendenz. Sie alle
lassen mich an eine umfassende Biografie

denken, ebenso von Empathie wie
von der notwendigen kritischen Sichtung

der Unterlagen getragen, in die fa-
milien- und zeitgeschichtlichen politischen

Verhältnisse gestellt und von
ihnen her beleuchtet, nicht zuletzt auch
auf seinen kirchlich-religiösen Werdegang

gerichtet.
Gewiss, es muss kein so exemplarisches

Werk wie dasjenige von Eberhard

Bethge über «Dietrich Bonhoeffer.
Eine Biographie» (München 1967) mit
ihren 1102 Seiten herauskommen. Dafür
hatte Maurice Bavaud mit semen 25 Jah

ren eine kürzere, theologisch und
kirchenpolitisch nicht so ausgeformte Le-

107



benszeit gehabt wie Bonhoeffer, der mit
39 hingerichtet wurde (1906-1945).

Aber Bavauds Geschichte bündelt
brennpunktartig so ausserordentlich viel
an persönlicher Identitätsgeschichte, an
politischer Zeitgeschichte - etwa über
das Verhältnis der Schweiz zum
nazistischen Deutschland und umgekehrt -
oder an konkreter Kirchengeschichte.

Wie erlebte Maurice seine Kirche,
welchen Beitrag leistete seine kirchliche
Sozialisation für seinen Werdegang, wie
wuchs in ihm seine ethische und religiöse

Identität heran? Diese ist deutlich
durch kritische Entwicklungen
gekennzeichnet, das ist inzwischen bekannt.
Aber war er damit ein unzuverlässiger
Charakter? Sein Abschiedsbriefbezeugt
unmissverständlich, wie sehr ihn letztlich

die innere Verwurzelung in seinem
Gottes glauben trug.

Dabei drängt sich mir ein Wort zur
Quellenlage auf. Diese wird des öfteren
als «prekär» hingestellt. Im Vergleich
zu anderen Persönlichkeiten der
Zeitgeschichte ist sie es in gewisser Weise
auch. Aber sie nötigt doch keineswegs
zu allgemeiner Spekulation oder
Phantasie-Deutung von Bavaud. Denn wir
haben Quellen und historisch wichtige
Unterlagen.

Von wie vielen Frauen oder Männern
des Widerstands fehlen derartige deutliche

Spuren! Von Kaplan Prassek und
Pastor Stellbrink, zwei von den vier
Lübecker Geistlichen zum Beispiel, haben
die Abschiedsbriefe ihre Adressaten nie
erreicht. Mit Recht wird vermutet, dass

sie wegen irgendwelcher Anklänge an
die Unrechtsverhältnisse des Regimes
von der Gestapo kassiert wurden.

Zu den Methoden der Vernehmungen,

der Erstellung der Protokolle und
der Urteilbegründung des Volksgerichts,

- das sich natürlich weitgehend auf die

Vernehmungsprotokolle der Gestapo
stützte -, gehörte die Absicht, die
Angeklagten als Verbrecherinnen vorzuführen.

Dementsprechend ging es der
Behörde nicht um eine möglichst grosse

Wahrheitsfindung. Vielmehr war sie
daran interessiert, die Vorgeführten in
ihrem Persönlichkeitsprofil so fragwürdig
wie möglich hinzustellen und sie
dadurch öffentlich zu diskriminieren.

Meine eigene Urteilsschrift vom
Lübecker Prozess am 24. Juni 1943 weist
auch Elemente dieser persönlichen
Diffamierungstendenz auf. Am deutlichsten

aber findet sie sich im Urteilstext
gegen die Geistlichen, die zum Tode
verurteilt und hingerichtet wurden.

Bei Maurice Bavaud wurde die
diskriminierende oder sogar kriminalisierende

Sprachregelung systematisch
durch Gestapo und Gericht aufgebaut:
Nicht nur als Attentäter gegen den «vom

ganzen Deutschen Volk geliebten Führer»

sei er vorgegangen, nein auch als

Verräter gegen die Interessen des

Schweizer Volkes.
Oder: Seine Einschätzung der Lage,

wie das NS-Regime in Deutschland
gegen die Kirche oder kirchliche Orden
vorginge, sei völlig abwegig. «Von einer
Unterdrückung des Christentums in
Deutschland kann auch nicht mit dem

geringsten Schein von Berechtigung
gesprochen werden» (sie! in der Urteilsschrift!

Und das angesichts der permanenten

Kirchenunterdrückung und
Diskriminierung, die wir ununterbrochen
erlebt hatten!). Vielmehr disqualifiziere
ihn seine Darstellung «lediglich in
seinem religiös-politischen Fanatismus...
(in seinem) Gangstertum des politischen

Katholizismus» (ebd.). Also:
Bavaud ein religiöser Fanatiker, ein
religiös-politischer Gangster - dieses Bild
wird für die Öffentlichkeit aufgerichtet.

Ich kann für Maurice Bavaud der
entstellenden Semantik der NS-Behörden
und ihrer Wirkungsgeschichte hier nicht
im Einzelnen nachgehen. Ich sehe

jedoch Spuren davon noch bis in die
öffentliche Diskussion der jüngsten
Vergangenheit hineinreichen: Maurice
Bavaud, zusammen mit seinem Freund
Marcel Gerbohay werden in Utopien
versponnene Fantasten genannt, ohne

108



hinreichenden Realitätsbezug -
vielleicht beide eher Fälle für die Psychiatrie
(in Parallele zu den Praktiken des

Stalinismus, der seine Systemgegnerinnen
grundsätzlich für realitätsverlustig hielt
und in psychiatrische Kliniken
verschluss?) - keiner von beiden politisch
hinreichend «verantwortungsbewusste
und ideentragende Personen», die genü
gend kompetent gewesen wären, ein
totalitäres Regime zu stürzen - so das
Berliner Landgericht, das Bavaud 1955

posthum erneut zu 10 Jahren Gefängnis
verurteilte!

Ohne dass ich den Wert der
Forschungsbemühungen von Klaus Urner
generell in Frage stellen will, muss ich
doch seinen grundlegenden methodischen

Ansatz kritisieren. Gewiss, er
möchte die Gestalten von Bavaud und
Gerbohay aus einer möglichst objektiven

Distanz in ihrem zeitgeschichtlichen

Beitrag befragen. Dem ist
zuzustimmen. Aber von welchem
gesellschaftskritischen Prinzip her vollzieht er
seine Untersuchungen und unternimmt
er seine wertende Würdigung? Ohne eine

derartige Wertentscheidung geht es

in der Politik und Politikgeschichte
jedoch nicht.

Es ist nicht von ungefähr, dass Urner
sich im Wesentlichen - bei all seiner

Zeitzeugenbefragung - aufdie Gerichtsund

Behördenakten stützt, vor allem auf
die Anklage- und Urteilsschriften des

Volksgerichts. Die Glaubwürdigkeit dieser

Quellen wird von ihm nicht hinreichend

befragt, und zwar weder in ihrer
prinzipiellen Ausrichtung noch in ihren
Details der Faktenerhebung und -be-

wertung. Ist so frage ich denn Mau
rice Bavaud und seinen authentischen
Zeugnissen weniger zu trauen als jenen
Zeuginnen und ihren Zeugnissen, die
sich in unserer Zeitgeschichte von den
Zielsetzungen eines weltpolitisch geradezu

einzigartigen Verbrechertums leiten

und mit hochkriminellen Praktiken
instrumentalisieren liessen? Damit komme

ich zum letzten Thema.

Zur Botschaft von Maurice Bavaud
für eine europäische Zukunft
Ich fasse diese Botschaft unter zwei
Titeln:

1. Bavaud steht als Zeuge und in unsichtbarer

Solidarität mit dem damaligen
europäischen Widerstand. Er symbolisiert
den Aufbruch in ein neues Bewusstsein

gemeinsamer europäischer Tradition:

Ckkfïtt,

$m.Jk#&s em&&wm& ~d&kYmy&j^L.

«fa' fZ&C&f- #t %£tsXL-

mit ihrer Achtung vor dem Menschen in
seinen Rechten auf Freiheit und
mitmenschliche Solidarität, auf freiheitlich
begründete Demokratie.
2. Maurice Bavaud signalisiert den
Aufbruch in der europäischen Gesellschaft

zu einer - sie verbindenden - «civil
religion». Dabei ist diese nicht zu verstehen

in Opposition zum Christentum oder
als Ablösung des christlichen Glaubens,
sondern erweist sich - jedenfalls im
Sinne von Bavauds Lebenszeugnis - in
neuer Ausgestaltung christlicher
Glaubensexistenz in die zivile Lebenswirklichkeit

der Menschen.
Ich behaupte nicht, dass Maurice Ba-

109



vaud diese beiden Zusammenhänge in
vollem Umfang bewusst gewesen wären
oder von ihm als ideengeschichtliches
Konzept ausgearbeitet worden wären.
Mitnichten. Aber sie sind eingelagert in
das, wovon er für sein Land, für die
Christenheit und Menschheit «träumte».

Bavaud wagte «Tyran nen mord»
Das Attentat auf Hitler beging Bavaud
letztlich im Alleingang. Er selbst erlebt
sich dabei in grosser Einsamkeit. Und
doch steht er geschichtlich nicht allein.
Er ist ein herausragender Repräsentant
des europäischen Widerstands gegen
das himmelschreiende Unrecht der
Unmenschlichkeit. Und das in seiner eigenen

Verantwortung als junger Mensch!
Sein Attentat gilt Hitler als Gefahr für

die Menschheit. «Menschheit» klingt
sehr abstrakt. Ich wage zu sagen: Bavaud
hatte aus seiner Familie, aus seiner
Einbettung in die Freiheits- und
Demokratiegeschichte seines Schweizerischen
Volkes, aus seiner kirchlichen Einbettung

und Sozialisation eine tiefe
Verbundenheit mit Menschen - mit denen,
die ihn umgaben, aber hinausgehend
selbst zu den Ferneren. Diese Menschenliebe

gewinnt zunächst in der
kirchlichen Prägung, in seiner
Missionarsentscheidung, eine Gestalt, bricht dann
aber in die gesellschaftspolitische
Dimension durch. Er nimmt damit die
Dimension einer «Civil Religion» vorweg.

Bavaud steht mit seiner Tat gegen das

Unrecht auf, das seiner Kirche im NS-
Deutschland widerfahren ist. Er leidet
an den Angriffen des NS-Regimes gegen
die Orden in Deutschland, gegen das

freie Wort der Kirche. Dieses Zeugnis
legt er unmissverständlich vor dem

Volksgericht ab. Bavaud meint, der
Menschheit und der ganzen Christenheit

einen Dienst zu tun, wenn er Hitler
umbringt. Ein politischer Fantast - oder
ein junger Mensch mit visionärer
Klarsicht? Immerhin steht dieser angebliche
Schwärmer bis zum Ende mit seinem
Leben für seine Entscheidung ein.

Ich bedaure sehr, dass die kirchlichen
Behörden seiner Schweizer Heimat diesen

Zusammenhang (noch!?) nicht deutlich

erfasst und gewürdigt haben,
sondern - im Gegenteil - sich merkwürdig
zurückhalten. Sein Kirchenverhältnis
veränderte sich, aber erbleibt seiner Kirche

verbunden - nicht zuletzt und gerade

angesichts seines Todes.
Nicht Maurice Bavaud steht in dieser

Hinsicht auf dem Prüfstand, sondern
seine Kirche. Er fordert sie zu einer
kritischen Verarbeitung ihrer diesbezüglichen

Geschichte heraus, nicht
umgekehrt. Die Kirche ist aus ihrer
Botschaft des Evangeliums gerufen. Sie

muss um ein glaubwürdiges Zeugnis
ihrer politischen Ethik in Theorie und
Praxis ringen, auch was das
Widerstandsrecht oder den Widerstand der
kirchlichen Institutionsträger im ganzen
Komplex «Kirche und Nationalsozialismus»

- «Kirche und Faschismus»
angeht.

Bavaud hat in wichtigen Ansätzen
hierin offenbar eine Entwicklung
durchgemacht. Aber dazu gehört, dass ihm der
Glaube an den Gott des Evangeliums mit
seiner alle Weltwirklichkeit überragenden

Gerechtigkeit zu einem - nein, zu
dem entscheidenden Halt vor dem Sterben

wird : Seine letzten Worte in seinem
Abschiedsbriefbezeugen das.

Weil Hitler die Schweiz bedrohte,
darum unternahm Bavaud das Attentat.
Auch dasbildet fürBavaud ein tragendes
Motiv seines Tuns: Er war seinem Land,
war dem Schweizer Volk durch und
durch verbunden. Darin eingelagert ist,
dafür können wir ausgehen, sein
Enthusiasmus für dessen Freiheitstradition, so
wie sie etwa Friedrich Schiller in der von
ihm internationalisierten Symbolgestalt
des Wilhelm Teil international dem
europäischen Kulturbewusstsein vermittelt

hat.
Ein Mythos, eine legendäre, sagenhafte

Erhöhung der historischen
Wirklichkeit? Ich kann die Spannung
zwischen Utopie / Tagträumen / Symbol-

110



Vorstellungen einerseits und politischer
Wirklichkeit anderseits nicht mehr
behandeln. Martin Luther King hatte einen
Traum von einer neuen Gerechtigkeit
unter den Menschen seines Landes, und

Oft übersteigt die fortschreitende
Geschichte um vieles das, was Einzelne in
ihrem Leben sagten oder träumten,
selbst damit meinten oder taten. Und
doch wurden Sie mit ihrem Antrieb und
ihren Taten mit Recht zu geschichtlichen

Symbolgestalten, die politische
Wirklichkeit in ganz ungeahnter Weise

geprägt haben.
Das Verhalten des damaligen Schweizer

Gesandten und des Eidgenössischen
Politischen Departements ist öffentlich
vielfach beleuchtet und kritisch beurteilt.

Dazu brauche ich hier nichts zu
wiederholen.

Ich wage jedoch eine Option in dieser

Hinsicht, wage sie gerade aus meiner
Verbundenheit mit der Schweiz, in die
ich immer wieder - fast mit
Heimatgefühlen - komme, wage sie, obwohl
man mit Recht einwenden könnte, ich
sollte als Deutscher besser zu dem Thema

schweigen.
Die Schweiz hatbekanntlich nur ganz

wenige herausragende Persönlichkeiten
des Widerstands gegen das NS-Regime
und seinen europäischen Terror. In diesen

Terror war sie jedoch in grösserem
Ausmass verwoben, als ein nationales

Integritätsbewusstsein es bis dahin
wahrhaben wollte. Die zeitgeschichtliche

Forschung hat diesen Kontext
inzwischen auch in diesem Land öffentlich
gemacht. Ich wünsche der Schweiz sehr,

es würde Maurice Bavaud als Symbolgestalt

helvetischer Freiheitsgeschichte
der jüngeren Vergangenheit erkennen,
öffentlich anerkennen und ihre
Wirkungsgeschichte in die Zukunft eines
gemeinsamen Europas einbringen.

Sie würden das einbringen, was zum
Kostbarsten der Schweizer Kulturtradition

gehört: Grundlegendes aus dem
Erbe Ihrer jahrhundertelang gewachsenen

Demokratie- und Freiheitsge¬

schichte.
Nur seine Familie konnte er um sich

fühlen, seine Eltern, seine Geschwister,
als er ihnen aus seiner Todeszelle, datiert
mit dem «12. Mai 1941» die letzten Worte
seines Lebens schrieb. Wie mag für ihn
in diesem Augenblick jedes Wort gefüllt
worden sein? : «Mon Père et ma Mère»,
schreibt er in festen Schriftzügen, mit
einem klaren und fantasiereichen Formsinn

für das Schriftbild, «merci pour
tout ce que vous avez fait pour moi
depuis ma plus tendre enfance. Au revoir,
au ciel! / Je remets mon âme entre les

mains de Dieu / Votre enfant, votre frère.
/ Maurice Bavaud» «Mein Vater und
meine Mutter, danke für all das, was ihr
für mich getan habt seit meiner
zärtlichsten Kindheit. AufWiedersehen. Im
Himmel! Ich gebe meine Seele zurück in
die Hände Gottes. Euer Kind. Euer Bruder.

Maurice Bavaud.» •

Stephan Pfürtner xst 1922 xn Danzxg geboren.
Nach dem Zweiten Weltkrieg trat Pfürtner der
Ordensgemeinschaft der Dominikaner bei. Als
Theologe lehrte er von 1966 bis 1974 an der
Universität Freiburg (Schweiz), bis ihm die Lehrerlaubnis

entzogen wurde, weil ersieh, wie andere

Moraltheologen seinerzeit auch, 1972 in seinem
Buch «Kirche und Sexualität» kritisch zur Enzyklika

Humanae vitae geäußert hatte, mit der
Papst Paul VI. 1968 die Anti-Baby-Pille und
andere Verhütungsmethoden verbieten wollte.

Daraufhin kehrte Pfürtner dem Orden der
Dominikaner den Rücken. 1974 heiratete er eine Arztin.

Pfürtner lebt mit Familie in Marburg wo er
von 197s bis zu seiner Emeritierung 1988 einen
Lehrstuhl für Sozialethik im Fachbereich

Evangelische Theologie inne-hatte. Pfürtner verhalf
im November 1944 drei Jüdinnen zur Flucht aus
dem KZ Stutthofund verbarg eine von ihnen in
sei-nem Danziger Eltern-haus. Alle drei Frauen
überlebten die Zeit des Nationalsozialismus,
obwohl eine von ihnen noch einmal gefasst und ins
KZ Theresienstadt gebracht wurde. 2006 wurde

Pförtner als Gerechter unter den Völkern geehrt.

111


	Rede zum Gedenken an Maurice Bavaud

