
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 3

Artikel: Weibliche Freiheit und Religion sind vereinbar : Manifest für eine
differenziertere Debatte um Religion und Frauenrechte

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390222

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dokument

Weibliche Freiheit und
Religion sind vereinbar
Manifest für eine differenziertere Debatte um Religion
und Frauenrechte

In den aktuellen Religionsdebatten stehen Frauenrechte und
Gleichstellung häufig im Zentrum. Religion und Frauenrechte
werden dabei oft in Widerspruch zueinandergesehen -und
dies besonders in Bezug aufden Islam. Vor allem rechte Kreise

greifen die Frauen- und Geschlechterfrage seit der
Anti-Minarett-Abstimmung immer wieder aufund instrumentalisieren
siefür ihrefremdenfeindliche Kampagne gegen den Islam.
Aber auch einige Feministinnen melden sich öffentlich gegen
den angeblich frauenfeindlichen und rückständigen Islam zu
Wort und schüren die Angst, der Islam bedrohe die mühsam

errungene Gleichberechtigung der Geschlechter und die
Frauenrechte in unserer Gesellschaft.

Der «Interreligiöse Think-Tank», ein institutionell
unabhängiger Zusammenschluss von judischen, christlichen und
muslimischen Exponentinnen des interreligiösen Dialogs in
der Schweiz (www.interrelthinktank.ch), mischt sich mit einem
«Manifest» in diese Debatten ein. Er denkt darin über die
Bedeutung von Religionfür das Zusammenleben sowie über das
Verhältnis von Religion und Frauenrechten nach und nimmt
die derzeitigen feministischen Religions- und Islamdebatten
kritisch unter die Lupe. Damit will er ein differenzierteres Ver
ständnis sowohl von Religion wie von Feminismus anstossen.

Doris Strahm istfeministische Theologin in Basel.

2011 - Erinnerungsjahr
Frauenbewegung

INTEPR::LICJ05EP

Manifest
Religion ist in Europa und auch in der
Schweiz wieder ein öffentlich debattiertes

Thema. Insbesondere in ihren
äusseren Erscheinungsformen und
Symbolen löst sie Diskussionen und heftige
Reaktionen aus: So hat eine Mehrheit
der Schweizer Stimmbevölkerung im
November 2009 den Bau von Minaretten

per Verfassungsinitiative verboten.
Bestrebungen, das muslimische Kopftuch

an Schulen landesweit zu verbieten,
sind im Gang. Atheistische Gruppierungen

kämpfen für ein Verbot von
christlichen Kreuzen in Schulzimmern.
Dagegen wollen sich christliche Kreise
mit einer Petition zur Wehr setzen, die

verlangt, in öffentlichen Gebäuden
Kreuze und Kruzifixe ohne Vorbehalte
zuzulassen.

Die in Mitteleuropa bis vor kurzem
gängige These von der Selbstauflösung
des Religiösen in eine säkularisierte
Gesellschaft scheint sich also nicht zu
bewahrheiten. Zumindest im Sinne einer
christlichen «Leitkultur» oder
«Werteordnung» hält man die eigene religiöse
Tradition gegenüber den «eingewanderten»

Religionen wieder hoch. Auch
ein wachsendes Interesse an «Spiritualität»

ist zubeobachten. Da gleichzeitig die
traditionellen Landeskirchen an Einfluss
verlieren, fehlt heute vielen Christinnen
ein fundiertes Wissen über ihre eigene
religiöse Zugehörigkeit, was oft zu
Verunsicherungen gegenüber den «Anderen»

im eigenen Lande führt. Dies zeigt
sich vor allem im Verhältnis zu
Musliminnen, deren zum Teil sichtbar
gelebte Religiosität und religiöse Zugehörigkeit

die Unsicherheit hinsichtlich des

eigenen Glaubens bewusst werden lässt.

Auch in den Debatten um Integration
spielt Religion vermehrt eine Rolle. So
besteht seit dem 11. September 2001 die
Tendenz, Menschen aus muslimisch
geprägten Ländern nur noch als «Muslime»

wahrzunehmen, die angeblich das

christlich-westliche Abendland bedrohen.

Rechte Parteien benutzen Religion

76



als Abgrenzungs- und Identifikations-
faktor und konstruieren einen Gegensatz

zwischen der «eigenen» und der
«fremden» Religion: einem scheinbar
fortschrittlichen Christentum und
einem scheinbar rückschrittlichen Islam.
Interessanterweise werden Fort- und
Rückschrittlichkeit dabei fast immer an
der Einstellung zu Frauenrechten
bemessen, allerdings meist ohne fundierte
Kenntnis der tatsächlichen
Geschlechterverhältnisse in der jeweiligen Religion.

So wird das Christentum als
frauenfreundlich idealisiert und der Islam als

frauenunterdrückend deklassiert. Dabei
werden in der Diskussion häufig kulturelle

und religiöse Praktiken vermischt:
Ehrenmorde, Genitalverstümmelung,
Zwangsheiraten, Gewalt in den Familien,

die wir klar verurteilen, sind nicht
normativer Bestandteil der Religion,
sondern vielmehr patriarchate Traditionen,

die es in verschiedenen Kulturen
gibt.

Antireligiös eingestellte Feministin
nen und manche linke Gruppierungen
setzen Religion als solche meist mit
Fundamentalismus, Frauendiskriminierung
und Unaufgeklärtheit gleich und kämpfen

gegen den gesellschaftlichen Einfluss

von Religion, insbesondere des Islam.
Da für sie Religion und Frauenrechte

grundsätzlich in Widerspruch zueinander

stehen, schliessen sie die Möglichkeit

einer patriarchatskritischen
Transformation des Religiösen von vornherein
aus.

Wir religiösen Feministinnen befinden

uns in einer besonderen Situation,
da wir uns nach mehreren Seiten abgrenzen:

Gegen die Vereinnahmung religiöser

Traditionen durch patriarchate
Definitionsmacht einerseits und gegen die
Gleichsetzung von Religiosität mit
Frauenfeindlichkeit und Rückständigkeit
andererseits. Zusätzlich stellen wir uns als

Frauen, die einer nicht-christlichen
religiösen Minderheit in der Schweiz
angehören, gegen die Dominanz und den

Hegemonialanspruch der christlichen

«Leitkultur». In dieser spannungsreichen
Position liegt aber auch eine grosse
Chance zu einer differenzierteren Debatte,

die wirmit diesem Manifest anstossen
wollen:

Als religiöse und interreligiös
engagierte Frauen sind wirüberzeugt, dass

Religionfür ein gutes menschliches
Zusammenleben auch in Zukunft wichtig sein
wird. Da wir um die befreiende Wirkung
und um die Wandelbarkeit des Religiösen
über patriarchale Vereinnahmungen
hinaus wissen, setzen wir unsfür die

Transformation der Religionen ein. Religion
und weibliche Freiheit sind vereinbar.
Doch es braucht eine Klärung, was wir
unter Religion und was wir unter
Feminismus verstehen.

i. Unser Verständnis von Religion und

Religiosität
Wir verstehen unter Religiosität eine
bestimmte Einstellung zur Welt und zum
menschlichen Dasein. Diese Einstellung
besteht vor allem darin, einen unverfügbaren

Horizont anzuerkennen, der von
keinem Menschen und keiner Gruppierung

in Besitz genommen werden kann.
In den monotheistischen Traditionen
wird dieses Umfassende meist «Gott»

genannt. In nichtmonotheistischen
Weltsichten ist zum Beispiel von der
«Urquelle des Lebens», von «Weg», «Leere»

etc. die Rede. Gemeinsam ist allen in
diesem Sinne religiösen Menschen, dass

sie, weil sie um die Unverfügbarkeit der
letzten Wahrheit wissen, Respekt vor
Anderen haben, die Sinn und Lebensenergie

aus anderen Traditionen schöpfen.

Religiosität in der von uns gemeinten
Form bleibt notwendig und heilsam,
weil alle Menschen in Gefahr sind, den

eigenen Standpunkt mit der Wahrheit
schlechthin zu verwechseln. In der
Überzeugung, dass es einen nicht
vereinnahmbaren Sinnhorizont gibt, gründet

die Ethik von Mitmenschlichkeit
und Gerechtigkeit, die wohl in allen
Religionen verankert ist und als Achtung

77



vor der unverlierbaren Würde aller
Menschen und aller Kreatur ins säkulare
Bewusstsein und in viele allgemein
anerkannte Rechtstexte (vgl. z.B. BV Art. 7
und 120,2) Eingang gefunden hat. Die
religiös begründete Achtung vor der
Würde aller bedeutet oft auch
Herrschaftskritik denjenigen gegenüber, die
sich anmassen, letzte Wahrheit dingfest
machen und als Norm allen Menschen
aufdrängen zu können. Religionen
haben also eine starke ethische Dimension:

Sie geben Massstäbe und Richtlinien
vor, wie das Zusammenleben gut und
gerecht gestaltet werden kann.

Weil Menschen immer in einer
bestimmten Zeit und Kultur leben,
existiert Religiosität allerdings nie in
Reinform, sondern in konkreten soziokul-
turellen Ausprägungen. Religiös zu sein
bedeutet also auch, den unverfügbaren
Sinnhorizont innerhalb einer bestimmten

religiösen Tradition, die oft schon
diejenige der Eltern war, zu ehren und
zu bewahren. Es bedeutet, sich nach
innen und aussen haft- und ansprechbar
zu machen für eine bestimmte kulturelle
Ausprägung des grundlegenden
Bewusstseins und Respekts vor dem
Unverfügbaren, samt ihren spezifischen
Normen und Regeln.

Religionen sind dabei keine
monolithischen Blöcke, sondern vieldimensio-
nale Gebilde, die eine breite Vielfalt von
Strömungen und Ausdrucksformen
umfassen. Das Judentum, den Buddhismus,

den Hinduismus, das Christentum,
den Islam etc. gibt es nicht im Sinne
einer je einheitlichen Lebenspraxis.
Sofern es die religiösen Traditionen als
kleinste gemeinsame Nenner bestimm
ter Glaubensinhalte gibt, kann diese nur
jede Gemeinschaft intern für sich selbst
definieren.

Die historisch gewachsenen Religionen

stellen Formen dar, innerhalb derer

die Ehrfurcht vor dem unverfügbaren

Geheimnis konkret und
gemeinschaftlich gelebt wird. Vor allem in den
monotheistischen Religionen bilden

Heilige Schriften das Fundament des

Glaubens. Sie sind für die Gläubigen
Offenbarung, Wort Gottes und
Richtschnur für die Lebensführung. Auch
Festzeiten, Gebetszeiten, Riten, Gebäude

etc. umschreiben bestimmte religiöse
Identitäten. Sie bilden die geschichtliche
Matrix, innerhalb derer die religiöse
Grundeinstellung der Selbstrelativie-

rung sich ihren je besonderen Ausdruck
verschafft. Der Gebetsruf des Muezzin
vom Minarett oder das Glockenläuten

zum Sonntagsgottesdienst mögen als

Machtdemonstration wahrgenommen
werden oder zuweilen auch gemeint
sein. Sie sind aber zuallererst ein Aufruf,
dem unverfügbaren Geheimnis
zwischen allen und allem die Ehre zu geben
und so die Würde Anderer anzuerkennen,

die ebenso wenig wie ich fähig sind,
die ganze Wahrheit zu erkennen. Religiosität

in diesem Sinne schliesst die Liebe

zur eigenen Tradition ein, verbietet aber
die Abwertung oder gar gewaltsame
Bekämpfung anderer Traditionen.

Die real existierenden Religionen
sind jedoch ambivalent. Sie enthalten
einerseits enorme Kräfte der Sinnstiftung,
der Lebensbewältigung, der Weltdeutung

und der Orientierung für das Handeln.

Sie helfen, widersprüchliche, auch
leidvolle Erfahrungen persönlicher Bio-
grafien sinnhaft zu deuten und sie in
einen grösseren Zusammenhang
einzubetten. Mit Grundthemen wie Versöhnung

und Heilung oder Gerechtigkeit
und Barmherzigkeit bergen die Religionen

ein grosses Friedenspotenzial.
Religionen sind aber auch normative
Instanzen, welche die meisten Werte,
Normen und Rituale, die das
gesellschaftliche Zusammenleben und die
Beziehung derGeschlechter regeln, prägten
und nach wie vor prägen. Als solche, von
Menschen gestaltete und historisch
begrenzte Instanzen produzieren sie auch

Benachteiligungs-, Diskriminierungsund
Unterdrückungsverhältnisse personaler

und struktureller Art. So haben

praktisch alle Religionssysteme patriar-

78



chale Geschlechterverhältnisse gestützt
und die Unterordnung der Frau unter
den Mann religiös legitimiert. Ein
Potenzial für Gewalt bergen Religionen
insbesondere dann, wenn ihre
Anhängerinnen einen Exklusivitäts- oder Ab-
solutheitsanspruch vertreten. Um
solcherart Gewalt zu verhindern, ist
Selbst- und zuweilen auch Fremdkritik
notwendig, die ihren Ausgang im
Festhalten an der bleibenden Unverfügbarkeit

der letzten Wahrheit nimmt.

2. Wie verhalten sich Religionen,
Frauenrechte und weibliche Freiheit
zueinander?
Weil Religion heute noch vor allem in
patriarchal geprägten Formen in Erscheinung

tritt, steht für viele Feministinnen
fest: Religionen als solche sind patriar-
chale Unterdrückungssysteme, die die

Diskriminierung des weiblichen
Geschlechts als göttliche Ordnung
legitimieren. Tatsächlich werden Frauenrechte

durch faktisch existierende

religiös-normative Strukturen und
Verhaltensweisen bedroht, was zum Beispiel an
der strukturellen Benachteiligung der
Frauen im Römischen Katholizismus
augenfällig wird oder an der rechtlichen
und gesellschaftlichen Benachteiligung
von Frauen in muslimischen
Gesellschaften. Weil bestimmte
Religionsgemeinschaften eine patriarchale
Geschlechterordnung und eine repressive
Sexualmoral propagieren, die vor allem
Frauen in ihren Rechten beschneiden,
kommen viele Feministinnen zum
Schluss, Emanzipation gehe zwangsläufig

mit der Abschaffung von Religion
einher. Gläubige Jüdinnen, Musliminnen,

Christinnen, Buddhistinnen oder
Hindufrauen sind in ihren Augen
Repräsentantinnen einer unaufgeklärten
Weltsicht, die es um der weiblichen Freiheit

willen zu überwinden gelte.

Feminismus und Islamophobie
Obwohl anerkanntermassen alle
Religionsgemeinschaften patriarchale Struk¬

turen aufweisen, sind es in Europa derzeit

vor allem die muslimischen Frauen,
die von vielen Feministinnen als un-
emanzipierte «Andere» wahrgenommen

werden, die es zu befreien gilt. Die
Burka und das Kopftuch der Musliminnen

werden zu eindeutigen Signalen für
Frauenunterdrückung und männliche
Kontrolle über weibliche Sexualität
stilisiert. Selbst die Eidgenössische
Kommission für Frauenfragen kritisiert in
ihrem Positionspapier «Gleichstellung
der Geschlechter und kulturelle/religiöse

Praktiken» vom Juni 2010 religiöse
Bekleidungsvorschriften als
frauendiskriminierend und empfiehlt ein generelles

Kopftuchverbot an den öffentlichen

Schulen.

In den feministischen Debatten werden

meist nicht nur die eigenen
westlichen Emanzipationskonzepte unbesehen

als allgemeiner Massstab für
weibliche Freiheit in Geltung gesetzt,
sondern es werden in der Gegenüberstellung

zum Islam oftmals auch die real
existierenden Geschlechterverhältnisse
in der Mehrheitsgesellschaft idealisiert,
indem nach wie vor bestehende Miss-
stände ausgeblendet werden: etwa die

längst nicht überwundene geschlechtsspezifische

Arbeitsteilung, fehlende

Lohngleichheit, häusliche Gewalt gegen
Frauen und die allgegenwärtige Sexuali-

sierung des weiblichen Körpers. Das

Stereotyp von der unterdrückten
muslimischen Frau dient so der Verschleierung

von Gleichstellungsdefiziten in der
«Leitkultur» und damit auch der
Entlastung von eigenen ungelösten
Spannungen und Konflikten. Solcherart
feministische Politik spielt rechtsgerichteten

Kreisen in die Hände, die mit dem

(angeblichen) Kampf zur Befreiung der
unterdrückten Muslimin gezielt Islamophobie

und Fremdenfeindlichkeit schüren.

Es zeugt von Geschichtsvergessenheit
undmangelnder analytischer Schärfe,

wenn Feministinnen wie Alice
Schwarzer, Julia Onken oder Neda Ke

79



lek in ihrer Islamkritik keinen Unterschied

machen zwischen Religion im
oben genannten Sinn und patriarchalen
Auslegungen religiöser Traditionen. Der
Islam wird in ihren Analysen ungeachtet
seiner inneren Vielfalt als bedrohliches
einheitliches «Anderes» konstruiert und
gerät damit in eine Position, die derjenigen

der vermeintlich einheitlichen
«Frau» im westlichen Patriarchat
vergleichbar ist. Manche Feministinnen
schreiben «dem Islam» heute ähnliche
Eigenschaften zu wie ehemals die
Ideologen des Patriarchats «der Frau», nämlich:

Irrationalität, Bedrohlichkeit und
Machtstreben, die durch gesetzliche
Massnahmen unter Kontrolle gehalten
werden müssen. Hinter Frauenfeindlichkeit

und Islamophobie steckt also
derselbe ideologische Mechanismus: die

Vereinheitlichung des/der «Anderen»

zu einem Zerrbild, das als Bedrohung
des freien, rationalen, mündigen Mannes
bzw. des demokratiefahigen und eman-
zipatorischen Westens herhalten muss.
Einsichten und Wissen muslimischer
religiöser Feministinnen, die dem Feindbild

Islam widersprechen und einen
konstruktiv-kritischen Beitrag zu den
Debatten um «Frauenrechte, weibliche
Freiheit und Religion» leisten könnten,
werden der Einfachheit halber ebenso

an den Rand gedrängt wie feministischtheologische

Transformationsarbeit am
Judentum und Christentum.

Religion und weibliche Freiheit
schliessen sich nicht aus
Es ist richtig, dass westliche Frauen
Gleichberechtigung, flexible Rollenbilder

und weibliche Selbstbestimmung in
Fragen der Lebens- und Familienplanung

in erster Linie den Frauenbewegungen

verdanken. Gleichstellung und
Frauenrechte wurden tatsächlich oft
gegen den offenen oder verdeckten Widerstand

religiös-konservativer Kreise
erkämpft. Andererseits haben jüdische
und christliche Frauen und
Frauenverbände nicht unerheblich zum Auf¬

bruch westlicher Frauen im 19. und 20.
Jahrhundert beigetragen. Quellen ihres

Engagements für die vollen Menschenrechte

der Frauen waren biblische
Traditionen wie etwa die von der
Ebenbürtigkeit der Geschlechter als

Geschöpfe und Ebenbilder Gottes (Gen
i,26f; Gal 3,28 uvam).

Religionen in ihrer institutionellen
Ausgestaltung sind mithin nicht nur
Quellen der Unterdrückung, sondern
auch der Befreiung. So findet sich zum
Beispiel im Judentum, im Christentum
und im Islam die Lehre von der
Gleichwertigkeit der Geschlechter, und Frauen
haben in den jeweiligen Anfangen ihrer
Religionsgemeinschaften wichtige
Funktionen ausgeübt: Als Stammmütter,
Prophetinnen und Richterinnen oder als

Frauen voller Tatkraft und Fürsorglichkeit
haben sie die Geschicke Israels

gelenkt. In der frühchristlichen Geschichte

waren Frauen als Jüngerinnen,
Apostelinnen und Missionarinnen
massgeblich an der Verbreitung des Evangeliums

und am Aufbau der Gemeinden
beteiligt. Im Islam gehörten Frauen zu
den frühesten Anhängerinnen und
Unterstützerinnen des Propheten. Frauen
aus derengeren Umgebungvon Muhammad,

allen voran seine Ehefrauen, waren
wichtige Überlieferinnen von Hadithen,
d.h. von Aussagen und Handlungsweisen

des Propheten, die neben dem Koran

wichtigsten Quelle des Islams.
Frauen waren in der Frühzeit des Islams
auch anerkannte Expertinnen in Rechtsfragen.

Was ihre formalen Rechte betrifft,
wurden Frauen gegenüber dem damals
herrschenden Patriarchat anfänglich
eher besser gestellt, auch wenn die
Vorrangstellung der Männer grundsätzlich
bestehen blieb: Jüdische Frauen waren
in rabbinischer Zeit erbberechtigt und
als Ehefrauen durch einen Ehevertrag
geschützt und bestimmten weitgehend
über ihre Sexualität. Muslimische
Frauen waren ebenfalls durch einen
Ehevertrag geschützt und erbberechtigt.

80



Dank dem Brautgeld hatten sie eine ge
wisse ökonomische Unabhängigkeit
und konnten über ihr Vermögen frei
verfügen. Als gläubige Frauen werden
sie im Koran in gleicher Weise wie die

Männer angeredet und haben die
gleichen religiösen Pflichten. Im frühen
Christentum ermöglichte das hiérarchie-

und patriarchatskritische Ethos
den Frauen, aus den herkömmlichen
Frauenrollen auszubrechen und ihre
Gaben in die «Nachfolgegemeinschaft
von Gleichgestellten» als Predigerinnen,
Prophetinnen und Gemeindeleiterinnen

einzubringen.
Allerdings haben Männer in allen

drei Religionsgemeinschaften schon früh
das Interpretationsmonopol der
Heiligen Schriften und die religiöse
Lehrautorität für sich reklamiert, wodurch
die emanzipatorischen Impulse
Jahrhunderte lang an ihrer Entfaltung gehindert

wurden. Diese Situation beginnt
sich seit einigen Jahrzehnten zu ändern:
Weltweit ergreifen religiöse Frauen das

Wort und kritisieren die patriarchale
Vereinnahmung ihres religiösen Erbes.
Sie lesen die Heiligen Schriften ihrer
Religion mit eigenen Augen, stellen die
Definitionsmacht von Männern in Frage
undentwickeln Ansätze einer
geschlechtergerechten Auslegung ihrer Religion.
Sie übernehmen kultische und theologische

Leitungsaufgaben und gestalten
als Rabbinnerinnen, Priesterinnen,
Pfarrerinnen, Bischöfinnen, weibliche Gurus,

spirituelle Lehrerinnen, als Tora-,
Bibel- und Korangelehrte ihre
Religionsgemeinschaften aktiv mit.

Solche Entwicklungen zeigen, dass

Religion als solche nicht in Widerstreit
mit weiblicher Freiheit steht. Vielmehr
ist die Religion heute für viele Frauen
weltweit ein Referenzrahmen, innerhalb
dessen sie ihre Ansprüche an Würde
und Integrität, Selbstbestimmung und
ein gutes Leben für alle artikulieren.
Häufig sind es gerade religiöse und
spirituelle Quellen, die Frauen ermutigen
und ermächtigen, gegen Diskriminie¬

rung und Gewalt zu kämpfen - im
Namen des unverfügbar bleibenden
Göttlichen, von dem her sich die Vergötzung
männlicher Herrschaft als illegitime
Aneignung des Nichtverfügbaren
entlarven lässt.

3. Für einen Feminismus,dersich
selbst treu bleibt
Westliche Feministinnen haben sich
schon immer eine Transformation der
Geschlechterverhältnisse zum Ziel
gesetzt, die weit über formale
Gleichberechtigung hinaus reicht: Jahrhunderte

lang eingebürgerte Vorstellungen
von der Höherwertigkeit des «Männlichen»

und der Minderwertigkeit
sogenannter «Weiblichkeit» sollen
aufgebrochen werden zugunsten einer
lebens- und weltfreundlicheren Sicht
der Dinge. Das Selbstbestimmungsrecht
von Frauen und Frauensolidarität waren
Leitmotive im Kampfzur Befreiung von
Frauen, die mit einer grundlegenden
Veränderung der gesellschaftlichen und
kulturellen Ordnung verknüpft wurden.

Diese Ausrichtung des Feminismus
gerät derzeit in den Debatten um
«Frauenrechte und Religion» häufig in
Vergessenheit. Wenn religiösen oder
nichtwestlichen Frauen vorgeschrieben wird,
wie sie sich zu emanzipieren haben,
wird Frauen verschiedener Zugehörigkeit

das Recht auf Selbstbestimmung
und Selbstdefinition abgesprochen.
Solange der säkular-feministische
Glaubenssatz, demzufolge Religion an sich

patriarchal ist, nicht aufgehoben ist,
werden religiöse Frauen und allen voran
Frauen von Minderheitsreligionen
einer Form von feministischer
Fremdbestimmung unterworfen, die berechtigte

Zweifel am westlichen
Emanzipationskonzept aufkommen lässt und
nach einer Rückbesinnung auf die
ursprüngliche Orientierung des Feminismus

an einem guten Leben für alle ruft.
Feminismus bedeutet nicht, Frauen

anderer kultureller Zugehörigkeit für
ein westlich relatives Emanzipations-

81



konzept zu vereinnahmen, sondern das
Recht auf Selbstdefinition anzuerkennen

und über konkrete Gleichstellungs-
massnahmen hinaus ein gutes Leben für
alle zu wollen. Für weibliche Freiheit
einzutreten, heisst für uns: Keine
Missionierung der Anderen - auch nicht im
Namen von westlichem Feminismus
und Emanzipation! Es heisst zu respektieren,

dass es verschiedene Formen von
weiblicher Freiheit und Feminismus
gibt, auch solche, die Angehörige der
Mehrheitskultur und -religion nicht auf
Anhieb verstehen. So geht es beispielsweise

nicht an, dass das «feministische»
Bewusstsein jüdischer, muslimischer,
buddhistischer oder hinduistischer
Frauen daran bemessen wird, ob sie die

im westlichen Feminismus übliche
Form der Patriarchats-, Religions- und
Schriftkritik teilen.

Feminismus, wie wir ihn verstehen,
nimmt die Unterschiede und die
asymmetrischen Machtverhältnisse zwischen
Frauen der Mehrheits- und
Minderheitskulturen und -religionen ernst und
versucht, weibliche Freiheit im Dialog
miteinander so weit zu denken, dass darin

das gute Leben für alle Frauen in
ihrer Verschiedenheit als Möglichkeit
aufscheint. Er nimmtdie Vielfaltkultureller
und religiöser Frauenerfahrungen zum
Ausgangspunkt einer Ethik und Praxis
des Dialogs, die auf konkrete
Begegnungen und gegenseitige Anerkennung
angelegt ist. Im interreligiösen Dialog
von Frauen, wie wir ihn seit Jahren
einüben, kommt etwas von dieser Vision
einer respektvollen Beziehung und eines

gleichberechtigten Miteinanders von
Frauen unterschiedlicher religiöse
Herkunft zum Ausdruck.

Es ist nicht zuletzt die transzendie-
rende, das jeweils faktisch Erreichte
überschreitende Funktion des Religiösen,

die für uns die Weiterentwicklung
und Zukunftsoffenheit auch des
Feminismus ermöglicht. AuchFeministinnen
sind nicht immun gegen ideologische
Erstarrung in Dogmensystemen. Wenn

zum Beispiel stereotype Bilder der
«emanzipierten» Frau absolut gesetzt
werden, ist es an der Zeit, westliche
Feministinnen an ihre eigenen Ansprüche
zu erinnern, mit anderen Worten: in
Erinnerung zu rufen, dass (weibliche)
Freiheit nie identisch ist mit bestimmten

kulturellen Leitbildern, sondern ein
offener Prozess, immer zukünftig und
im Entstehen.

4. Was wir uns wünschen
Wir wünschen uns eine Kultur des

Zusammenlebens, die Frauen, Männer und
Kinder, Alte und Junge aller religiösen
und nichtreligiösen Zugehörigkeiten in
ihrer unverlierbaren Würde anerkennt.
Um gemeinsam eine solche Kultur
voranzubringen, müssen in der gegenwärtigen

Situation der Schweiz alle Beteiligten

je spezifische Beiträge leisten:

Angehörige konservativer und
rechtsgerichteter Gruppierungen fordern wir
auf, Frauen diskriminierende Konzepte
in den eigenen Reihen offen zu legen
und zu bearbeiten, das eigene religiöse
Herkommen - zum Beispiel «das christliche

Abendland» - nicht wider besseres

Wissen zu idealisieren und Menschen
anderer Zugehörigkeiten, zur Zeit vor
allem des Islam, in ihrer Vielfalt
wahrzunehmen und zu respektieren.

Nichtreligiöse Feministinnen
fordern wir auf, die eigene Orientierung an
einem guten Leben für alle neu zu beleben,

sich mit Religiosität, wie wir sie
verstehen, auseinander zu setzen, die
Relativität und Entwicklungsbedürftigkeit
des westlichen Emanzipationskonzepts
zu erkennen, Respekt vor Frauen zu
haben, die an andere mögliche Massstäbe

guten Lebens anknüpfen, sich über die

vielfältigen Entwicklungen im Feminismus

und über feministische
Transformationsbewegungen inJudentum,
Christentum, Islam und anderen Religionen
zu informieren.

Linke und Liberale fordern wir auf,
sich mit Frauen diskriminierenden
Tendenzen in den eigenen Reihen - z.B. das

82



Konzept des «NebenWiderspruchs» im
Sozialismus oder nivellierende
Gleichheitskonzepte im Liberalismus -
auseinander zu setzen, anzuerkennen, dass

Religiosität nicht mit Unaufgeklärtheit
gleichgesetzt werden kann und die eigene

historische Verflechtung mit religiösen

Traditionen zu klären.
Christinnen, Musliminnen, Juden/

Jüdinnen und andere Menschen, die
sich bestimmten Religionen zugehörig
fühlen, fordern wir auf, zwischen Religiosität

und kulturspezifischen Aus-
drucksformen zu unterscheiden, Frauen
diskriminierende Traditionen in den

eigenen Reihen zu erkennen und zu
überwinden und gegen Tendenzen der
Selbstverabsolutierung ausdrücklich und
öffentlich einzutreten.

Uns selbstverpflichten wir, konstruktiv

mit Komplexität und Vielfalt umzugehen,

andere Standpunkte zu respektieren,

beharrlich auf ungerechtfertigte
und schädliche Vereinfachungen, etwa

in den Medien oder in wahlkampforien-
tierter Politik, hinzuweisen, schliesslich:

unsere religiösen Traditionen in Richtung

auf die Achtung der Würde aller
und ein gutes globales Zusammenleben
weiterzuentwickeln, in Treue zur religiösen

Grundeinstellung, die das Wahre,
Gute und Gerechte niemals als Besitz
bestimmter Menschen oder Kulturen,
sondern stets als unverfügbar und
zukünftig erkennt. •

Interreligiose!-
Think Tank

Gotthelfstrasse 89
CH - 4054 Basel

info@interrelthink
tank.ch

Liebe Helvetia
Da sitzest Du aufder Rheinbrücke, hast
Speer und Schild aufdie Seite gelegt und
blickst dem Strom nach in die weite Welt.

Und in Deinem Rücken haben die
Teilensöhne und die Tellentöchter beschlossen,

das Sturmgewehr im Haushalt sei

ihr Freiheitsrecht. Dass in Zürich bei
derselben Abstimmung die Erweiterung
des Landesmuseums gutgeheissen wurde,

mag zur Hoffnung Anlass geben, dass

nun nicht auch noch die Hellebarden,
die dort so üppig vorhanden den Platz
wegnehmen, auch noch in die Haushalte
verteilt werden.

Und dann hat die grosse Partei
beschlossen, für das Wahljahr 2011 den

Slogan zu setzen: Schweizer wählen SVP.

Gut, Du weisst, das ist insofern klar,
dass wir Frauen - wie ja eigentlich
immer bei dieser Partei - da nicht mitgemeint

sind. Das entlastet.

Und dann hat die CVP sich ebenfalls

geoutet: Erfolg - Schweiz - CVP. Keine
Schweiz ohne uns. Im Bild kämpfen zwei
Ehringerkühe - so glaube ich jedenfalls
- obwohl ich mich da nicht so auskenne.

Und schliesslich kommt nun noch die
FdP und sagt: Aus Liebe zur Schweiz.

Bei soviel Schweiz im Wahljahrfrage ich
Dich, liebe Helvetia, willst Du Dich
nicht mal umdrehen und in diese Schweiz
schauen und fragen: Von welcher
Schweiz sprecht Ihr denn? Was meint
Ihr denn, in welchem Jahrhundert wir
leben? Und was glaubt Ihr, was ich als
Helvetia dazu zu sagen habe? Oder
bleibst Du wie so viele - lieber stumm
und wartest aufeine andere Zeit? Der
Wahltag ist zwar noch nicht vor der Tür

- aber Deine Meinung würde mich
schon interessieren*.

Monika Stocker

83


	Weibliche Freiheit und Religion sind vereinbar : Manifest für eine differenziertere Debatte um Religion und Frauenrechte

