
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 105 (2011)

Heft: 2

Artikel: Die Urzeugung von Demokratie in Gott selbst

Autor: Marti, Kurt / Rieger, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Rieger: Wenn ökumenische Gäste

aus anderen Kirchen und Ländern zu uns
in Bern zu Besuch kommen, dannfällt
ihnen an unserer reformierten Kirche hau

fig auf, dass sie kein offizielles Bekenntnis
kennt. Wenn es ums Bekennen geht, sind
die Schweizer Reformierten offenbar auch

ein Sonderfall. - Nun hast Du, als

Mitglied einer bekenntnisfreien Kirche, trotzdem

ein Bekenntnis geschrieben. Was hat
Dich vor fünfundzwanzig Jahren eigentlich

dazu bewogen, das Gedicht «ein nach-

apostolisches bekenntnis» zu schreiben?

Kurt Marti: Das war nach meiner
Pensionierung1. Da hatte ich Zeit nachzudenken

und Rückschau zu halten. Einmal

fiel mir dabei ein, dass wir
Reformierten kein Bekenntnis haben. Diese

Bekenntnislosigkeit hat mich in meiner
pfarramtlichen Tätigkeit zwar nicht
gestört, aber es hat mich doch irgendwie
beschäftigt. Ich habe dann auch festgestellt,

dass ich nie das «Apostolikum»
verwendet habe, nicht liturgisch und
auch nicht im Unterricht. Nun habe ich
mich gefragt: Warum eigentlich? Ich bin
dann in diesem ehrwürdigen, alten,
allgemeinkirchlichen Bekenntnis auf die
Punkte gestossen, die ich einfach nicht
nachvollziehen konnte. So habe ich,
mehr spielerisch, versucht, das, was mir
wichtig ist, in ein eigenes Bekenntnis
einzubringen.

Ich habe das so spielerisch gemacht
wie sonst bei meinen Texten. Es ist ja
auch so, dass ich meinen Bekenntnistext
danach nicht derart wichtig genommen
habe, dass ich ihn irgendeiner kirchlichen

Instanz vorgelegt hätte, sondern
ich habe ihn in einem Gedichtbändchen
versteckt. Zu meinem Erstaunen ist jetzt
plötzlich, nach fünfundzwanzig Jahren,
dieser Text wieder entdeckt worden
(Gelächter). Ich glaube, es war Frau
Susanne Graf, die den Text entdeckt hat.
Ja... und jetzt haben wir diesen Text vor
uns (Gelächter).

Kurt Marti im Gespräch mit Albert Rieger
(Transkription: Fredi Lerch)

Die Urzeugung
von Demokratie in
Gott selbst

Albert Rieger von der Fachstelle für Ökumene Bern hat an
der OeME Herbsttagung vom letzten November den Schriftsteller

und Pfarrer Kurt Marti zu seinem mittlerweile breit
rezipierten reformierten Glaubensbekenntnis befragt.

Fredi Lerch hat dieses Gespräch über den aktuellen Sinn

von Glaubensbekenntnissen transkribiert. Die Neuen Wege
drucken es aus Anlass von Martis 90. Geburtstag am 31. Januar

2011.

Dieses «nachapostolische bekenntnis» ist

ja gewissermassen ein poetischer und ein

47



theologischer Text. Man konnte ihn wohl
ein aufgeklärtes Apostolikum nennen. Du
sprichst zum Beispiel statt von «Gott,
defm] Vater, / defm] Allmachtigen» vom
«gott / der liebe ist»; Du sprichst statt von
Jesus Christus, «geboren von derJungfrau
Maria» vom Jesus «de[m] messias der
bedrängten und unterdrückten». Ist diese

aufgeklärte Rede von Gott, über Gott und
über Jesus nicht auch die biblischere?

Ich hoffe es. - Vielleicht muss ich
noch etwas nachholen zur Bekenntnis-
losigkeit. Als reformierte Kirche und als
Christen haben wir ja natürlich ein
Bekenntnis, nämlich das Bekenntnis zur
Bibel. Aufgrund der Heiligen Schrift
glauben wir und wird gepredigt. Aber
die Bibel, die Heilige Schrift, das ist ein
weites Feld (lacht). Das geht von der
Schöpfung bis zur Apokalypse, vom
Hohelied bis zum Jakobusbriefund so weiter.

Es ist schwierig, dass man da nicht
ein bisschen die Orientierung verliert,
und so kommt es, dass sich ganz
verschiedene konkrete Bekenntnisse und
Strömungen auf die Bibel berufen. Aber
immerhin das: Die Bibel als Grundlage,
das haben wir ja.

Aber: Ich stellte fest, dass im Apostolikum

die Botschaft von Jesus, die
Botschaft vom Reiche Gottes nicht
vorkommt. Ich habe vergebens versucht,
diese Aspekte irgendwie
herauszubekommen. Aber es steht einfach nichts
über diese Botschaft von Jesus. Es steht
nichts davon, dass Gott Liebe ist, wie es

im ersten Johannesbriefheisst. Das Wort
Liebe kommt im Apostolikum nicht vor.
Ich weiss nicht, ob es überhaupt in einem
christlichen Bekenntnis vorkommt. Das
hat mich schon ein bisschen gestossen,
und ich habe dann eben versucht, den

Begriff «Liebe» einzubringen und auch
den Begriff des «Reiches Gottes». Insofern

habe ich versucht, aus dem rein
christozentrischen Bekenntnis ein jesu-
anisches zu machen. Ich habe versucht,
die für mich fundamentalen Visionen
von Gott als Liebe und vom Reiche
Gottes festzuhalten.

Deshalb habe ich vielleicht auch an
der trinitarischen Form festgehalten.
Die trinitarische Form ist von der
altehrwürdigen alten Kirche übernommen
worden und bezeugt die Dreieinheit
Gottes. Wenn man sich genau überlegt,
was diese Formel oder - ich rede von
einem Denkbild - was dieses Denkbild
der Trinität aussagt, dann komme ich
aufden Satz, den der erste Johannesbrief
formuliert, dass Gott Liebe ist. Nicht
nur, dass er Liebe hat, quasi so ein
bisschen moralisch, sondern dass er wesens-
mässig, seinsmässig, ontologisch Liebe
ist. Deshalb habe ich an der
trinitarischen Form festgehalten.

An anderer Stelle hastDu ja sogar vermu -

tet, dass das Genialste, was die christliche
Theologie geschaffen hat, dieses Denkbild
sei. Weil in dieser Dreieinigkeit, dieser
Dreieinheit noch mehrdrin steckt. Esgibt
in diesem Bildso etwas wie Machtteilung,
wie Kommunikation untereinander, wie

Partizipation.
Vielleicht ist das ein Steckenpferd von
mir geworden, ja. - Ich muss zugeben:
Ich habe in der Unterweisung nie von
der Dreieinheit, der Trinität Gottes
gesprochen, weil mir das ein bisschen zu
umständlich, zu abstrakt, zu intellektuell

vorgekommen ist. Aber es ist eben
doch ein wichtiges Denkbild, und in
diesem Denkbild steckt ein ungeheures
Potential an Möglichkeiten weiterzudenken.

Denn es bedeutet ja, dass Gott
kein Autokrat ist, sondern eine
Beziehungsgemeinschaft; und dass in dieser

Beziehungsgemeinschaft der Dreieinheit

die urdemokratischen Prinzipien
von Mitsprache, Mitbeteiligung enthalten

sind. Für mich ist die Trinität irgendwie

ein Urmodell oder ein Sinnbild der
Demokratie - und Gott insofern als

dreieiniger Gott urdemokratisch.
Das musste man einmal ein bisschen

genauer ausführen und weiterdenken.
Es ist eine sehr anregende Beschäftigung,

sich damit zu befassen. Auch
darüber zu predigen, zum Beispiel, hätte

48



ich nachträglich noch Lust (Gelächter).
Ich hoffe, dass auch in der Theologie und
an der theologischen Fakultät darüber
nachgedacht und diskutiert wird:
sozusagen über die Urzeugung von Demokratie

in Gott selbst. Das ist doch eigentlich

ein unerhört anregender und
vielleicht sogar revolutionärer Gedanke.

Bekenntnisse sind in der Geschichte

immer dann formuliert worden, wenn es

n otwendig wa r, a u feine Hera usfo rder u ng
zu reagieren, aufdie Zeichen derZeit, wie
man das auch genannt hat. Karl Barth
soll einmal drastisch formuliert haben,
solche Bekenntnisse brauche es bei einer
neuen Herausforderung - sie folgten ihr
wie derDonnerdem Blitzfolge. Wiesiehst

Du das heute? Gibt es auch heute solche

unausweichlichen Herausforderungen, wo
es ein Bekenntnis dringlich brauchte?
Ich habe mir diese Frage überlegt. - An
welcher Front ist dieses Bekenntnis zu
sehen oder wünschenswert? Wogegen
stellt es sich? Vordergründig könnte
man vielleicht sagen, dass in diesem
Denkbild der Trinität bereits eine
gewisse Antwort auf die Herausforderung
des Islam zu sehen sei, der ja eine
autokratische Gottesvorstellung hat. Aber
das scheint mir eigentlich nicht die

Hauptsache zu sein.
Wir sind herausgefordert durch die

Globalisierung, die uns als alternativlos
aufgenötigt oder aufgeschwatzt wird.
Globalisierung ist - meiner Ansicht
nach - eine falsche Vereinheitlichung
der Welt nach den Prinzipien und
Vorstellungen des Kapitalismus. Gegen diese

mentale Globalisierung, die in
unseren Köpfen stattfindet oder stattfinden
soll, die uns eingeredet wird - dagegen
musste unser Glaube eine Möglichkeit
finden, sich auszurücken, auszusagen,
dass das nicht der Weg Gottes sein kann.
Für mich ist Gott kein Monopolist.
Wenn man die Schöpfung ansieht, gibt
es eine ungeheure Vielfalt von
Kreaturen, von Möglichkeiten, von
Wirklichkeiten. Die Globalisierung schränkt

all diese Möglichkeiten ein oder
vernichtet sie sogar, wie wir wissen. Und ich
glaube, es ist auch nach Gottes Willen,
dass es nicht nur eine Monopolreligion
gibt, sondern dass es auch mehrere
Religionen gibt und geben darfund geben
soll - Gott ist eben kein Monopolist,
sondern er ist als der trinitarische Gott
wirklich der Gott der Beziehung und der
Vielfalt. Das wäre eine mögliche
Frontstellung.

Und eine andere - vielleicht hängt
das ja zusammen - ist: Es werden
Umfragen gemacht, auch in der Zeitung
«reformiert.», was reformiert sei. Da stösst

man auf eine Fülle von Beliebigkeit.
Reformiert sein scheint zu heissen: Man
kann glauben, was man will. Nun, diese

Freiheit soll nicht eingeschränkt werden,

keineswegs. Aber die Kirche als solche

sollte doch einmal sagen, was sie

wirklich glaubt und woran sie sich festhält

und wofür sie sich einsetzt. Das wäre

schon die Aufgabe eines Bekenntnisses,

in der Front gegen dieses

Beliebigkeitsverständnisses des
Reformiertseins.

Damit zusammen hängt noch eine
andere Strömung. Wenn in Umfragen
gefragt wird: Was ist denn eigentlich
Religion, Religiosität, was ist denn eigentlich

Glaube?, so kommt meistens
vorherrschend die Antwort: der Glaube an
ein individuelles Leben nach dem Tod;
der Glaube ans Jenseits, für jeden
persönlich. Aber Dreiviertel der Bibel,
nämlich das erste Testament, weiss
nichts von einem Jenseits, ist radikal
diesseitig, und die ganze Leidenschaft
des Volkes Gottes, von Israel, istvon
umwerfender Diesseitigkeit. Und wenn
man im Neuen Testament sucht, hat es

natürlich Hinweise, dass mit dem Tod
nicht einfach alles aus sei. Aber: Jesus hat
nach dem Zeugnis der Evangelisten Tote
auferweckt. Keiner dieser Toten hat uns
etwas erzählt vom Zustand nach dem
Tod; keiner hat vom Jenseits berichtet.
Von Lazarus wird ausdrücklich gesagt,
dass er geschwiegen habe, dass er nichts

49



gesagt habe. Und der auferstandene
Christus: Hat er etwas erzählt von post-
moralen Dingen, von Jenseitserlebnissen

und -Visionen? Soweit ich sehe, auch
nicht. Er hat seine Jünger ausgesandt ins
Diesseits. Also ist diese populäre Auflassung

von Glaube und Religion eigentlich
nicht biblisch. Dass alles fokussiert ist
auf das Leben nach dem Tod, das ist
nicht biblisch. Und wenn wir als
Reformierte immerhin sagen, wir stützen und
berufen uns auf die Bibel, dann können
wir dieses Verständnis von Glaube und
Religion nicht teilen, diese Fokussierung
auf das Jenseits. Das wäre eine andere

Front, an der zu bekennen wäre. Und
vielleicht hängt ja dies alles auch mit der

Beliebigkeit zusammen. Das könnte man
des Nähern untersuchen, vielleicht.

Gleich zu diesem letzten Stichwort noch
eine Frage: Seitdem Du das «nachapostolische

bekenntnis» geschrieben hast, sind

jetzt fünfundzwanzig Jahre vergangen.
Man kann sagen, unsere Gesellschaft, die
ist seither nicht nur säkularer geworden;
es gibt auch andere Religionen, daneben

vielfaltige Formen von privatisierter Reli

giosität, die wachsen, und einen Markt
von Spiritualitäten, der boomt. Da ist
vielleicht die Frage, was eine religiöse
Identität sei, umso brisanter geworden.
Kann in dieser Situation ein klares

Bekenntnishelfen?
Wem helfen? - Zunächst musste uns
geholfen werden als Glieder der Kirche, als

reformierte Christen, damit wir selber
über unseren Glauben ins Klare kommen

oder ein bisschen klarer sehen.
Natürlich wäre damit auch andern geholfen.

Wir würden erkennbarer für andere

Religionen, für Atheisten oder wer auch
immer. Wir würden auch für uns selber
erkennbarer. Dazu wäre ein Bekenntnis
hilfreich.

Wobei ich natürlich als reformierter
Christ sehr für Freiheit bin. ich möchte
kein Zwangsbekenntnis, kein Bekenntnis,

das den Gemeinden gleichsam
aufoktroyiert wird, sondern wirklich ein

Bekenntnis als Orientierungshilfe zur
Selbsterkenntnis, zur Erkennbarkeit für
die andern. Eine Orientierungshilfe,
aber kein Zwangsbekenntnis. Als
solches könnte ein Bekenntnis eine Rolle

spielen in der Liturgie, im Gottesdienst;
es könnte eine Hilfe sein vielleicht auch
im Unterricht. Aber nicht als - wie soll
ich sagen - als Pflicht, als eine
reformierte Pflicht, dass man darauf sozusagen

verpflichtet wird, sondern als Hilfe
zur Selbsterkenntnis, zur Erkennbarkeit.

Das könnte ich mir vorstellen.

Das, was wir hier nur angesprochen
haben, wird uns über diese Tagung hinaus
weiter beschäftigen. Es bleibt mir zum
Schluss nun vor allem der Dank. Ich
möchte Dir zuerst danken für das
Geschenk dieses Textes, der uns wirklich - ich
kann dasfürunsMitarbeitende im OeME-
Bereich sagen - gerade für diese Tagung
kräftig inspiriert hat. Aber wir möchten

Dir heute auch einmal dafürdanken, dass

Du jahrzehntelang eine Zeitgenossenschaft

wach und aufmerksam praktiziert
hast, die viele von uns nicht nur angeregt
sondern auch ermutigt hat...
(langer Applaus, den Marti selbst
unterbricht)

Danke schon! Ich kann diesen Dank nur
weiter geben. Albert Rieger hat mir
gesagt, das sei die letzte OeME-Tagung, an
der er dabei ist, die er leitet und für die

er verantwortlich ist. Und da ist es auch
eine Freude, ihm zu danken für die Jah

re, Jahrzehnte ...ungefähr drei
Jahrzehnte Arbeit für die Kirche. Was er alles

angeregt hat, was er alles angerissen hat,
mit ganzem Engagement, das war ja
grossartig. Und die Kirche, die
reformierte Kirche, auch wenn sie kein
Bekenntnis hat, sie hat Menschen wie
Albert Rieger, an denen erkennbar wird,
was reformiert ist. •

1 Marti wurde mit 65, also 1986, pensioniert,
«ein nachapostolisches bekenntnis» findet sich
aber bereits im Band «abendland» (S. 92), der
1980 bei Luchterhand erschienen ist.

50


	Die Urzeugung von Demokratie in Gott selbst

