
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 12

Artikel: Wenn ich ehrlich bin ...

Autor: Boer, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8 Wenn ich ehrlich bin, dann möchte ich

gerne <ohne wenn und aber> gegen das

Unrecht protestieren, das den
Palästinenserinnen angetan wird. Auf die
Strasse gehen, um gegen die skandalöse
Politik des Staates Israel zu demonstrieren:

ein Ende der Besatzung, jetzt! Um
Verständnis bitten für die
Selbstmordkommandos, den Amoklauf der Desperados,

die keinen anderen Ausweg mehr
sehen als sich selbst und andere in die
Luft zu jagen. Und ich spüre bei mir
auch eine gewisse Irritation über die Ju

den, die keine einzige Kritik an <ihrem>

Staat ertragen können. Dürfen wir nicht
mehr einfach sagen, was Sache ist, auch

wenn es Juden betrifft? Irritieren tut
auch der Staat Israel, ganz davon abge
sehen, was dieser tut oder lässt. Ein
Jüdischer Staat! Warum nicht einfach ein
Staat wie der niederländische, in
welchem Synagoge und Staat getrennt sind
und alle Burger gleichberechtigt, Juden
und Araber, Christen und Muslime? Ist
man, indem man solches befürwortet,
schon ein Antisemit? Müssen Juden
dann so überempfindlich sein? Wie viel
einfacher wäre die Sache, wenn es keine
Juden wären, die den Palästinensern im
Wege stehen, sondern zum Beispiel
Amerikaner. Dann könnte man wenigstens,

wie in der Zeit des Vietnamkrieges,

<Obama, Mörder> rufen und auf
Transparenten mit Hakenkreuzen
seinen Protest bekräftigen.

Dick Boer

Wenn ich ehrlich bin

Palästinensische Christinnen haben vor einem Jahr einen

Aufruf formuliert, in dem sie das Ende der Besatzung ihres

Landesfordern. Für ihren Appell benutzten sie in Anlehnung
an das Kairosdokument, das südafrikanische Kirchen 1985 auf
dem Höhepunkt der Unterdrückung unter dem Apartheidregime

erlassen haben, die Bezeichnung Kairos-Palästina-
Dokument. Die Neuen Wege haben im letzten Sommer mit
einem Artikel von Mathias Hui daraufaufmerksam gemacht.
In derselben Nummer ging RolfBossart mit einem anderen

Friedensvorschlag aufdie Problematik ein. Beide Artikel
haben viel zu reden gegeben, zustimmend und ablehnend.

Die Neuen Wege setzen mit nachstehendem Artikel von
Dick Boer einen vorläufigen Schluss hinter die Debatte um
das Kairos-Papier. In Auseinandersetzung mit diesem

Dokument fragt Dick Boer nach einem gangbaren Wegfür die

unaufgebbare Verbundenheit von Christinnen mit dem
Judischen Volk.

Die Frage von Marquardt
Aber etwas hindert mich daran, einfach,
ungebrochen mit den Palästinensern
solidarisch zu sein. Der Grund ist, dass

wir Christen, ob wir es wollen oder
nicht, etwas mit den Juden haben. Die
Geschichte des Christentums beginnt
mit der Erzählung vom Juden Jesus, der,
hängend am Kreuz, für sein Volk betete:
<Vater, vergib ihnen, denn sie wissen
nicht, was sie tun >. Im Geiste dieses
Jesus sind wir unaufgebbar mit diesem
Volk verbunden. In guten und bösen Ta-

327



gen. Nun kann man natürlich gleich die

Frage stellen: Alles gut und schön, aber
das kann doch nicht bedeuten, dass wir
gar keine Kritik mehr haben dürfen an
dem, was Juden machen? Ist uns im Geiste

der Propheten Israels nicht geboten,
Unrecht anzuprangern, gerade, wenn es

sich um Unrecht handelt, das von Juden
verübt wird? Wird sonst aus dieser «un-
aufgebbaren Verbundenheit mit dem
Volk Israel» nicht die Rechtfertigung
von Zuständen, die unmöglich zu
rechtfertigen sind?

Der Theologe Friedrich-Wilhelm
Marquardt (1928-2002) hält, wenn es

darum geht, wie diese unaufgebbare
Verbundenheit in die Praxis umzusetzen

sei, eine andere Frage für geboten.
Er sagt in einem Interview: «Ich will nur
noch ein Christentum, vor dem die
Juden keine Angst mehr zu haben
brauchen.» Er sagt es im Hinblick auf ein
Christentum, «das sich auch bewusst ist,
den Juden bis jetzt Angst gemacht zu
haben.» Ein Christentum, das eine
Geschichte von Jahrhunderte langem An-
tijudaismus kennt.

Gewiss, der christliche Antijudais-
mus ist etwas anderes als der moderne
Antisemitismus. Dieser fixierte den
Juden auf seine <Rasse>, legte seine

Minderwertigkeit fest, identifizierte ihn als

eine Gefahr der Menschheit oder
zumindest der germanischen <Rasse>. Dort
war das höchste Gebot, alle Juden zu
eliminieren. Der christliche Antijudais-
mus fixierte den Juden auf seine Sünde

- seinen Messias verworfen zu haben.
Sünde kann vergeben werden, der Jude
kann sich zu seinem Messias bekehren.
Ja, Paulus spricht sogar von der Verheissung,

dass dies letztendlich auch der Fall
sein wird. Diese Hoffnung gebietet
Christen juden leben zulassen! Deshalb
konnten Christen gegen den modernen
Antisemitismus Widerstand leisten.
Aber das hat nicht verhindert, dass der
moderne Antisemitismus seine
Argumente zum grössten Teil dem christlichen

Antijudaismus entliehen hat. Und

dass es in der Erfahrung der Juden
letztendlich auf dasselbe hinauslief. Juden
durften sie nicht sein, der Weg, der
ihnen gewiesen wurde, war: Assimilation
(die christliche Taufe als Eintrittskarte)
oder Elimination.

Wenn die unaufgebbare Verbundenheit

so verstanden wird, ist uns eine
ungehemmte Kritik an dem, was Juden tun
oder der Staat Israel anrichtet, nicht
erlaubt. Denn vor allem gilt, dass wir,
wenn es um Juden geht, so sprechen,
dass sie davor keine Angst zu haben
brauchen. Wir sind, so weit es nur geht,
gefordert, uns in das, was Juden Angst
macht oder Angst machen könnte,
hinein zu versetzen. Könnte! Nicht zu
schnell dürfen wir denken: Vor mir
braucht doch ein Jude keine Angst zu
haben, ich bin doch kein Antisemit, ich
kritisiere doch nur, was ein Staat tut, der
zufällig jüdisch ist oder sich jüdisch
nennt, was für mich überhaupt nichts
ausmacht. Nein, für mich nicht. Für
einen Juden jedoch vielleicht schon.

Um sich in Juden hinein versetzen zu
können, kann man nicht einfach von
sich ausgehen. Selbsterkenntnis genügt
da nicht. Zu lange haben Christen über
die Juden geredet. Wir definierten, was
und wie sie waren oder sein sollten. Es

ist jetzt an der Zeit endlich auf sie zu
hören. Und nicht nur auf die Stimmen
zu hören, die uns gefallen, sondern auch
auf die Stimmen, die uns irritieren.

Auschwitz
Nach meiner Meinung ist eine Bedingung

dafür, sich in einen Juden hinein
versetzen zu können, das Unvorstellbare

zu bedenken, das trotzdem
Wirklichkeit geworden ist. Das Unvorstellbare!

Unser Vorstellungsvermögen stösst
hier auf seine Grenze. Und auf eine
Grenze stösst hier, denke ich, auch das

Hören auf das, was Juden selber dazu

sagen. Denn ganz besonders für sie ist
Auschwitz das Unvorstellbare,das trotzdem

Wirklichkeit wurde. Zu schrecklich,

um darüber sprechen zu können.

328



Vielmehr etwas um zu verschweigen -
weil es einem die Stimme verschlägt.

Was ist nun das Unvorstellbare, in
das ich mich mit bestem Willen nicht
eindenken kann? Es ist: im absoluten
Sinn dieses Wortes nicht da sein, nicht
existieren zu dürfen, das <Objekt> eines

Ausrottungsprojekts zu sein, das nicht
eher aufhört, bis der letzte Jude vom
Erdboden verschwunden ist. Das ist
etwas, das in meiner Geschichte nicht
vorkommt, das auch meine Vorfahren
nicht erlebt haben, das auch in meinem
Unbewussten als verdrängte Erinnerung

sogar bei der intensivsten Analyse
nicht gefunden werden kann. Das
Einzige, das ich weiss ist, dass es die
Überlebenden sind, die dieses Unvorstellbare

am eigenen Leibe erfahren müssen.
Die Überlebenden, das sind die Juden,
mit denen wir zu tun haben. Auschwitz
ist für sie das Ende einer Geschichte, die
schon immer von Verachtung, Pogromen

und Deportationen überschattet
war. Ihre Mütter und Väter, ihre Vorfahren

wurden misshandelt und ermordet.
In ihrem Unbewussten hat sich die
Verfolgung als Urerfahrung eingegraben.
Ist es ein Wunder, dass sie für Kritik so
empfindlich sind, ja, überempfindlich
und uns irritieren?

Darf ich also, wenn es um Juden
geht, nicht einfach sagen, was ich denke,

zum Beispiel über das, was Israel den
Palästinensern antut? Ich würde sagen:
Nein, das darf ich in der Tat nicht, nicht
<einfach>, nicht ohne weiteres, was ich
denke.Weil es zu oft passiert, dass, wenn
wir einfach sagen, was wir denken, ehe

man es sich versieht, der Antisemit zum
Vorschein kommt, der in unserem
Unbewussten eingegraben ist. Es ist seine

verborgene und dann doch wieder sich
offenbarende Präsenz, die Juden Angst
macht.

Sekundärer Antisemitismus
Dass es den Antisemiten in uns gibt,
klingt verwegen. Und es ist zu verstehen,

dass diese Behauptung als Beleidi¬

gung gehört wird, eine Antastung der
moralischen Integrität. Aber was sagen
wir denn, wenn wir <einfach) sagen, was
wir von Israel denken? Warum nennen
wir die Aggression Israels gegen die
Palästinenser einen <Holocaust) und
vergleichen wir die Praxis Israels so gerne
mit der Apartheid? Wie kommt jemand
darauf, die von Israel kurzgehaltene
palästinensische Führung als <Judenrab zu
bezeichnen? Und wie kommt eine
linkschristliche Bewegung in Flandern auf
die Idee, den Palästinenser zum Gekreuzigten

des Jahres zu ernennen? Möchten
wir vielleicht auf diese Weise die
Erinnerung an die jüdischen Opfer mit der
Täterschaft des jüdischen Staates

ausgleichen? Der Philosoph Theodor Adorno,

deutscher Jude, der überlebte, weil er
in die USA emigrieren konnte, sprach
vom sekundären Antisemitismus): das

Schuldgefühl über das, was den Juden
in unserer, christlichen, zivilisierten,
humanistischen Kultur angetan wurde, zu
löschen, indem hingewiesen wird auf
das, was die Juden inzwischen selber
anderen antun (wie der jüdische Arzt Zwi
Rix formulierte: «Auschwitz werden die
Deutschen uns nie vergeben»).

Sind wir also Antisemitinnen? Ich
denke nicht.Wir sind uns wirklich nicht
bewusst, etwas gegen Juden zu haben.
Wenn es daraufankommt, sind wir auch

Chapatte (Archiv
NW).

^fê

€£

/< 3S=t<-

¦;:-?**-

\ßXft

329



bereit, den Juden zu helfen, natürlich.
Höchstens, dass es uns an dem dafür
erforderlichen Mut fehlte. Nein, wir sind

- das sollen die Juden gut begreifen -
Antizionisten. Das ist etwas ganz
anderes. Denken wir.

Aber ist es das Wichtigste, dass wir
moralisch in Ordnung sind? Es geht
hier nicht um einen moralischen
Defekt. Es geht hier um das kollektiv Un-
bewusste, das sich in uns zu Worte meldet.

Das sorgt dafür, dass wir uns
<versprechen) und das aussprechen, was
<es> in uns denkt. Es ist nicht unbedingt
der explizite Antisemitismus, der Juden

Angst macht. Es sind die obengenannten

Assoziationen, die ihnen zu denken
geben. Denn sie wissen, wer redet, und
dann sind solche Assoziationen, ehe

man es sich versieht, doch wieder
angsterregend. Aber sagt <Eine andere
jüdische Stimme> nicht dasselbe? Und will
sie nicht gerade, dass wir es ihr
nachsagen? Nur, dasselbe sagen kann doch

ganz anders klingen, abhängig davon,
wer es sagt. Sagt die andere jüdische
Stimme: Was Israel tut widerspricht völlig

unserer jüdischen Identität, dann ist
das etwas ganz anderes, als wenn ich
diesen Satz sage. Denn wer bin ich? Keine

jüdische Stimme jedenfalls.Mir sollte
alles daran gelegen sein, dass meine
Stimme von Juden nicht als anti-jüdische

Stimme gehört wird. Denn für
mich lautet das erste Gebot, ein
Christentum zu wollen, vor dem Juden keine
Angst mehr zu haben brauchen.

Die Stimme der Palästinenser
Ich lese das <Kairosdokument>. Ich höre
die Stimme von palästinensischen
Christen, die gegen das Unrecht
protestieren, das ihrem Volk angetan wird.
Dass Juden <etwas> mit diesem Land
haben, darüber wird ein wenig schnell
hinweggeredet. Die Landverheissung wird
gleich als «universeller Auftrag»
definiert. Die Präsenz eines Volkes im Land
ist ausschliesslich die von «christlichen
und muslimischen Palästinensern»,und

diese Präsenz ist «kein Zufall, sondern
tief in der Geschichte und Geographie
dieses Landes verwurzelt, so wie jedes
Volk (ausser den Juden offenbar,
Anmerkung des Autors) mit dem Land
verbunden ist, in dem es lebt». Die
Möglichkeit eines jüdischen Staates wird
grundsätzlich verworfen: «Der Versuch,
den Staat zu einem religiösen -
jüdischen oder islamischen - Staat zu
machen, nimmt ihm seine Bewegungsfreiheit,

zwängt ihn in enge Grenzen und
verwandelt ihn in einen Staat, der
Diskriminierung und Ausgrenzung praktiziert

und die einen Bürgerinnen und
Bürger gegenüber den anderen privilegiert.»

Und der Name des Dokuments,
Kafrosdokument, setzt Israel mit dem
Apartheidstaat Südafrikas gleich. Man
könnte das als einen Aufruf lesen, die
<Apartheid) zwischen Israel und Palästina

auf Dauer aufzuheben und damit
als einen Vorbehalt gegenüber der
Anerkennung des jüdischen Staates.

Aber durch dies alles hindurch höre
ich eine Stimme, die gehört werden
muss - die Stimme des palästinensischen

Leidens, das danach schreit, dass

ihm Recht getan wird. Diese Stimme
darf nicht auf taube Ohren stossen.
Diese Stimme muss eine Antwort
bekommen.

Aber diese Antwort braucht den Ton
des Dokuments nicht zu wiederholen.
Das ist in meinen Augen in der Erläuterung

der niederländischen Übersetzung
zu häufig der Fall, eine Erläuterung, die
offensichtlich von Niederländern
geschrieben wurde. Sie dient dazu, die

wichtigsten Ideen und Argumente des

Dokuments näher zu erklären, in Rücksicht

auf den niederländischen Kontext.
Wahrscheinlich wird deshalb zweimal
der Holocaust genannt (im Dokument
selber wird er überhaupt nichterwähnt).
Das erste Mal geht es um die Ursachen,
die dazu führen, dass die Tatsachen (was
Israel den Palästinensern antut und
angetan hat) nicht ins Bewusstsein der
internationalen Gemeinschaft durchdrin-

330



gen. In Europa spielt «die Vergangenheit
des Holocausts und das schlechte
Gewissen eine wichtige Rolle». Das zweite
Mal geht es um das schreckliche
Unrecht, das die Gründung des Staates
Israel für die Palästinenserinnen bedeutete.

Es wird zu bedenken gegeben, dass

ihre Vertreibung «grösstenteils die Folge

der Judenverfolgung in Europa» war.
Nun sind das beides keine unsinnigen

Behauptungen. Der <Holocaust)
wird tatsächlich benutzt, um jede Kritik
am Staat Israel zu tabuisieren. Und
wenn es in Europa keine Judenverfolgung

gegeben hätte, wäre der Staat Israel

wahrscheinlich gar nicht gegründet
worden. Nur, es wird bedenklich, wenn
mit keinem Wort gesagt wird, was die
Schoa vor allem gewesen ist: der Mord
an sechs Millionen Jüdinnen und Juden
und das ernstgemeinte Vorhaben sie alle,

bis zum letzten Juden, auszurotten.
Wenn das verschwiegen wird, dann
haben die Juden allen Grund Angst zu
haben. Angst, dass ihr grosses Trauma
zugunsten des palästinensischen Leids

bagatellisiert wird. Denn dann hört man
doch vor allem, dass es die Juden mit
<ihrem) Holocaust sind, die uns das

schlechte Gewissen besorgen, das uns
davon abhält, uns <einfach) mit den
Palästinensern zu solidarisieren. Und
damit wird den Palästinensern - und indirekt

auch uns - die Möglichkeit geboten,
mit einem guten Gewissen die
Judenverfolgung ad acta zu legen, als eine
Sache, die uns nichts angeht.

Der Deutlichkeit halber: Ich stehe

einer Verbundenheit mit den Juden, die
mit einer biblizistischen Israel-Theologie

die expansionistische Politik der
heutigen israelischen Regierung christlich

legitimiert, mindestens so argwöhnisch

gegenüber. Wenn die <Christen für
Israel) die Palästinenser zu <Beisassen)

ohne Recht auf einen eigenen Staat
erklären, von denen verlangt werden
kann, «die Gebote Gottes zu respektieren»,

dann würde ich als Jude es mit der

Angst zu tun bekommen. Denn wo blie¬

ben die Juden, wenn sie <Beisassen ohne
Recht auf einen eigenen Staat) wären?
Wenn dies mnaufgebbare Verbundenheit

mit dem Volk Israel) heisst, kann
der betreffende Artikel in der Kirchen-
Verfassung der Protestantischen Kirche
in den Niederlanden (PKN) besser ge
strichen werden.

Versöhnung
Der Schlusssatz des Buches von Johan
Snoek lautet: «Wenn Jude und Palästinenser

das Antlitz des anderen als das

eines Mitmenschen erkennen, dann
wird die Nacht vorbei sein.» Das Antlitz
des Juden ist durch die Schoa gezeichnet.

Das Antlitz des Palästinensers
durch die Nakba (die Katastrophe).
Zwischen Schoa und Nakba gibt es

einen qualitativen Unterschied: Vernichtung

ist etwas anderes als Vertreibung.
Beide gleichzusetzen bedeutete
Auschwitz zu bagatellisieren und zu
banalisieren. Deshalb die Nakba zu leugnen,
bedeutete das reale Leid der
Palästinenserinnen zu verkennen. Der Konflikt

scheint unlösbar. Und er kann nicht
gelöst werden, solange die zwei
Erfahrungen einander gegenüber gestellt
werden - und auch die Unvergleichbarkeit

kann die Lösung nicht sein. Die
einzige Lösung des Konflikts ist Versöhnung.

Und Versöhnung erfordert einen
schmerzhaften Lernprozess: nicht länger

im Spiegel nur das eigene Leid zu
betrachten, sondern auch das Leid des

Anderen zu sehen. Es wird ein Prozess

von langer Dauer sein.
Dass die Politiker, die jetzt das Sagen

haben, diesen Prozess in Gang setzen
werden, ist nicht zu erwarten. Es wäre
schon viel, wenn sie sich zu einer
Realpolitik durchringen würden, die sich
traut, die Ideologie aussen vor zu lassen,
und auf dieser Basis zu einem praktikablen

modus vivendi findet. Politik als

die Kunst des Möglichen. Auf mehr wage

ich im Moment nicht zu hoffen. •

Dick Boer, em.
Professorfür moderne

Kirchengeschichte in
Ams te rda m. D i es e r
Text ist zuerst in der

Zeitschrift Junge
Kirche erschienen.

Der Abdruck erfolgt
mit freundlicher
Genehmigung.
(dboer@xs4all. nl)

331


	Wenn ich ehrlich bin ...

