Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 11

Artikel: Leo Tolstoi und Leonhard Ragaz
Autor: Munch, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christian Miinch

Leo Tolstoi und
Leonhard Ragaz

Vor hundert Jahren starb der berithmte Schriftsteller Leo Tolstoi.
Bereits zu Lebzeiten ein Mythos, hat er nicht nur beriihmte
Russen wie Lenin und Maxim Gorki nachhaltig beeindruckt
und beeinflusst, sondern auch Leonhard Ragaz, den Griinder
der Neuen Wege. «In der Gestalt Tolstois, in der Tragik seines
Lebens und Sterbens», schreibt Ragaz, haben die Worte Jesu,
wie sie in der Bergpredigt enthalten sind, «Fleisch und Blut

angenonnten».

¢ Die Nachricht vom Tode Tolstois auf
der Bahnstation Astapowo im Novem-
ber 1910 erschiitterte vor hundert Jahren
die ganze Welt. «He is dead», lautete die
Schlagzeile in den Extrablittern, und al-
le wussten, von wem die Rede war. Ge-
storben war nicht nur der berithmteste
Schriftsteller seiner Zeit, gestorben war
auch eine moralische Autoritét von welt-
weitem Einfluss. Unzdhlige Menschen
verschiedener Volker, Religionen und
Klassen horten auf die Botschaft, die der
«Weise von Jasnaja Poljana» in seinen
spaten Dichtungen und religidsen
Schriften vermittelte: die Botschaft von
einem diesseitigen Gottesreich als einer
gewalt- und klassenlosen Friedensge-
meinschaft, die Staat und institutionali-
sierte Religion iiberwindet. Seiner Bot-
schaft entsprach die erschiitternde Art
und Weise, wie der 82-jidhrige Graf ge-
storben war: als Passagier der zweiten
Klasse nach dramatischer Flucht vom
Herrengut Jasnaja Poljana. In dieser
Flucht sahen viele den heroischen letz-
ten Schritt der Christusnachfolge und
schrieben Tolstois Tod eine symbolische
Bedeutung zu. So etwa Stefan Zweig, der
das Ereignis zu den Sternstunden der
Menschheit zéhlte und als «Flucht zu
Gott» betitelte.

Die Nachricht vom Tode Tolstois er-
schiitterte auch Leonhard Ragaz. Im De-
zember 1910 verdflentlichte er in den
Neuen Wegen einen Artikel, in dem er
das Ereignis als Zeichen der angebro-
chenen Gotteszeit deutete: «wie man im
Einzelnen von Tolstois Botschaft den-
ken moge», schreibt Ragaz, «man wird
gestehen miissen, dass diese Gestalt den
Beginn einer neuen Lebensperiode der
Menschheit bezeichnete [...]. Und nun
ist er auf eine Weise von hinnen gegan-
gen, die zum Grossartigsten und Er-
schiitterndsten gehért, was die ganze
Menschengeschichte uns berichtet. [...]
Dieser zweiundachzigjahrige Mann
macht sich auf, um noch am Rande des
Grabes in letzter Gewaltanstrengung
dasIdeal zu erreichen, das Ideal leben zu

314



konnen, das ersehnte, so schmerzlich
geliebte Ideal; aus aller Umklammerung
des Endlichen flieht er zum Ewigen und
im Tod bricht die Ewigkeit iiber ihn he-
rein. Welch ein grosser Schluss eines
groflen Lebens!»!

In Tolstois Tod sah Ragaz ein «Sym-
bol fiir unser ganzes Geschlecht», ein
Hoffnungszeichen dafiir, dass mit der
Christenheit geschehen kann, was mit
dem russischen Grafen geschehen ist:
dass die Macht des Ewigen sie aus der
Umklammerung der Welt herausreissen
wird — «dem Ideal entgegen, freilich
nicht zum Tode, sondern zum Leben, zu
neuem Leben!»* Vom symbolhaften To-
de Tolstois war der 42-jihrige Theolo-
gieprofessor derart beeindruckt, dass er
immer wieder Bezug daraufnahm. Noch
kurz vor seinem Tod im Jahr 1945 schrieb
Ragaz: «Welch ein Aufsehen erregte ein
Tolstoi, als ein Graf, ein Millionir, ein
weltberithmter Schriftsteller plétzlich
all das aufgab um Christi willen!»’ Mit
seiner Flucht aus Jasnaja Poljana war
Tolstoi endgiiltig zu einem Vorbild des
Biindner Theologen geworden.

Tolstoi als ein Hauptelement der
geistigen Existenz von Ragaz

Als Tolstoi im November 1910 starb, be-
fasste sich Ragaz schon seit Jahren mit
dem Werk des russischen Schriftstellers.
Mit der Tolstoi-Lektiire hatte er um die
Jahrhundertwende begonnen, als er als
Stadtpfarrer in Chur wirkte. Vor dem
Hintergrund seiner Erfahrungen in der
Gefingnisseelsorge, seines Engagements
in der Armenpflege und dem Kampf ge-
gen Prostitution und Alkoholismus las
Ragaz Tolstois Roman Auferstehung. Am
3. Mai 1900 schreibt er an den Theologen
Paul Wilhelm Schmiedel: «Tolstois <Auf-
erstehung ist gross, es ist die Predigt fiir
unsere Zeit.»* Die Tolstoi-Lektiire be-
stirkte den Biindner Pfarrer in seiner
Wendung zum Sozialismus, die er nach
dem Wechsel an das Basler Miinster
vollzog.Im Jahr 1903, als er zum Fiirspre-
cher der streikenden Arbeiter geworden

war, erlebte Ragaz das entscheidende
«Zusammentreffen mit Tolstoi»: Er las
dessen Traktat Das Reich Gottes ist in
Euch, dasihn - dhnlich wie Marx’ Kapital
— beeindruckte, ja erschiitterte. «Der
Eindruck», schreibt er in Mein Weg, «war
umso gewaltiger, als hier, zu meiner
grossen Uberraschung, all die revolutio-
niren Gedanken ausgesprochen waren,
die schon lange, als radikale Ketzerei, in
mir gearbeitet hatten.» «Tolstoi ist danny,
schreibt er weiter, «ein Hauptelement
meiner geistigen Existenz geworden. All-
seitig und immer aufs neue habe ich
mich mitihm bekannt gemacht und aus-
einandergesetzt, bis auf diesen Tag».5

Einen ersten Niederschlag fand Ra-
gaz’ Tolstoi-Lektiire im Buch Du sollst
(1903), das ein Teilkapitel iiber den Rus-
sen enthilt. Darin wird der Grafvon Jas-
naja Poljana als «Prophet» gewiirdigt -
als «einer, der unserer Zeit ein Wort
Gottes zu sagen hat».® Ragaz interessier-
te sich dabei weniger fiir die Person Tol-
stois als vielmehr fiir die Geistesstrd-
mung, die mit dem Namen des Russen
verbunden war. Ahnlich wie Naumann
in den Briefen iiber Religion (1903) be-
trachtete er «Tolstoi» als Zeichen der
Zeit, als Idee und als Prinzip. In diesem
Sinne hielt er Tolstoi fiir den Propheten
des «neuerwachten Liebesdranges» und
stellte ihn dem Positivisten Comte und
dem Individualisten Friedrich Nietzsche
gegeniiber. In Tolstois Beichte, die er zu
den «unverginglichen Offenbarungen
der Menschenseele» zihlte, sah er ein
Zeugnis der Sehnsucht des modernen
Menschen - einer Sehnsucht, die sich
in der Abkehr von Kulturlirm und Ma-
terialismus und in der Suche nach dem
Heiligen dusserte. Es war dieselbe Sehn-
sucht, die Ragaz bei der sozialen Bewe-
gung wahrnahm und die, wie er glaubte,
den atheistischen Sozialismus zu einem
religiésen Sozialismus mache.”

Seine Auseinandersetzung mit Tol-
stoi fithrte Ragaz nach der Griindung
der religios-sozialen Bewegung und sei-
ner Berufung nach Ziirich weiter. Durch

315

Leo Tolstoi
{Bild Archiv Neue
Wege)



Tolstois zeugnishaften Tod in Astapowo
erhielt sie eine neue Dimension: Jetzt
war der Russe nicht mehr nur ein Ver-
kiinder des urspriinglichen Evangeli-
ums und der prophetische Reprasentant
einer Zeitrichtung, sondern auch ein
beispielhafter Christusnachfolger, der
die Prinzipien des Evangeliums bis zur
letzten Konsequenz zu verwirklichen
suchte. «In der Gestalt Tolstois, in der
Tragik seines Lebens und Sterbens»,
schreibt Ragaz, haben die Worte Jesu,
wie sie in der Bergpredigt enthalten sind,
«Fleisch und Blut angenommen».*

Die Bewunderung, die Ragaz fiir den
russischen Schriftsteller hegte, teilten
auch andere Exponenten der religios-
sozialen Bewegung: zum Beispiel Jean
Matthieu und Lukas Stiickelberger, die
von 1912 bis 1921 in der Redaktion der
Neuen Wege arbeiteten.® Dass die Religi-
ds-Sozialen in Tolstoi ein Vorbild sahen,
zeigt ein Blick in die Jahrginge 1910-
1930 der Neuen Wege: Hier finden sich
nicht nur einige Artikel iiber den russi-
schen Grafen, sondern auch Uberset-
zungen kiirzerer Werke von ihm (so et-
wa der Dialog Der Durchreisende und
der Bauer, die Rede Du sollst nicht toten,
ein Brief zur Kriegsfrage, Ausschnitte
aus den Tagebiichern und zahlreiche
Aphorismen).*® Zu den Bewunderern
Tolstois gehdrten ferner Karl Barth und
Emil Blum, die in ihren jiingeren Jahren
an der religids-sozialen Bewegung teil-
nahmen. Wihrend Ersterer in seinen
Predigten wiederholt auf Tolstoi rekur-
rierte,” schrieb Letzterer eine ganze Mo-
nografie iiber den Russen.”

Nach dem Ausbruch des Ersten Welt-
kriegs verfolgte Ragaz einen anarcho-
pazifistischen Kurs, der dem Tolstoi-
schen Prinzip der Gewaltlosigkeit
Impulse verdankte. Ohne einem absolu-
ten Pazifismus zu huldigen, trat er fiir
die Militardienstverweigerung (aus Ge-
wissensgriinden) ein und stand in en-
ger Verbindung mit den Tolstoianern
Walentin Bulgakow und Pawel Birju-
kow.? Letzterer hatte in Onex bei Genf

ein tolstoianisches Zentrum errichtet,
war Schweizer geworden und steuerte
Aufsitze fiir die Neuen Wege beit Zur
selben Zeit begegnete Ragaz den russi-
schen Revolutionaren, die damals in Zii-
rich lebten. Er lernte Leo Trotzki kennen,
der sich spiter in seiner Autobiografie
anerkennend iiber ihn dusserte.” Zu Le-
nin dagegen, der die Religios-Sozialen
als «weinerliche Sozialpfaften» abstem-
pelte,® bewahrte er Distanz. Im Gewalt-
glauben der Bolschewisten sah Ragaz ei-
nen Abfall vom wahren Sozialismus und
nach der Oktoberrevolution stellte er
dem Prinzip «Lenin» das Prinzip «Tols-
toi» gegeniiber.

Im Prinzip «Tolstoi» sah Ragaz nun-
mehr eine Form der Christusnachfolge,
die auf das Geistige, Absolute zielt und
sich unmittelbar auf die personliche Exi-
stenz auswirkt. Im Zeichen des Geisti-
gen, Absoluten miisse, nach Ragaz, auch
der soziale und politische Kampfstehen,
der es mit dem Materiellen, Relativen zu
tun hat und auf eine bessere Gerechtig-
keit in den gesellschaftlichen Strukturen
hinwirkt. In diesem Sinne unterschied
Ragaz zwischen den Prinzipien «Tol-
stoi» und «Marx» (oder «Lenin»). Dazu
schreibt er: «Das Problem «Marx> (oder
Lenin>) und «Tolstoi> steht auch bei mir
im Mittelpunkt meines eigenen Lebens-
problems. Rein statisch-systematisch ist
es wohl schwer zu losen, aber vielleicht
genetisch-dynamisch. Wenigstens ist
das meine Losung. <Marx> geht sozusa-
gen voraus, er ist nétig, so lange <Tolstoi»
noch nicht gilt. Anders gesagt: unter
dem Gesichtspunkt der Okonomie Got-
tes scheint mir heute der Sozialismus
{als Kollektivismus) notwendig, aber
sein letztes Wort ist die Nachfolge Chris-
ti. Bildlich ausgedriickt: Der Sozialismus
ist nicht das Fundament, aber das Ge-
mauer, der Giebel aber ist die Berg-
predigt, vielleicht besser: der Kollekti-
vismus ist das Tiefland, in dem es doch
zuletzt nicht Leben und Fruchtbarkeit
geben konnte, wenn nicht aus den Hé-
hen Quellen und Fliisse stromen; diese

316



Hohen aber bedeutet das Neue Testa-
ment.»*”

Hatte Ragaz den Namen «Tolstoi»
wihrend des Krieges mit dem Antimili-
tarismus verkniipft, so verband er ihn
jetzt mit einer Form der Christusnach-
folge, die auf die Anderung des eigenen
Lebensstils drangt. Das Beispiel des rus-
sischen Grafen, der dem Reichtum ent-
sagte und wie ein einfacher Bauer zu le-
ben versuchte, stand Ragaz vor Augen,
als er 1921 von seiner Professur zuriick-
trat und mit seiner Familie vom Ziirich-
berg ins Aussersihl zog.**

In seiner Zeit als Alleinredaktor der
Neuen Wege scheint Ragaz etwas Di-
stanz zu Tolstoi gewonnen zu haben, zu-
mindest zu einzelnen Aspekten der Tol-
stoischen Lehre und zu einem dogma-
tischen Verstindnis von ihr. Schon seine
Befiirwortung des Volkerbundes stand,
streng genommen,im Widerspruchzum
Anarchismus des Russen. Doch obwohl
Ragaz den Anarchismus als Dogma ab-
lehnte, wiirdigte er ihn als Prinzip. Er sah
darin einen Bestandteil seines Denkens
und Wesens, der im Laufe der Zeit im-
mer starker geworden war. Im Jahr 1935
schreibt er in den Neuen Wegen: «Nach
meiner innersten Neigung bin ich mehr
Anarchist, religiéser Anarchist im Sinne
Tolstois».> Und in seinem Spétwerk Die
Botschaft vom Reiche Gottes (1941), in
dem er den «Anarchismus des Reiches
Gottes» erlduterte, empfahl er seinen Le-
serlnnen die Lektiire von Tolstois Das
Reich Gottes ist in Euch® — jenes Buches,
das ihn einst so gepackt hatte und mit
dem seine tiefere Auseinandersetzung
mit dem «gewaltigen Russen» begonnen
hatte.

Ubereinstimmung und Differenz

Im Leben und Denken von Leonhard
Ragaz spielte Tolstoi, wie gezeigt worden
ist, einesignifikante Rolle. Entsprechend
héufig bezieht sich der Biindner Theolo-
ge in seinem umfangreichen publizis-
tischen Schaffen auf Tolstoi. Viele Zeilen
hat er dem russischen Schriftsteller ge-

widmet, ja dessen Weltanschauung im
Sommersemester 1918 sogar zum Thema
einer akademischen Veranstaltung ge-
macht. Worin aber stimmte Ragaz ge-
nau mit Tolstoi ilberein? Und wogegen
grenzte er sich ab?

Wenn Ragaz zuweilen auch als Tol-
stoianer bezeichnet wurde,” so zihlte er
sich jedenfalls nicht dazu. Mit dem Aus-
druck «Tolstoianer» verband er Namen
wie Wladimir Tschertkow?* und Martin
Schulz®, von deren dogmatischen Hal-
tung er sich distanzierte. Dazu schreibt
er: «Mir scheint iiberhaupt bei den Jiin-
gern Tolstois «ach dem Fleische> sich
das tragische Schicksal solcher Jiinger-
schaft [zu erneuern]: das Stehenbleiben
bei einer bestimmten Phase im Leben
des Meisters».>® Ragaz war der Ansicht,
dass Tolstois lebenslange religiose Suche,
die unauthérlich in Bewegung war, sich
nicht in ein doktrinares System pressen
lasse. Auch war er sich bewusst, dass Tol-
stoi als religioser Denker immer zu-
gleich Kiinstler blieb. Als solcher, meinte
Ragaz, liege seine Starke nichtin der Ab-
straktion, sondern in der Anschauung,
weshalb seine Begriffe oft unklar seien.”
Unter diesen Pramissen war Ragaz Ver-
hiltnis zu Tolstoi nicht das eines Jiingers
zum Meister. Er teilte mit ihm zwar eini-
ge Grundthesen, entwickelte diese aber
oft anders oder modifizierte sie.

Wenn Ragaz als Tolstoianer bezeich-
net wurde, so geschah dies meist auf-
grund seines Antimilitarismus und sei-
nes Eintretens fiir die Dienstverweige-
rung. Doch riickte dieser Aspekt erst
wihrend des Weltkriegs in den Vorder-
grund. Ragaz «Zusammentreffen mit
Tolstoi» erfolgte nicht iiber den Begrift
des «Nichtwiderstehens», sondern aus
einer umfassenderen Sicht der Dinge. In
einem Aufsatz, den er zum hundertsten
Geburtstag Tolstois (1928) in den Neuen
Wegen publizierte, fasste Ragaz die ge-
meinsamen Positionen zusammen: «Die
Wahrheit, die er auf einzigartige Weise
verkiindigt hat», schreibt Ragaz iiber
Tolstoi, liege darin, «dass das Reich

317



Leonhard Ragaz 1945
(Bild aus:«Fiir die
Freiheit des Wortes»).

Christi der Umsturz unserer Welt ist, die
revolutionirste aller Revolutionen, sie
dringt vor. Sie dringt in den Staat, in die
Kirchen, in die Schulen ein — allen Sperr-
massregeln zum Trotz. Sie stiirzt die
grossen Gotzen, zu denen Staat, Kirche,
Kunst, Wissenschaft, Bildung, Kultur, Zi-
vilisation geworden sind. Sie setzt an
Stelle des Staats-Gotzen die auf die er-
loste Arbeit und eine briiderliche Ge-
rechtigkeit gegriindete freie Volks- und
Vélkergemeinschaft; sie setzt an Stelle
einer entarteten Zivilisation, die sich
Kultur nennt, ein neues Leben aus Gott,
das zugleich erloste Natur ist; sie setzt an
Stelle des Tieres den Menschen, an Stel-
le des Schwertes das Kreuz, an Stelle des
Staatsbiirgers das Gotteskind, an Stelle
der Maschine die Seele; sie setzt an Stel-
le einer dem Mammon und der Sinn-
lichkeit verkauften Wissenschaft und
Kunst eine aus der Gotteserkenntnis
fliessende neue Art, die Wirklichkeit zu
schauen, die zugleich Dienst am Men-
schen wird, und eine kiinstlerische
Schopfung, die ein Evangelium zu sagen
hat, an Stelle des Gotzenlkultes der Tech-
nik aber die Ehrfurcht vor dem Heilig-
tum des Menschen und der Natur; sie
setzt an Stelle der Kirche die Gemeinde
der Jiinger und an Stelle des luziferi-
schen Hochmutes die evangelische De-
mut des Menschen vor dem Menschen,
an Stelle des romischen Gesetzes die
Bergpredigt Jesu — als Erfilllung der
zehn Gebote —und an Stelle des allmich-
tigen Verlangens nach Besitz die Angst
der Seele vor ihm, jenes Leben aus Gott,
das paradox Armut heisst.»*

Hier gibt Ragaz die Grundpositionen
der Tolstoischen Weltanschauung tref-
fend wieder. Es waren im Wesentlichen
auch seine Positionen. Sogar in Einzel-
heiten stimmte er mit dem Russen iiber-
ein: Ahnlich wie Tolstoi betonte er zum
Beispiel die Unendlichkeit der Revoluti-
on («Das Reich Gottes ist der ewige
Morgen») und sah in der Bergpredigt
das Ideal formuliert, das nur in der Un-
endlichkeit erreichbar ist, doch annihe-

rungsweise realisiert werden kann.> Zu-
dem teilte er mit dem Russen gewisse
Denkmuster in der Kirchenkritik: Wenn
Ragaz schreibt, dass die Kirche Jesus ans
Kreuz gebracht habe,* so erinnert dieser
Vorwurf an Tolstois Vorstellung von der
Kreuzigung der Lehre Christi.* Auch
Tolstois Aussagen, dass das Christentum
eine gewaltlose Form des Sozialismus
sei* und dass die wahren Glaubigen die
Sozialisten und Anarchisten seien,?
diirften Ragaz gefallen haben.

Am stirksten zeigt sich Tolstois Ein-
fluss aber im Verstandnis der Christus-
nachfolge. Wie oben erldutert, verband
Ragaz den Namen des Russen vor allem
mit diesem Begriff. In Mein Wegschreibt
er, dass ihm in Tolstoi weniger das Reich
Gottes als die Nachfolge Christi entge-
gengetreten sei* Mit dem russischen
Grafen teilte Ragaz die Ansicht, dass die
Nachfolge —als die innere Vervollkomm-
nung des Menschen - ein entschei-
dender Faktor fiir die Errichtung des
Gottesreiches sei.® Dementsprechend
definierte er «Nachfolge» als «die Uber-
nahme des Reiches Gottes, seiner Ver-
heissung und seiner Forderung».* In
seinem Katechismus Die Botschaft vom
Reiche Gottesschreibt Ragaz: «Die Nach-
folge ist das Mittel, durch welches das
Reich Gottes, das ja fiir uns das Reich
Christi ist, kommt. Sie ist eben wesent-
lich der Kampf um das Reich Gottes.»
Ganz im Sinne Tolstois verstand er unter
«Nachfolge» letztlich die Einheit von
Glauben und Handeln und war der An-
sicht, sie lasse sich leicht realisieren.®

Bei allen Ubereinstimmungen und
Analogien bestehen jedoch wesentliche
Differenzen zwischen Ragaz und Tolstoi.
Zunichst betreffen sie deren Vorstellun-
gen vom Reich Gottes. Ein wesentlicher
Unterschied liegt darin, dass Ragaz den
Begrift «Reich Gottes» eschatologisch
deutete: Nach Ragaz ist das Reich Gottes
etwas radikal Neues, das, von Gott her-
kommend, als Gericht iiber die biirger-
liche Kulturwelt mit ihrer sozialen Un-
gerechtigkeit hereinbricht, wihrend es

318



nach Tolstoi in der Seele der Menschen
angelegt ist und von diesen durch Erfiil-
lung des Willens Gottes errichtet wird.
Insofern ist das Reich Gottes nach Ragaz
eine transzendente Realitit, die ins Dies-
seits hereinbricht, wahrend es nach Tol-
stoi von innen heraus, durch die im
Menschen wirkende géttliche Vernunft,
entsteht. In diesem Zusammenhang
machte sich Ragaz konkretere Gedan-
kenzur Verwandlung dersozialen Struk-
turen als Tolstoi, der das Gottesreich
vom Religits-Personalen aus dachte. In
seiner eschatologischen Deutung des
Gottesreiches war Ragaz besonders von
Christoph Blumhardt beeinflusst, mit
dem ihn schliesslich mehr verband als
mit Tolstoi.*

Im eschatologischen Kontext steht
auch Ragaz Verstindnis von Gottes
Handeln in der Geschichte, das bei Tol-
stoi, der zum aufklarerischen Deismus
neigte, keine direkte Entsprechung fand.
Anders als Tolstoi hat Ragaz sein Gottes-
und Christusbild wie auch seine ganze
theologische Konzeption vor dem Hin-
tergrund seiner akademischen Bildung
und Lehrtatigkeitentwickelt. Zwar lehn-
te er, wie Tolstoi, die Form des Dogmas
ab, doch hielter beispielsweise am Inhalt
der Lehre von den zwei Naturen Christi
fest. Tolstois Rationalismus in der Beur-
teilung des Dogmas und des Neuen Tes-
taments wies er zuriick. Genauso wie
Tolstois Haltung zu den wirtschaftlichen
Problemen, zur Kunst und zur sexuellen
Frage.* Und wihrend der Russe den
Sozialismus mit Gewalt und Materialis-
mus assoziierte, hielt Ragaz den Sozialis-
mus im Wesen fiir gewaltlos und fiir kon-
form mit dem Geist des Evangeliums.

Zu Tolstois Lehre vom «Nichtwider-
stehen» schliesslich entwickelte Ragaz,
der sie lange vertrat und mit ihr oft in
Verbindung gebracht wurde, ein immer
skeptischeres Verhdltnis. In Mein Weg
schreibt er dariiber: « Was aber seine [d.i.
Tolstois] Lehre von der Gewaltlosigkeit,
oder besser, dem Nichtwiderstehen, be-
triftt, so habe ich sie fiir einige Zeit an-

genommen und vertreten, wenn auch
nie ganz in seinem Sinne, sie aber nie
doktrindr verstanden und schliesslich
um des passiven und quietistischen Cha-
rakters willen, den sie leicht annehmen
kann, ganz aufgegeben.»*

Im Laufe der Zeit wurde Ragaz hier
zum Umdenken bewogen. In seiner
Reich-Gottes-Konzeption bekam nun
das Recht eine immer grossere Bedeu-
tung, namentlich das Menschenrecht
und das Recht als Schutz gegen die Ge-
walt.#* Tolstois Lehre vom «Nichtwider-
stehen» hat er letztlich als «Irrtum» auf-
gegeben.®

Zeuge der Weltrevolution Christi

Alle Differenzen tun aber der Bedeutung
keinen Abbruch, die Ragaz dem Grafen
von Jasnaja Poljana zuschrieb: die eines
einzigartigen Zeugen der Weltrevoluti-
on Christi. Anldsslich von Tolstois hun-
dertstem Geburtstag schreibt er in den
Neuen Wegen: «von jenem Jasnaja Polja-
na her, von einem ganz unerwarteten
Orte her, [fuhr] aus dem Munde eines
Laien, eines Grafen, Dichters, Schrift-
stellers, der Blitz, der Christus heisst, in
die abendlindische Welt. Schlag auf
Schlag kamen, bald als gewaltige Dich-
tungen, die nicht nur die grossten dieser
Zeit waren, sondern zu den grossten al-
ler Zeiten gehoren, bald als prophetische
Prosaschriften, jene Manifeste der gross-
ten Geistesrevolution, die das Abend-
land seit den Tagen der Apostel erlebt hat
und kiinftig erleben wird, die auch Tol-
stoi nicht macht, von der er aber einer
der gewaltigsten und in mancher Bezie-
hung ein einzigartiger Zeuge ist: der
Revolution der Welt durch Christus. Stau-
nend erfuhr die Welt, dass diese Macht,
das Christentum genannt, die man ge-
wohnt war fiir die festeste Stiitze aller be-
stehenden Ordnungen zu halten, in ih-
rer echten Gestalt ihre grosste Feindin
und die revolutionarste aller Gewalten
sei. [...] Und ebenso unglaublich war die
Entdeckung einer andern Grundwahr-
heit des Neuen Testaments: die Nachfol-

319

Leo Tolstoi (Bild
Archiv Neue Wege).



Christian Mimch ist
Privatdozent fiir
historische Theologie
an der Universitat
Bern. Eine Publikation
mit dem Titel «Tolsioi
als theologischer Den-
ker und Kirchenkriti-
ker» ist in Druck.
(christian.muench@
theol.unibe.ch)

ge Christi — und zwar eine mitten in un-
serer Zeit — die Nachfolge Christi in
Demut, Liebe und Armut.»*

Weiter schreibt Ragaz: «Das ist die
Revolution, die nun kommt: die Revolu-
tion Gottes, die Christus bedeutet, die
Umkehrung und Umstimmung der ver-
weltlichten Welt auf das Reich Gottes
hin, das Bergpredigt und Kreuz offen-
baren. Sie kommt — und mit ihr, darin
als bescheidener Zeuge verschwindend,
auch Leo Tolstoi. Sie kommt: als Mor-
gendammerung Gottes steigt sie iiber ei-
ner mit Blut und Fluch bedeckten Welt
empor und sie wird einst zur Sonne und
zu einem Gottesfriithling werden, nach
ungeheuren Stiirmen! Sie wird zuletzt
auch Lenin iiberwinden - wenn einmal
die Liebe wieder gross wird in der Nach-
folge der Liebe.»* ®

t L. Ragaz, Tolstois Tod, in: NW 1910, 389.

: Ebd.

¢ L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu [1945], Ham-
burg 1971, 38.

+ Leonhard Ragaz in seinen Briefen, hg.v. Ch.
Ragaz, M. Mattmiiller und A. Rich, Bd. 1, Zii-
rich 1966, 141.

s L. Ragaz, Mein Weg, Ziirich 1952, Bd. 2,18. Vgl.
den Tagebucheintrag vom 2.8.1903.

¢ L. Ragaz, Du sollst, Freiburg i.Br./Leipzig
21904, 345

7 Ebd., 38 und 43f.

*L. Ragaz, Jesus, Christentum und Reich Gottes
(1913), in: ders., Weltreich, Religion und Gottes-
herrschaft, Bd. 1, Ziirich w.a. 1922, 114.

# Vgl. ]. Matthieu, Ein Selbstverstidndlicher. Leo
Tolstoi, in: NW 1915, 564-572; L. Stiickelberger,
Bismarck oder Telstoi?, in: NW 1916, 109-121.
© Siche NW 1917, 431-437% s76f, 689-694; NW
1928, 418—421; NW 1929, 227-233.

"K. Barth, Predigten1916, hg.v. H. Schmidt, Zii-
rich 1998, 303f; Predigten 1917 Ziirich 1999,160;
Predigten 1920, Zitrich 2003, 58.

2T Blum, Lea Tolstoi, Schliichtern-Habertshof
1922 (in der 2. Auafl. 1924 mit dem Untertitel
«Sein Ringen um den Sinn des Lebens»).

% Vgl. L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, 24.

“ NW 1915, 511-518; NW 1916, 342-333.

» L.D. Trockij, Moja Zizn. Opyt avtobiografii,
Moskva 1991, 255.

L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, 83 ¥ Leonhard
Ragaz in seinen Briefen, hg.v. Ch. Ragaz, M.
Mattmiiller und A. Rich, Bd. 2, Ziirich 1982, .

® Vgl Leonhard Ragaz in seinen Briefen, Bd. 2,
390, Anm. 2; M. Mattmiller, Leonhard Ragaz
und der religidse Sazialismus, Bd. 2, 47.

¥ Vgl. L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, 70.

> L. Ragaz, Recht und Liebe. Fine Bemerkung,
in: NW 1935, 6oof.

= L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes,
Bern 1942, 15.

2 Vgl. A. Lindt, Leonhard Ragaz. Eine Studie
zur Geschichte und Theologie des religiGsen
Sozialismus, Zollikon 1957, 80, Anm. g.

* Leonhard Ragaz in seinen Briefen, Bd. 2, 390,
Anm. 2.

24Wladimir Tschertkow (1854-1936), Nachlass-
verwalter Tolstois, Herausgeber seiner Werke
und Begriinder des Tolstoianismus.

25 Gustay Martin Walter Schulz (1889-1918),
Buchbinder, Mitarbeiter der Neuen Wege, galt
als Tolstoianer.

¢ Leonhard Ragaz in seinen Briefen, Bd. 2, 389.
% Ebd., 419.

2% L. Ragaz, Leo Tolstoi, in: NW 1928, 403f.

2 Vgl. L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu, 102; L.
Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes, 28
und L.N. Tolstaj, Das Reich Gottes ist inwendig
in Buch, hg. u. ibers. v. R. Lowenfeld, Jena 1911,
Bd. 1, 159; L.N. Tolstoj, Tagebucheintrag vom
31.7.1905: «Nur diejenige Revolution ist frucht-
bar, die man nicht abstellen kann».

*Vgl. L. Ragaz, Was wir van der Kirche halten?,
in: NW 1907, 221. Vgl. auch 1. Ragaz, Die Bot-
schaft vom Reiche Gottes, 10.

#* Vgl. z.B. LN. Tolstoj, Mein Glaube, hg. u.
iibers. v. R. Léwenfeld, Leipzig 1902, 68.

2 Vgl LN. Tolstoj, Tagebucheintrag vom
31.7.1891.

3 Vgl. L.N. Tolstoj, Mein Glaube, 317f.

3 Vgl. L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, 1.

» ¥gl. L.N. Tolstoj, Das Reich Gottes ist inwen-
dig in Euch, Bd. 1, 84.

* L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes,
7 Ebd., 239.

# Vgl ebd., 233.

3 Es ist bemerkenswert, dass der Philosoph
Berdjajew in seiner Autobiographie bekannt
gibt, hinsichtlich der Eschatologie von Ragaz
und Blumhardt beeinflusst worden zu sein
{N.A. Berdjaev, Samopoznanie. Opyt filosofs-
koj avtobiografii, Moskva 1991, 26 0).

+ L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, 18.

+ Ebd.

+ L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes,
21, 34, 69 und L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu,
78-g0.

# L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, 18.

+ L. Ragaz, Leo Tolstoi, 402.

+ Fbd., 404.

320



	Leo Tolstoi und Leonhard Ragaz

