
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 11

Artikel: Leo Tolstoi und Leonhard Ragaz

Autor: Münch, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Münch

Leo Tolstoi und
Leonhard Ragaz

Vor hundert Jahren starb der berühmte Schriftsteller Leo Tolstoi.

Bereits zu Lebzeiten ein Mythos, hat er nicht nur berühmte
Russen wie Lenin und Maxim Gorki nachhaltig beeindruckt
und beeinftusst, sondern auch Leonhard Ragaz, den Gründer
der Neuen Wege. «In der Gestalt Tolstois, in der Tragik seines
Lebens und Sterbens», schreibt Ragaz, haben die Worte Jesu,

wie sie in der Bergpredigt enthalten sind, «Fleisch und Blut
angenommen».

X Die Nachricht vom Tode Tolstois auf
der Bahnstation Astapowo im November

1910 erschütterte vor hundert Jahren
die ganze Welt. «He is dead», lautete die
Schlagzeile in den Extrablättern, und alle

wussten, von wem die Rede war.
Gestorben war nicht nur der berühmteste
Schriftsteller seiner Zeit, gestorben war
auch eine moralische Autoritätvon
weltweitem Einfluss. Unzählige Menschen
verschiedener Völker, Religionen und
Klassen hörten aufdie Botschaft, die der
«Weise von Jasnaja Poljana» in seinen

späten Dichtungen und religiösen
Schriften vermittelte: die Botschaft von
einem diesseitigen Gottesreich als einer
gewalt- und klassenlosen Friedensgemeinschaft,

die Staat und institutionalisierte

Religion überwindet. Semer Bot
schaff entsprach die erschütternde Art
und Weise, wie der 82-jährige Graf
gestorben war: als Passagier der zweiten
Klasse nach dramatischer Flucht vom
Herrengut Jasnaja Poljana. In dieser
Flucht sahen viele den heroischen letzten

Schritt der Christusnachfolge und
schrieben Tolstois Tod eine symbolische
Bedeutung zu. So etwa Stefan Zweig, der
das Ereignis zu den Sternstunden der
Menschheit zählte und als «Flucht zu
Gott» betitelte.

Die Nachricht vom Tode Tolstois
erschütterte auch Leonhard Ragaz. Im
Dezember 1910 veröffentlichte er in den
Neuen Wegen einen Artikel, in dem er
das Ereignis als Zeichen der angebrochenen

Gotteszeit deutete: «wie man im
Einzelnen von Tolstois Botschaft denken

möge», schreibt Ragaz, «man wird
gestehen müssen, dass diese Gestalt den

Beginn einer neuen Lebensperiode der
Menschheit bezeichnete [...]. Und nun
ist er auf eine Weise von hinnen gegangen,

die zum Grossartigsten und
Erschütterndsten gehört, was die ganze
Menschengeschichte uns berichtet. [...]
Dieser zweiundachzigjährige Mann
macht sich auf, um noch am Rande des

Grabes in letzter Gewaltanstrengung
das Ideal zu erreichen, das Ideal leben zu

314



können, das ersehnte, so schmerzlich
geliebte Ideal; aus aller Umklammerung
des Endlichen flieht er zum Ewigen und
im Tod bricht die Ewigkeit über ihn
herein. Welch ein grosser Schluss eines

großen Lebens!»1

In Tolstois Tod sah Ragaz ein «Symbol

für unser ganzes Geschlecht», ein

Hoffnungszeichen dafür, dass mit der
Christenheit geschehen kann, was mit
dem russischen Grafen geschehen ist:
dass die Macht des Ewigen sie aus der
Umklammerung der Welt herausreissen
wird - «dem Ideal entgegen, freilich
nicht zum Tode, sondern zum Leben, zu
neuem Leben!»2 Vom symbolhaften Tode

Tolstois war der 42-jährige
Theologieprofessor derart beeindruckt, dass er
immerwieder Bezug daraufnahm. Noch
kurz vor seinem Tod im Jahr 1945 schrieb

Ragaz: «Welch ein Aufsehen erregte ein
Tolstoi, als ein Graf, ein Millionär, ein
weltberühmter Schriftsteller plötzlich
all das aufgab um Christi willen!»3 Mit
seiner Flucht aus Jasnaja Poljana war
Tolstoi endgültig zu einem Vorbild des

Bündner Theologen geworden.

Tolstoi als ein Hauptelement der

geistigen Existenz von Ragaz
Als Tolstoi im November 1910 starb, be-
fasste sich Ragaz schon seit Jahren mit
dem Werk des russischen Schriftstellers.
Mit der Tolstoi-Lektüre hatte er um die
Jahrhundertwende begonnen, als er als

Stadtpfarrer in Chur wirkte. Vor dem
Hintergrund seiner Erfahrungen in der
Gefängnisseelsorge, seinesEngagements
in der Armenpflege und dem Kampf
gegen Prostitution und Alkoholismus las

Ragaz Tolstois Roman Auferstehung. Am
3. Mai 1900 schreibt er an den Theologen
Paul Wilhelm Schmiedel: «Tolstois <Auf-
erstehung> ist gross, es ist die Predigt für
unsere Zeit.»4 Die Tolstoi-Lektüre
bestärkte den Bündner Pfarrer in seiner
Wendung zum Sozialismus, die er nach
dem Wechsel an das Basler Münster
vollzog. Im Jahr 19 03, als erzum Fürsprecher

der streikenden Arbeiter geworden

war, erlebte Ragaz das entscheidende
«Zusammentreffen mit Tolstoi»: Er las
dessen Traktat Das Reich Gottes ist in
Euch, das ihn - ähnlich wie Marx' Kapital
- beeindruckte, ja erschütterte. «Der
Eindruck», schreibt er in Mein Weg, «war
umso gewaltiger, als hier, zu meiner
grossen Überraschung, all die revolutionären

Gedanken ausgesprochen waren,
die schon lange, als radikale Ketzerei, in
mirgearbeitet hatten.» «Tolstoi istdann»,
schreibt er weiter, «ein Hauptelement
meiner geistigen Existenz geworden.
Allseitig und immer aufs neue habe ich
mich mit ihm bekannt gemacht und
auseinandergesetzt, bis aufdiesen Tag».5

Einen ersten Niederschlag fand
Ragaz' Tolstoi-Lektüre im Buch Du sollst
(1903), das ein Teilkapitel über den Russen

enthält. Darin wird der Grafvon
Jasnaja Poljana als «Prophet» gewürdigt -
als «einer, der unserer Zeit ein Wort
Gottes zu sagen hat».6 Ragaz interessierte

sich dabei weniger für die Person
Tolstois als vielmehr für die Geistesströmung,

die mit dem Namen des Russen
verbunden war. Ähnlich wie Naumann
in den Briefen über Religion (1903) be

trachtete er «Tolstoi» als Zeichen der
Zeit, als Idee und als Prinzip. In diesem
Sinne hielt er Tolstoi für den Propheten
des «neuerwachten Liebesdranges» und
stellte ihn dem Positivisten Comte und
dem Individualisten Friedrich Nietzsche

gegenüber. In Tolstois Beichte, die er zu
den «unvergänglichen Offenbarungen
der Menschenseele» zählte, sah er ein
Zeugnis der Sehnsucht des modernen
Menschen - einer Sehnsucht, die sich
in der Abkehr von Kulturlärm und
Materialismus und in der Suche nach dem

Heiligen äusserte. Es war dieselbe
Sehnsucht, die Ragaz bei der sozialen Bewegung

wahrnahm und die, wie er glaubte,
den atheistischen Sozialismus zu einem
religiösen Sozialismus mache.7

Seine Auseinandersetzung mit Tolstoi

führte Ragaz nach der Gründung
der religiös-sozialen Bewegung und seiner

Berufung nach Zürich weiter. Durch

k

Leo Tolstoi

(Bild Archiv Neue
Wege)

315



Tolstois zeugnishaften Tod in Astapowo
erhielt sie eine neue Dimension: Jetzt

war der Russe nicht mehr nur ein
Verkünder des ursprünglichen Evangeliums

und der prophetische Repräsentant
einer Zeitrichtung, sondern auch ein
beispielhafter Christusnachfolger, der
die Prinzipien des Evangeliums bis zur
letzten Konsequenz zu verwirklichen
suchte. «In der Gestalt Tolstois, in der

Tragik seines Lebens und Sterbens»,
schreibt Ragaz, haben die Worte Jesu,

wie sie in der Bergpredigtenthalten sind,
«Fleisch und Blut angenommen».8

Die Bewunderung, die Ragaz für den
russischen Schriftsteller hegte, teilten
auch andere Exponenten der
religiössozialen Bewegung: zum Beispiel Jean

Matthieu und Lukas Stückelberger, die
von 1912 bis 1921 in der Redaktion der
Neuen Wege arbeiteten.9 Dass die
Religiös-Sozialen in Tolstoi ein Vorbild sahen,

zeigt ein Blick in die Jahrgänge 1910-
1930 der Neuen Wege: Hier finden sich
nicht nur einige Artikel über den
russischen Grafen, sondern auch Übersetzungen

kürzerer Werke von ihm (so
etwa der Dialog Der Durchreisende und
derBauer, die Rede Du sollst nicht töten,
ein Brief zur Kriegsfrage, Ausschnitte
aus den Tagebüchern und zahlreiche
Aphorismen).10 Zu den Bewunderern
Tolstois gehörten ferner Karl Barth und
Emil Blum, die in ihren jüngeren Jahren
an der religiös-sozialen Bewegung
teilnahmen. Während Ersterer in seinen
Predigten wiederholt auf Tolstoi
rekurrierte,11 schrieb Letzterer eine ganze
Monografie über den Russen.12

Nach dem Ausbruch des Ersten
Weltkriegs verfolgte Ragaz einen anarcho-
pazifistischen Kurs, der dem Tolstoi-
schen Prinzip der Gewaltlosigkeit
Impulse verdankte. Ohne einem absoluten

Pazifismus zu huldigen, trat er für
die Militärdienstverweigerung (aus
Gewissensgründen) ein und stand in
enger Verbindung mit den Tolstoianern
Walentin Bulgakow und Pawel Birju-
kow.13 Letzterer hatte in Onex bei Genf

ein tolstoianisches Zentrum errichtet,
war Schweizer geworden und steuerte
Aufsätze für die Neuen Wege bei.14 Zur
selben Zeit begegnete Ragaz den
russischen Revolutionären, die damals in
Zürich lebten. Er lernte Leo Trotzkikennen,
der sich später in seiner Autobiografie
anerkennend über ihn äusserte.15 Zu
Lenin dagegen, der die Religiös-Sozialen
als «weinerliche Sozialpfaffen» abstempelte,16

bewahrte er Distanz. Im
Gewaltglauben der Bolschewisten sah Ragaz
einen Abfall vom wahren Sozialismus und
nach der Oktoberrevolution stellte er
dem Prinzip «Lenin» das Prinzip «Tolstoi»

gegenüber.
Im Prinzip «Tolstoi» sah Ragaz

nunmehr eine Form der Christusnachfolge,
die auf das Geistige, Absolute zielt und
sich unmittelbar aufdie persönliche
Existenz auswirkt. Im Zeichen des Geistigen,

Absoluten müsse, nach Ragaz, auch
der soziale und politische Kampfstehen,
der es mit dem Materiellen, Relativen zu
tun hat und auf eine bessere Gerechtigkeit

in den gesellschaftlichen Strukturen
hinwirkt. In diesem Sinne unterschied
Ragaz zwischen den Prinzipien «Tolstoi»

und «Marx» (oder «Lenin»). Dazu
schreibt er: «Das Problem <Marx> (oder
<Lenin>) und <Tolstoi> steht auch bei mir
im Mittelpunkt meines eigenen Lebens-
problems. Rein statisch-systematisch ist
es wohl schwer zu lösen, aber vielleicht
genetisch-dynamisch. Wenigstens ist
das meine Lösung. <Marx> geht sozusagen

voraus, er ist nötig, so lange <Tolstoi>

noch nicht gilt. Anders gesagt: unter
dem Gesichtspunkt der Ökonomie Gottes

scheint mir heute der Sozialismus
(als Kollektivismus) notwendig, aber
sein letztes Wort ist die Nachfolge Christi.

Bildlich ausgedrückt: Der Sozialismus
ist nicht das Fundament, aber das

Gemäuer, der Giebel aber ist die
Bergpredigt, vielleicht besser: der Kollektivismus

ist das Tiefland, in dem es doch
zuletzt nicht Leben und Fruchtbarkeit
geben könnte, wenn nicht aus den Höhen

Quellen und Flüsse strömen; diese

316



Höhen aber bedeutet das Neue
Testament.»17

Hatte Ragaz den Namen «Tolstoi»
während des Krieges mit dem Antimilitarismus

verknüpft, so verband er ihn
jetzt mit einer Form der Christusnachfolge,

die auf die Änderung des eigenen
Lebensstils drängt. Das Beispiel des
russischen Grafen, der dem Reichtum
entsagte und wie ein einfacher Bauer zu
leben versuchte, stand Ragaz vor Augen,
als er 1921 von seiner Professur zurücktrat

und mit seiner Familie vom Zürichberg

ins Aussersihl zog.18

In seiner Zeit als Alleinredaktor der
Neuen Wege scheint Ragaz etwas
Distanz zu Tolstoi gewonnen zu haben,
zumindest zu einzelnen Aspekten der Tol-
stoischen Lehre und zu einem dogmatischen

Verständnis von ihr. Schon seine

Befürwortung des Völkerbundes stand,

streng genommen, im Widerspruchzum
Anarchismus des Russen. Doch obwohl
Ragaz den Anarchismus als Dogma
ablehnte, würdigte er ihn als Prinzip. Er sah

darin einen Bestandteil seines Denkens
und Wesens, der im Laufe der Zeit
immer stärker geworden war.19 Im Jahr 1935
schreibt er in den Neuen Wegen: «Nach
meiner innersten Neigung bin ich mehr
Anarchist, religiöser Anarchist im Sinne
Tolstois».20 Und in seinem Spätwerk Die
Botschaft vom Reiche Gottes (1941), in
dem er den «Anarchismus des Reiches
Gottes» erläuterte, empfahl er seinen
Leserinnen die Lektüre von Tolstois Das
Reich Gottes ist in Euch21 - jenes Buches,
das ihn einst so gepackt hatte und mit
dem seine tiefere Auseinandersetzung
mit dem «gewaltigen Russen» begonnen
hatte.

Übereinstimmung und Differenz
Im Leben und Denken von Leonhard
Ragaz spielte Tolstoi, wie gezeigt worden
ist, eine signifikante Rolle. Entsprechend
häufig bezieht sich der Bündner Theologe

in seinem umfangreichen publizistischen

Schaffen aufTolstoi. Viele Zeilen
hat er dem russischen Schriftsteller ge¬

widmet, ja dessen Weltanschauung im
Sommersemester 1918 sogar zum Thema
einer akademischen Veranstaltung
gemacht.22 Worin aber stimmte Ragaz
genau mit Tolstoi überein? Und wogegen
grenzte er sich ab?

Wenn Ragaz zuweilen auch als Tol-
stoianer bezeichnet wurde,23 so zählte er
sich jedenfalls nicht dazu. Mit dem
Ausdruck «Tolstoianer» verband er Namen
wie Wladimir Tschertkow24 und Martin
Schulz25, von deren dogmatischen
Haltung er sich distanzierte. Dazu schreibt
er: «Mir scheint überhaupt bei den
Jüngern Tolstois mach dem Fleische» sich
das tragische Schicksal solcher Jüngerschaft

[zu erneuern]: das Stehenbleiben
bei einer bestimmten Phase im Leben
des Meisters».26 Ragaz war der Ansicht,
dass Tolstois lebenslange religiöse Suche,
die unaufhörlich in Bewegung war, sich
nicht in ein doktrinäres System pressen
lasse. Auch war er sichbewusst, dass Tolstoi

als religiöser Denker immer
zugleich Künstler blieb. Als solcher, meinte
Ragaz, liege seine Stärke nicht in der
Abstraktion, sondern in der Anschauung,
weshalb seine Begriffe oft unklar seien.27

Unter diesen Prämissen war Ragaz'
Verhältnis zu Tolstoi nicht das eines Jüngers
zum Meister. Er teilte mit ihm zwar einige

Grundthesen, entwickelte diese aber
oft anders oder modifizierte sie.

Wenn Ragaz als Tolstoianer bezeichnet

wurde, so geschah dies meist
aufgrund seines Antimilitarismus und seines

Eintretens für die Dienstverweigerung.

Doch rückte dieser Aspekt erst
während des Weltkriegs in den Vordergrund.

Ragaz' «Zusammentreffen mit
Tolstoi» erfolgte nicht über den Begriff
des «Nichtwiderstehens», sondern aus

einer umfassenderen Sicht der Dinge. In
einem Aufsatz, den er zum hundertsten
Geburtstag Tolstois (1928) in den Neuen

Wegen publizierte, fasste Ragaz die
gemeinsamen Positionen zusammen: «Die
Wahrheit, die er auf einzigartige Weise

verkündigt hat», schreibt Ragaz über
Tolstoi, liege darin, «dass das Reich

317



Leonhard Ragaz 1945

(Bild aus:«Für die

Freiheit des Wortes»).

Christi der Umsturz unserer Welt ist, die
revolutionärste aller Revolutionen, sie

dringt vor. Sie dringt in den Staat, in die
Kirchen, in die Schulen ein - allen
Sperrmassregeln zum Trotz. Sie stürzt die

grossen Götzen, zu denen Staat, Kirche,
Kunst, Wissenschaft, Bildung,Kultur,
Zivilisation geworden sind. Sie setzt an
Stelle des Staats-Götzen die auf die
erlöste Arbeit und eine brüderliche
Gerechtigkeit gegründete freie Volks- und
Völkergemeinschaft; sie setzt an Stelle

einer entarteten Zivilisation, die sich
Kultur nennt, ein neues Leben aus Gott,
das zugleich erlöste Natur ist; sie setzt an
Stelle des Tieres den Menschen, an Stelle

des Schwertes das Kreuz, an Stelle des

Staatsbürgers das Gotteskind, an Stelle
der Maschine die Seele; sie setzt an Stelle

einer dem Mammon und der
Sinnlichkeit verkauften Wissenschaft und
Kunst eine aus der Gotteserkenntnis
fliessende neue Art, die Wirklichkeit zu
schauen, die zugleich Dienst am
Menschen wird, und eine künstlerische
Schöpfung, die ein Evangelium zu sagen
hat, an Stelle des Götzenkultes der Technik

aber die Ehrfurcht vor dem Heiligtum

des Menschen und der Natur; sie

setzt an Stelle der Kirche die Gemeinde
der Jünger und an Stelle des luziferi-
schen Hochmutes die evangelische
Demut des Menschen vor dem Menschen,
an Stelle des römischen Gesetzes die

Bergpredigt Jesu - als Erfüllung der
zehn Gebote - und an Stelle des allmächtigen

Verlangens nach Besitz die Angst
der Seele vor ihm, jenes Leben aus Gott,
das paradox Armut heisst.»28

Hier gibt Ragaz die Grundpositionen
der Tolstoischen Weltanschauung
treffend wieder. Es waren im Wesentlichen
auch seine Positionen. Sogar in Einzelheiten

stimmte er mit dem Russen überein:

Ähnlich wie Tolstoi betonte er zum
Beispiel die Unendlichkeit der Revolution

(«Das Reich Gottes ist der ewige
Morgen») und sah in der Bergpredigt
das Ideal formuliert, das nur in der
Unendlichkeit erreichbar ist, doch annähe¬

rungsweise realisiert werden kann.29
Zudem teilte er mit dem Russen gewisse
Denkmuster in der Kirchenkritik: Wenn
Ragaz schreibt, dass die Kirche Jesus ans
Kreuz gebracht habe,30 so erinnert dieser
Vorwurfan Tolstois Vorstellung von der
Kreuzigung der Lehre Christi.31 Auch
Tolstois Aussagen, dass das Christentum
eine gewaltlose Form des Sozialismus
sei32 und dass die wahren Gläubigen die
Sozialisten und Anarchisten seien,33

dürften Ragaz gefallen haben.
Am stärksten zeigt sich Tolstois

Einfluss aber im Verständnis der
Christusnachfolge. Wie oben erläutert, verband
Ragaz den Namen des Russen vor allem
mit diesem Begriff. In Mein Wegschreibt
er, dass ihm in Tolstoi weniger das Reich
Gottes als die Nachfolge Christi
entgegengetreten sei.34 Mit dem russischen
Grafen teilte Ragaz die Ansicht, dass die

Nachfolge - als die innere Vervollkommnung

des Menschen - ein entscheidender

Faktor für die Errichtung des

Gottesreiches sei.35 Dementsprechend
definierte er «Nachfolge» als «die
Übernahme des Reiches Gottes, seiner Ver
heissung und seiner Forderung».36 In
seinem Katechismus Die Botschaft vom
Reiche GottesschreibtRagaz: «Die Nachfolge

ist das Mittel, durch welches das

Reich Gottes, das ja für uns das Reich
Christi ist, kommt. Sie ist eben wesentlich

der Kampf um das Reich Gottes.»37

Ganz im Sinne Tolstois verstand er unter
«Nachfolge» letztlich die Einheit von
Glauben und Handeln und war der
Ansicht, sie lasse sich leicht realisieren.38

Bei allen Übereinstimmungen und
Analogien bestehen jedoch wesentliche
Differenzen zwischen Ragaz und Tolstoi.
Zunächst betreffen sie deren Vorstellungen

vom Reich Gottes. Ein wesentlicher
Unterschied liegt darin, dass Ragaz den

Begriff «Reich Gottes» eschatologisch
deutete: Nach Ragaz ist das Reich Gottes
etwas radikal Neues, das, von Gott
herkommend, als Gericht über die bürgerliche

Kulturwelt mit ihrer sozialen
Ungerechtigkeit hereinbricht, während es

318



nach Tolstoi in der Seele der Menschen
angelegt ist und von diesen durch Erfüllung

des Willens Gottes errichtet wird.
Insofern ist das Reich Gottes nach Ragaz
eine transzendente Realität, die ins Diesseits

hereinbricht, während es nach Tolstoi

von innen heraus, durch die im
Menschen wirkende göttliche Vernunft,
entsteht. In diesem Zusammenhang
machte sich Ragaz konkretere Gedanken

zurVerwandlungdersozialen Strukturen

als Tolstoi, der das Gottesreich
vom Religiös-Personalen aus dachte. In
seiner eschatologischen Deutung des

Gottesreiches war Ragaz besonders von
Christoph Blumhardt beeinflusst, mit
dem ihn schliesslich mehr verband als

mit Tolstoi.39

Im eschatologischen Kontext steht
auch Ragaz' Verständnis von Gottes
Handeln in der Geschichte, das bei
Tolstoi, der zum aufklärerischen Deismus
neigte, keine direkte Entsprechung fand.
Anders als Tolstoi hat Ragaz sein Gottes-
und Christusbild wie auch seine ganze
theologische Konzeption vor dem
Hintergrund seiner akademischen Bildung
und Lehrtätigkeitentwickelt. Zwar lehnte

er, wie Tolstoi, die Form des Dogmas
ab, doch hielt erbeispielsweise am Inhalt
der Lehre von den zwei Naturen Christi
fest. Tolstois Rationalismus in der
Beurteilung des Dogmas und des Neuen
Testaments wies er zurück. Genauso wie
Tolstois Haltung zu den wirtschaftlichen
Problemen, zur Kunst und zur sexuellen
Frage.40 Und während der Russe den
Sozialismus mit Gewalt und Materialismus

assoziierte, hielt Ragaz den Sozialismus

im Wesen für gewaltlos und für
konform mit dem Geist des Evangeliums.

Zu Tolstois Lehre vom «Nichtwiderstehen»

schliesslich entwickelte Ragaz,
der sie lange vertrat und mit ihr oft in
Verbindung gebracht wurde, ein immer
skeptischeres Verhältnis. In Mein Weg
schreibt er darüber: «Was aber seine [d.i.
Tolstois] Lehre von der Gewaltlosigkeit,
oder besser, dem Nichtwiderstehen,
betrifft, so habe ich sie für einige Zeit an¬

genommen und vertreten, wenn auch
nie ganz in seinem Sinne, sie aber nie
doktrinär verstanden und schliesslich

um des passiven und quietistischen
Charakters willen, den sie leicht annehmen
kann, ganz aufgegeben.»41

Im Laufe der Zeit wurde Ragaz hier
zum Umdenken bewogen. In seiner
Reich-Gottes-Konzeption bekam nun
das Recht eine immer grössere Bedeutung,

namentlich das Menschenrecht
und das Recht als Schutz gegen die
Gewalt.42 Tolstois Lehre vom «Nichtwiderstehen»

hat er letztlich als «Irrtum»
aufgegeben.43

Zeuge der Weltrevolution Christi
Alle Differenzen tun aber der Bedeutung
keinen Abbruch, die Ragaz dem Grafen

von Jasnaja Poljana zuschrieb: die eines

einzigartigen Zeugen der Weltrevolution
Christi. Anlässlich von Tolstois

hundertstem Geburtstag schreibt er in den
Neuen Wegen: «von jenem Jasnaja Poljana

her, von einem ganz unerwarteten
Orte her, [fuhr] aus dem Munde eines

Laien, eines Grafen, Dichters,
Schriftstellers, der Blitz, der Christus heisst, in
die abendländische Welt. Schlag auf
Schlag kamen, bald als gewaltige
Dichtungen, die nicht nur die grössten dieser
Zeit waren, sondern zu den grössten
aller Zeiten gehören, bald als prophetische
Prosaschriften, jene Manifeste der grössten

Geistesrevolution, die das Abendland

seit den Tagen der Apostel erlebt hat
und künftig erleben wird, die auch Tolstoi

nicht macht, von der er aber einer
der gewaltigsten und in mancher Beziehung

ein einzigartiger Zeuge ist: der
Revolution der Weltdurch Christus.
Staunend erfuhr die Welt, dass diese Macht,
das Christentum genannt, die man
gewohnt war für die festeste Stütze aller
bestehenden Ordnungen zu halten, in
ihrer echten Gestalt ihre grösste Feindin
und die revolutionärste aller Gewalten
sei. [...] Und ebenso unglaublich war die

Entdeckung einer andern Grundwahrheit

des Neuen Testaments: die Nachfol-

IJj.i

Leo Tolstoi (Bild
Archiv Neue Wege).

319



Christian Münch ist
Privatdozent für
historische Theologie

an der Universität
Bern. Eine Publikation
mit dem Titel «Tolstoi
als theologischer
Denkerund Kirchenkritiker»

ist in Druck,
(christian. muench@

theol.unibe.ch)

ge Christi - und zwar eine mitten in
unserer Zeit - die Nachfolge Christi in
Demut, Liebe und Armut.»44

Weiter schreibt Ragaz: «Das ist die
Revolution, die nun kommt: die Revolution

Gottes, die Christus bedeutet, die

Umkehrung und Umstimmung der
verweltlichten Welt auf das Reich Gottes
hin, das Bergpredigt und Kreuz
offenbaren. Sie kommt - und mit ihr, darin
als bescheidener Zeuge verschwindend,
auch Leo Tolstoi. Sie kommt: als

Morgendämmerung Gottes steigt sie über
einer mit Blut und Fluch bedeckten Welt

empor und sie wird einst zur Sonne und
zu einem Gottesfrühling werden, nach
ungeheuren Stürmen! Sie wird zuletzt
auch Lenin überwinden - wenn einmal
die Liebe wieder gross wird in der Nachfolge

der Liebe.»45 •
1L. Ragaz, Tolstois Tod, in: NW 1910, 389.
2 Ebd.
3 L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu [1945], Hamburg

1971,38.
4 Leonhard Ragaz in seinen Briefen, hg.v. Ch.

Ragaz, M. Mattmüller und A. Rieh, Bd. 1,

Zürich 1966, 141.
5 L. Ragaz, Mein Weg, Zürich 1952, Bd. 2,18. Vgl.
den Tagebucheintrag vom 2.8.1903.
6 L. Ragaz, Du sollst, Freiburg i.Br./Leipzig
21904» 34f-
7 Ebd., 38 und 43f.
8 L. Ragaz, Jesus, Christentum und Reich Gottes
(1913), in: ders., Weltreich, Religion und Gottesherr

schaft, Bd. 1, Zürich u.a. 1922,114.
9 Vgl. J. Matthieu, Ein Selbstverständlicher. Leo
Tolstoi, in: NW 1915, 564-572; L. Stückelberger,
Bismarck oder Tolstoi?, in: NW 1916,109-121.
10 Siehe NW 1917, 431-437, 576f, 689-694; NW
1928, 418-421; NW 1929, 227-233.
11K. Barth, Predigten 1916, hg.v. H. Schmidt,
Zürich 1998,303f; Predigten 1917, Zürich 1999,160;
Predigten 1920, Zürich 2005, 58.
12 E. Blum, Leo Tolstoi, Schlüchtern-Habertshof
1922 (in der 2. Aufl. 1924 mit dem Untertitel
«Sein Ringen um den Sinn des Lebens»).
13 Vgl. L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, 24.
h nw 1915, 511-518; NW 1916, 342-353.
15 L.D. Trockij, Moja zizn. Opyt avtobiografii,
Moskva 1991, 255.
16 L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, 83 ,7 Leonhard
Ragaz in seinen Briefen, hg.v. Ch. Ragaz, M.
Mattmüller und A. Rieh, Bd. 2, Zürich 1982,.

18 Vgl. Leonhard Ragaz in seinen Briefen, Bd. 2,

390, Anm. 2; M. Mattmüller, Leonhard Ragaz
und der religiöse Sozialismus, Bd. 2, 47.
19 Vgl. L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2, 70.
20 L. Ragaz, Recht und Liebe. Eine Bemerkung,
in: NW 1935, 6oof.
21 L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes,
Bern 1942,15.
22 Vgl. A. Lindt, Leonhard Ragaz. Eine Studie

zur Geschichte und Theologie des religiösen
Sozialismus, Zollikon 1957, 80, Anm. 9.
23 Leonhard Ragaz in seinen Briefen, Bd. 2,390,
Anm. 2.
24Wladimir Tschertkow (1854-1936), Nachlass-
verwaiter Tolstois, Herausgeber seiner Werke
und Begründer des Tolstoianismus.

25 Gustav Martin Walter Schulz (1889-1918),
Buchbinder, Mitarbeiter der Neuen Wege, galt
als Tolstoianer.
26 Leonhard Ragaz in seinen Briefen, Bd. 2,389.
27 Ebd., 419.
28 L. Ragaz, Leo Tolstoi, in: NW 1928, 403f.
29 Vgl. L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu, 102; L.

Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes, 28

und L.N. Tolstoj, Das Reich Gottes ist inwendig
in Euch, hg. u. übers, v. R. Löwenfeld, Jena 1911,

Bd. 1, 159; L.N. Tolstoj, Tagebucheintrag vom
31.7.1905: «Nur diejenige Revolution ist fruchtbar,

die man nicht abstellen kann».
30 Vgl. L. Ragaz, Was wirvon der Kirche halten?,
in: NW 1907, 221. Vgl. auch L. Ragaz, Die
Botschaft vom Reiche Gottes, 10.
31 Vgl. z.B. L.N. Tolstoj, Mein Glaube, hg. u.
übers, v. R. Löwenfeld, Leipzig 1902, 68.
32 Vgl. L.N. Tolstoj, Tagebucheintrag vom
317.1891.
33 Vgl. L.N. Tolstoj, Mein Glaube, 317^
34 Vgl. L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2,19.
35 Vgl. L.N. Tolstoj, Das Reich Gottes ist inwendig

in Euch, Bd. 1, 84.
36 L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes,
37 Ebd., 239.
38 Vgl. ebd., 233.
39 Es ist bemerkenswert, dass der Philosoph
Berdjajew in seiner Autobiographie bekannt
gibt, hinsichtlich der Eschatologie von Ragaz
und Blumhardt beeinflusst worden zu sein
(N.A. Berdjaev, Samopoznanie. Opyt filosofs-
koj avtobiografii, Moskva 1991, 260).
40 L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2,18.
41 Ebd.
42 L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes,
21, 34, 69 und L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu,

78-90.
43 L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 2,18.
44 L. Ragaz, Leo Tolstoi, 402.
45 Ebd., 404.

320


	Leo Tolstoi und Leonhard Ragaz

