Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 11

Artikel: Flucht und Verwandlung : zur Dichterin Nelly Sachs
Autor: Keller, Brigit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Brigit Keller

Flucht und Verwandlung

Zur Dichterin Nelly Sachs

Nelly Sachs, der die Schwedische Akademie 1966 — zusammen
mit Josef Agnon - den Nobelpreis zuerkannte, wurde am 10.
Dezember 1891 in Berlin geboren; sie starb am 12. Mai 1970 in
Stockholm. Schweden war ihr seit 1940 zum Zufluchtsland
geworden.

$ Es sind also bereits 40 Jahre vergangen
seit dem Tod dieser Dichterin und 7o
Jahre seit ihrer Flucht nach Schweden.
Zum ersten Mal wird ihr Werk mit einer
Wanderausstellung gewiirdigt. Erofinet
wurde diese im Mairz dieses Jahres im
Jiidischen Museum Berlin: weitere Aus-
stellungsorte sind Stockholm, Ziirich,
Frankfurt, Dortmund. Die Ziircher Aus-
stellung findet vom 15. Dezember 2010
bis zum 27 Februar 2011 im Museum
Strauhof statt.

Esist wichtig, sich an diese Dichterin
zu erinnern. Denn sind die Gedichte
und Texte von Nelly Sachs noch be-
kannt, werden sie noch gelesen? Sind
uns ihre Totenklagen oder die eksta-
tischen Texte heute noch wichtig? Er-
tragen wir ihren Schmerz und die Radi-
kalitét ihrer Sehnsucht? Nelly Sachs hat
den Frieden die «leisestealler Geburten»
genannt und war zutiefst betroffen, dass
nach 1945 das «Spiel» zwischen «Jager
und Gejagt», «Fliichtlingen und Flucht»,
«Opfer und Henker» kein Ende gefun-
den, sondern neue Formen angenom-
men hat. «Sternverdunkelung» ging
und geht weiter. Der Rat von Nelly Sachs
hat nichts an Aktualitit verloren:

«Nicht einschlafen lassen die Blitze

der Trauer

Das Feld des Vergessens.»

Erfreulicherweise ist bei Suhrkamp
eine kommentierte Werkausgabe in vier
Béinden geplant und teilweise bereits er-
schienen. So sind vergriffene Werke
wieder fassbar und werden durch bisher
unverdffentlichte erginzt. Die Ausstel-
lung wie die neue Werkausgabe bieten
Gelegenheit, dieser bedeutenden deut-
schen Dichterin wieder (neu) zubegeg-
nen.

Nelly Sachs floh mit ihrer Mutter Mar-
garete Sachs im Mai 1940 von Berlin
nach Stockholm. Die Flucht gelang so-
zusagen in letzter Minute; denn im Mai
1940, mitten im Krieg, als Norwegen be-
reits von Nazitruppen besetzt war, traf

204



gleichzeitig mit der Einreiseerlaubnis
nach Schweden der Befehl der Gestapo
ein, sich fiir den Abtransport ins Kon-
zentrationslager zu melden. Uber die
Zeit von 1933-1940, eine Zeit der stan-
digen Entwiirdigung, Angst, Verzweif-
lung, hat Nellly Sachs einen Prosatext
geschrieben: «Leben unter Bedrohung».
Daraus einige Satze:

o «Zeit unter Diktat. Wer diktiert? Alle!
Mit Ausnahme derer, die auf dem Rii-
cken liegen wie der Kifer vor dem
Tod.»

o «Es kamen Schritte. Starke Schritte.
Schritte, in denen das Recht sich haus-
lich niedergelassen hatte. Schritte sties-
sen an die Tiir. Sofort sagten sie, die Zeit
gehort uns!»

» «Unter Bedrohung leben: im offnen
Grab verwesen ohne Tod. Das Gehirn
fasst nicht mehr.»

Geschrieben hat Nelly Sachs schon als
junge Frau. Wihrend aber die frithen
Gedichte eher konventionell waren,
brachen die Texte nach der Flucht nach
Schweden wie «Blutstiirze» aus ihr he-
raus. Sie schrieb, um iiberleben, um at-

men zu kénnen. «Und so ist alles, was
ich schreiben muss, wie Atmen. Ich
milsste ersticken, tite ich es nicht.» Sie
hat den Ermordeten des Holocaust
Stimmen verliechen. «Meine Metaphern
sind meine Wunden», hat sie oft betont.
Doch schon im Gedichtband «Sternver-
dunkelung» und in einer immer eige-
neren Sprache hat Nelly Sachs der erfah-
renen Gewalt etwas anderes entgegen-
gesetzt: die Verwandlung der Qual, den
Versuch, den geschindeten Planeten Er-
de zu heilen. Dazu aber musste das
Schwere, Versteinerte «durchschmerzt»
werden.

«An Stelle von Heimat

halte ich die Verwandlungen

der Welt — ».

Nelly Sachs war Jiidin, wurde aber ginz-
lich undogmatisch erzogen. Wie vielen
andern wurde ihr die jiidische Identitat
durch die Naziherrschaft aufgezwun-
gen. Doch fand sie in der hebréischen
Bibel und in der jiidischen Mystik, be-
sonders im Chassidismus, Bestatigung
und Kraftquelle fiir ihr eigenes Lebens-
gefiithl. «Die gekriimmte Linie des Lei-
dens / nachtastend die gottlich entziin-

295

Nelly Sachs, 1960 (Bild
Archiv Neue Wege)



dete Geometrie / des Weltalls / immer
auf der Leuchtspur zu dir...» — so hat di-
ese Dichterin und Mystikerin ihr Leben
verstanden. Zu dieser Haltung und wie
sie sich in ihrer Dichtung zeigt, die fol-
genden Gedanken.

Nelly Sachs betrachtete das furchtbar
Erlebte nicht als sinnlos. Der Ordnung
der Henler setzt sie ihre andere Deu-
tung entgegen. Das Erlittene der Opfer
kann Zerstérungen heilen, Dunkelhei-
ten erhellen. Es wirkt der «Sternver-
dunklung» (so der Titel ihres zweiten
Gedichtbandes von 1949) entgegen und
schaflt neue Sterne:

« Wer weiss, wo die Sterne stehn

in des Schopfers Herrlichkeitsordnung

und wo der Friede beginnt

und ob in der Tragodie der Erde

die blutig gerissene Kieme des Fisches

bestimmt ist,

das Sternbild Marter

mit seinem Rubinrot zu erginzen,

den ersten Buchstaben

der wortlosen Sprache zu schreiben — »

Diese «Sinngebung» hat nie dazu ge-
fithrt, die Verbrechen zu entschuldigen;
das wire ein grobes Missverstindnis.
Aber es gilt, den zugefiigten Schmerz
bewusst auf sich zu nehmen, verharte-
te Situationen zu «durchschmerzens.
Durch-schmerzen istein wichtiges Verb
von Nelly Sachs. Esbedeutet, sichdurchs
Dunkle hindurchzuleiden im Sinne
eines aktiven Vorgangs, um das Dunkle
zu verwandeln und ins Licht durchzu-
stossen oder das Licht gleichsam zu ge-
baren: «nur durchzuleiden die Sterne /
die wollen ans Licht». Durchschmerzen
betrachtete Nelly Sachs als wichtige
Aufgabe. Ein Beispiel aus dem Band
«Flucht und Verwandlung» (1959):

«So muss ich denn aufstehen

und diesen Felsen durchschmerzen

bis ich Staubgeworfene

briutlich Verschieierte

den Seeleneingang fand

wo das immer knospende Samen-

korn

die erste Wunde
ins Geheimnis schldgt.»

In der Bildwelt von Nelly Sachs steht
das Dunkle, Harte, Schwere fiir uner-
16ste Situationen: Licht, Musik, Tanz
verweisen auf einen andern Zustand,
auf das Heile, das «unsichtbare Univer-
sump», das die Dichterin durch ihre
Wortarbeit miterschafft. Dunkelheit
und Nacht waren einst nichts Negatives.
Sternverdunkelung aber ist Nachtma-
chung, ist eine Verkehrung. Und Ver-
kehrungen sind eine grundlegende Er-
fahrung der Schreckenszeit: Der Tod ist
nicht mehr «Gast», sondern «Wirt»; der
Stern nicht mehr leuchtendes Gestirn,
sondern «schwarzangebeizt» und blind;
Kindheit ist nicht mehr Beginn des Le-
bens, sondern Vorbereitung zum Ster-
ben.

Nelly Sachs meint das elementar:
Dunkelheit hat die Menschen befallen,
und das sieht sie in kosmischen Bildern.
Durch den falschen Segen vom «Golem
Tod», dem Massentod, wurde die einst
glinzende und singende Erde zum
«Schrei», zur «Blinden», wurde nacht-
schwarz «unter den Leuchtbildern des
Himmels». Erst durch die Leidensarbeit
wird dieses «Gestirn der Qualen» erlo-
sungsreif werden, dann «o Blinde wirst
du wieder sehn».

Nelly Sachs setzt der Verkehrung Ver-
wandlung entgegen. Schépfung ist
nichts Statisches, sie geht weiter. Durch
den Tod haben alle — Henker wie Opfer
— Teil daran. Sterben (und das unter-
scheidet sie vom Ermordetwerden, vom
falschen Tod) bedeutet, aufgelést zu
werdenin den Verwandlungsstoft, in die
Elemente, die anders gemischt werden.
Nach diesem «echten Tod» sehnt sich
Nelly Sachs: «und ich sehne mich weiss
nach dir / Tod — sei mir kein Stiefvater
mehr - ». Im echten Tod vollzieht sich
die zentrale Verwandlung: Tod bedeutet
vom Staubhaften zum Staublosen zu
werden, vom Dunkeln ins Helle zu kom-

206



men, teilzuhaben am Geheimnis des
«unsichtbaren Universums».

Doch in der Zeit, die es zu leben gilt,
haben die Menschen nach Nelly Sachs
die Aufgabe, an der Verwandlung und
Heilung mitzuarbeiten. Der Weg «von
Tod in Geburt» geschieht nicht automa-
tisch. Liebe ist Gegenkraft zum Ermor-
det Werden, Liebe ist wie Tod eine «ent-
grenzende Kraft». Auch wenn die Zeit
geprigt ist vom schrecklich Erlebten
und von neuen Untaten, auch wenn
viele Menschen wegschauen - oder wie
Nelly Sachs es ausdriickt — «schlafen»,
gibt es die Gegenkraft der Liebe:

«Immer noch Mitternacht auf

diesem Stern

und die Heerscharen des Schiafes.

Nur einige von den grossen Ver-

zweiflern

haben so geliebt,

dass der Nacht Granit aufsprang

vor ihres Blitzes weissschneidendem

Geweih.»

Nelly Sachs war iiberzeugt, an der Erl6-
sung mitwirken zu kénnen. Fiir diese
Hoftnung war das ihr durch Martin Bu-
ber vermittelte Gedankengut des Chas-
sidismus grundlegend. Es geht in der
chassidischen Mystik vor allem um die
Heilung des Alltags- Augenblickes. Eine
kosmische Dimension verbindet sich
mit der konkreten Alltagspraxis. Alles
sollte mit innerer Hingabe, mit Intensi-
tat, mit ekstatischer Begeisterung voll-
zogen werden - und zwar dort, wo wir
gerade jetzt sind. Einzig notwendig ist
die Ausrichtung der Seele auf die Erlo-
sung der Welthin. Dieses Gedankengut
entsprach Nelly Sachs und gab ihr Trost,
Ekstase war ihr im innersten Wesen ver-
traut und ist Grundzug ihrer Dichtung.
Gefragt nach ihrem Dasein antwortete
sie in einem Brief vom 30.12.57:

«Ich lebe, ich atme den Augenblick,
so tief meine Kraft es zulasst. Ich glaube
andie Durchschmerzung, an die Durch-
seelung des Staubesals an eine Tatigkeit,
wozu wir angetreten. Ich glaube an ein

unsichtbares Universum, darin wir un-
ser dunkel Vollbrachtes einzeichnen.
Ich spiire die Energie des Lichtes, die
den Stein in Musik aufbrechen lasst, und
ichleide an meinem Leibe, an der furcht-
baren Pfeilspitze der Sehnsucht...»

Im eingangs zitierten Gedicht aus
«Flucht und Verwandlung» (1959) ldsst
sich die skizzierte Vorstellungswelt von
Nelly Sachs erleben. In der Not, «In der
Flucht», wird die Teilhabe am Prozess
der Verwandlung erfahren. Auch wenn
es hart ist, nur «in der Winde Tuch» ge-
hiillt zu sein, die Entwicklungsschritte
schmerzhaft sind, der Schmetterling
krank ist — wichst gerade dann die Kraft
zu, der verlorenen Heimat etwas Umfas-
sendes entgegen zu setzen:

«An Stelle von Heimat / halte ich die

Verwandlungen der Welt - ». ]

Ausstellung vom 15.
Dezember 2010 bis
zum 27 Februar 2011
im Museum Strauhof
in Ziirich

Ich war ein paar Tage in Spanien,
besuchte die Stidte zwischen Morgen-
land und Abendland: Toledo, Sevilla,
Cordoba, Granada... Wunderschon und
geschichtstrichtig. Immer wieder: die
christlichen Eroberer und Konige, die die
Christianisierung vorantrieben, die
Mauren, die mit ihrer Hochkultur
islamische Gotteshduser von wunder-
barer Stille und Andacht schufen, die
Judenviertel, eng, gebrandmarkt,
zusammengestaucht. Es gab Phasen, wo
das Neben-, das Miteinander gut ging,
Wohlfahrt brachte, ein Aufatmen fiir
alle, und dann wieder das bekannte
Spiel: erobern, niederwerfen, vertreiben,
ausrotten, zerstoren, Untergang fiir alle.
Konnen wir lernen?

Monika Stocker

297




	Flucht und Verwandlung : zur Dichterin Nelly Sachs

