
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 10

Artikel: Josph Ratzinger und Hans Küng : 1968 in Tübingen

Autor: Mieth, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietmar Mieth

Am theologischen Scheideweg:

Joseph Ratzinger
und HansKüng
1968 in Tübingen

Der bekannte Tübinger Theologe und Ethikprofessor Dietmar
Mieth wirft anhand von zwei Texten einen ebenso kenntnis
reichen wie brisanten Blick aufHans Küng und Joseph Ratzinger.

Es sind jene zwei Theologen, die im deutschen Sprachraum
exemplarischfür die konfliktreiche Entwicklung der katholischen

Kirche seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil stehen.

Mieth stellt zwei Beiträge vor, die 1968 zusammen in der
Zeitschrift Attempto in Tübingen erschienen sind und
rückwirkend betrachtet ein einzigartiges Zeitdokument darstellen.
Noch war der Blick auf das Konzil gerichtet, und die beiden

jungen Konzilstheologen Küng und Ratzinger standen im
Rampenlicht.

X Das von Walter Jens im Dezember 19 68

herausgegebene Heft Attempto, 147 Seiten

stark, enthält als Hauptthema knapp
40 doppelspaltige Seiten zur Theologie.
Die Beiträge stammen in der Reihenfolge

von Hans Küng, JosefRatzinger, Jürgen

Moltmann und Herman Diem. Jens
bemerkt dazu in seinem Vorwort:

«Ein theologisches Heft also, aktuell
und profund, so wurde es am 21. Juli
(1968) geplant. DenDiemschen und
den Moltmannschen Bericht hatten wir
uns gesichert, Vorträge, um deren
Manuskripte wir baten; doch nun das Pendant
der Fakultät, die so gut die eine wie die
andere ist... woher es bekommen? Hans

Küng verwies auf einen im Druck
befindlichen Band - ein Essay daraus mit
einer Einleitung für Attempto versehen,
das liess sich wohl hören; Joseph Ratzinger

kündigte Grundsätzliches an - doch
stellte eine Grippe das Unterfangen in
Frage. Und dann, dieser Glücksfall! Ein
Grundsatz-Artikel aus Ratzingers
Feder, Fundament fortwirkender Überlegungen

daneben, kühn in die Lüfte
steigend, eine Rakete, abgefeuert in
helvetischen Marken, nun über Tübingen
kreisend... und in der Redaktion die

Frage auslösend: sollte der Papst kein
Leser von Attempto sein - wie können
wir ihm unsere Zeitschrift zugänglich
machen? Ein Dankden Theologen... ein
solches Gunstgeschick erleben Redakteure

nicht alle zehn Jahre!»
Ohne Zweifel kann man heute der

Eloge von Walter Jens einige prophetische

Züge nicht absprechen. Werfen
wir einen Blick auf die Beiträge von
Joseph Ratzinger und Hans Küng, die
aus heutiger Perspektive und mit dem
Wissen um ihren späteren Werdegang
exemplarische Bedeutung haben.

Josef Ratzinger: «Tendenzen in der
katholischen Theologie der Gegenwart»
Ratzingers Text, als «Überblick» angelegt,

der sowohl «kritisch wie hoffnungsvoll»

sein soll, hat vier Teile: Der erste
beschreibt eine theologische Wende

276



«nach aussen» nach einer von der
katholischen Jugendbewegung geprägten
Wendung zum «Ursprünglichen», zur
christologischen Innerlichkeit, zum
Mysterium bzw. den Grenzen der Vernunft
sowie zur «Liebe zur Kirche». Was

Ratzinger hier voraussetzt, kann ich als

zwölf Jahre (1954-1966) in der Jugendarbeit

Tätiger wohl nachvollziehen,
wenn auch, da ich etwa dreizehn Jahre

jünger bin, die Wende von diesem
Ausgangspunkt zu den mich selbst
prägenden Erfahrungen gehört. Ratzinger
betrachtet diese Wende dialektisch. Es

gilt für ihn, zu «begreifen, dass die heutige

Theologie gerade in ihrer diametral
entgegengesetzten Voraussetzung von
dem Vorangegangen her geprägt und
nur aus dieser Vorgeschichte verständlich

ist. Wandte sich Theologie damals

ganz nach innen, der Mitte des Geheimnisses

zu, so tritt sie heute um so
entschiedener und bewusster nach aussen:
sie will wesentlich «Dialog, vorbehaltloser

und uneingeschränkter Dialog mit
allen anderen Versuchen verstehender

Bewältigung des Wirklichen sein.» Man
wird hier auch an Pauls VI. Antrittsenzyklika

mit dem Generalthema «Dialog»

erinnert. Ratzinger spitzt das

Programm «Glauben und Verstehen» so zu,
«dass der Glaube sich mitunter geradezu

in Verstehen, in Hermeneutik aufzulösen

scheint».

Zuspitzung der Gegensätze
Ratzingers Neigung, Gegensätze zu
pointieren (etwa Naturzuwendung der
Jugendbewegung und Weltzuwendung
als Zuwendung zur technisch machbaren

Utopie), wird schon aus diesen
Zitaten erkennbar. Seine Zwischenbemerkungen

haben einen warnenden
Unterton. Dieser Unterton Ratzingers
stellt gewissermassen einen «basso

continuo», einen Subtext dar, den man
beachten muss, weil es heute oft so
erscheint, als sei der Subtext bald zum
Haupttext Ratzingers geworden. Obwohl
Ratzinger ankündigt, auf «eine Ausei¬

nandersetzung weitgehend» zu verzichten

und «Information» geben will, werden

von ihm doch die folgenden «drei

Hauptthemen des theologischen Bemühens»

in zugespitzter Form präsentiert.
Es geht zunächst um die «Theologie

der Welt», das heisst in Ratzingers Sicht,
um die Wende von der Naturromantik
in die soziale Weltlichkeit. Schon hier
wie im Folgenden tritt der Protagonist
der «Wende» als Gesprächspartner auf:
der frühere Münsteraner Kollege Johann
Baptist Metz. An die Stelle christologi-
scher Ursprungslehre tritt das an Friedrich

Gogarten angelehnte teleologische
Geschichtsbild mitsamt der Erklärung

,**-v ^

der «Säkularisierung» als «Vollzug der
christlichen Geschichtstendenz». Welt
wird nicht «heimgeholt», sondern freigesetzt.

Die Neuzeit sei christlicher, weil
weltlicher. Verweltlichung sei Verchrist-
lichung. Man merkt die Pointierung.
Teleologie verändert die Eschatologie.
Hoffnung wird zum Zentralbegriff.

Das ist das zweite Thema: Theologie
der Hoffnung. Ratzinger nennt zwei
Paradigmata: Teilhard de Chardin und
Ernst Bloch in der Adaptation von Metz.
Moltmann hätte er hier auch nennen
können. Teilhard habe die Eschatologie
kosmisch und Christus als Punkt Omega

der Welt gesehen, damit habe er die
Evolution theologisiert; Bloch/Metz
sähen den «Gott vor uns» dagegen
gesellschaftlich und revolutionär «vom
marxistischen Programm der weltverändern-

Hans Küng und Jose}

Ratzinger zur Zeit
ihrer Primiz (Bilder:
Archiv NW).

277



den Revolution bestimmt». (S.48 r.)
Daraus entstehe dann die sogenannte
«politische Theologie», welche die «Entpri-
vatisierung des Glaubens» betreibe.

Ratzinger stellt hier die Kontroverse
Carl Schmitt und Erik Petersen vor und
bekennt sich klar zu Petersen: Politische
Theologie widerspreche «der Grundform

des Christlichen». Der Glaube sei
durch die Bereitsschaft der Verweigerung

bis zum «Martyrium» bereits
entprivatisiert. Das Christentum ist nur
politisch in einem «bis zur Selbstaufgabe

durchgehaltenen Nein zur Totalität

des Poltischen». Da Petersen damit
dem Verdacht der Entweltlichung nicht
anheim falle, brauchte man auch keine
Theorie der Weltzuwendung mehr.

Ratzingers Subtexte
Abschliessend wendet sich Ratzinger
der «Theologie der Religionen» zu. Aus
der Einbeziehung des Atheismus in den
verstehenden Dialog sei Karl Rahners
Theorie vom «anonymen Christen»
entstanden. Ratzinger meint, diese Theorie
führe «in die Nähe einer Identifizierung
des Christlichen mit dem Menschlichen
überhaupt». Auch hier spürt man den
Subtext in einer zuspitzenden
Formulierung, die beim Leser den Verdacht
erweckt, hier gehe etwas zu weit. In einem
zweiten Schritt wende man sich dem
gemeinsamen «Logos» mit den Religionen

zu, in denen ja nach dem Konzil
«Spuren» der Wahrheit sind. Damit
erschienen die Religionen als eine Art
«anonymes Christentum», der Bezug
aufden Einzelnen werde zum Bezug auf
Institutionen. Ratzinger sichtet als

Gegenbewegung Dietrich Bonhoeffers
religionsloses Christentum und Karl
Barths Religionskritik. Mit dieser Richtung

könne sich allenfalls noch Karl
Rahners Humanismus verständigen,
nicht aber eine Theorie, nach welcher

Religionen «ordentliche Heilswege»
seien. «Es ist nicht möglich», sagt
Ratzinger, «gleichzeitig < Religion > zu
kritisieren und <Religionen> als die gültige

Form der Befreiung des Menschen zu
verkünden.» Man fragtsich freilich, wer
mit dieser Bemerkung getroffen werden
soll. (Hubertus Halbfas in der damals
erscheinenden «Fundamentalkateche-
tik»?)

Es folgt die abschliessende Charakteristik:

«In der so bewusst rationalen
Theologie der Gegenwart (tritt) ein
arationaler Zug in Erscheinung». Aufdieses

Verdikt folgen eher freundliche Worte:
Die Grundorientierung auf einen
pastoral-praktischen Weg zum Menschen
sei «im Prinzip nur positiv» zu bewerten.

(Das gilt wohl für Johannes XXIII
und das Konzil). Aber sogleich heisst es,

sozusagen aus dem «Off» des Sub textes:
«freilich besteht gelegentlich Anlass
daran zu erinnern, dass es mit der guten
Ansicht allein nicht getan ist und dass

man ihr nicht dient, wo die Sauberkeit
des Denkens oder die Gründlichkeit
historischer Information Schaden
leiden.» Das ist ein wahrhaft professoraler
Satz, aber man sollte nicht vergessen,
dass er nicht auf Studierende, sondern
aufbekannte Kollegen abzielt.

Ich gestehe, dass ich Ratzingers
Subtexte damals nicht so genau beachtet habe,

während ich seine Pointierungen als

hilfreich empfand, ihnen aber schon
damals nicht mehr zustimmen konnte.
Ratzingers danach geschriebenes, weithin

positiv aufgenommenes und als

progressiv erachtetes Buch «Einführung

in das Christentum» fand dann
eine Kritik bei Walter Kasper (STdZ und
Hochland 69/70). Kaspers Kritik, aufdie
Ratzinger replizierte, richtete sich auf
Ratzingers Mängel an Kreuzestheologie
(hier ist Kasper in der Nähe von
Moltmann) und an Praxisorientierung (hier
ist Kasper in der Nähe von Metz). Solche

Nuancen, um es vorsichtig auszudrücken,

liessen sich heute bis in die höchsten

Dimensionen katholischer Hierarchie

hinein verfolgen. Dies soll aber hier
nicht geschehen, statt dessen geht es
abschliessend um die «Rakete aus
helvetischen Marken» (Walter Jens), die auf

278



den dogmatischen Hintergrund der
päpstlichen Unterschrift unter die
Enzyklika «Humanae Vitae» von Hans

Küng abgeschossen wurde.

Hans Küng:«Unfehlbares Lehramt?»
Mit der Enzyklika «Humane Vitae» habe

ich mich zum vierzigjährigen
Gedächtnis sowohl in Concilium als auch
in der Theologischen Quartalschrift
beschäftigt. Eine ausgezeichnete Recherche

dazu findet sich aus der Feder von
Nikolaus Klein in der Zeitschrift
Orientierung (August 2008, S. 174-176). Nikolaus

Klein zeigt deutlich, auch unter
Heranziehung von Ratzingers und Alfons
Auers Kommentaren zu dem Ringen
um die «Modi» zur Geburtenregelung
seitens des Papstes, die in die
Pastoralkonstitution eingegangen waren, dass

dogmatische Fragen immer mehr die
Fragen einer moraltheologischen
Bewertung zu überwuchern begannen. Die
Laien in der «päpstlichen Kommission
für die Geburtenregelung» hatten darüber

nur wenig Kenntnis, aber einige unter

ihnen aus den USA schrieben Ende
1965 einen Brief an den Sekretär der
Kommission, man möge doch Dogma-
tiker hinzuziehen. Es wurde ihnen klar,
«dass Fragen nach der Autorität in der
Kirche und nach der Veränderbarkeit
von Lehrtraditionen immer gewichtiger
werden würden.» Kurz: Die Moral war
gar nicht gefragt, vielmehr die Dogmatik.

Die Laien schlugen daher vor, u.a.
Yves Congar, Hans Küng, Karl Rahner
als Experten dazu zu laden. Sie hatten
damit keinen Erfolg. Im Grunde standen

Moraltheologen wie mein Lehrer
Alfons Auer, Bernhard Häring, Josef
Fuchs, Pierre de Locht und andere

dogmatisch aufverlorenem Posten. Dies
bedeutete nicht, dass sie von Dogmatik
keine Ahnung hatten, sondern sie waren
einfach dogmatisch wirkungslos aufgestellt.

Noch 1971 erschien die Doktorarbeit

des jetzigen Vorsitzenden der
Glaubenskongregation, Kardinal Levada, mit
einer Kritik an der Humanae-Vitae -

Auslegung von Hans Küngs
Unfehlbarkeits-Anfrage. Darin wird die These

aufgestellt, konkrete naturrechtlich
begründete Normen könnten nicht in die
Klasse unfehlbarer Weisungen gehören,
da sie auf geschichtlich veränderbare
Informationen angewiesen seien. Das

war auch die Meinung der genannten
Moraltheologen, die zudem davon
ausgingen, dass die Zuständigkeit des
Lehramtes ohnehin primär beim Glauben
und nur sekundär bei der Moral liege.
Das alles war aber obsolet angesichts der
römischen Dogmatik, die auch den
Mehrheitsentscheid einer Bischofskommission

im Rahmen der päpstlichen
Kommission verwarf. Hans Küng, ein

genauer Kenner der römischen Lehr-
amtsdogmatik, bringt diese Vorgänge,
die wir mangels freigegebener Akten
bisher nicht historisch überprüfen können,

dogmatisch aufden Punkt, und dies

zuerst in Attempto 1968. Denn in der
Tat verschwand das Thema einer
moralischen Bewertung der Pille völlig unter
dem Gewicht römischer Lehrdogmatik.
Küngs Analyse dieses Vorgangs ist
minutiös und unerbittlich. Hier können
nur die von ihm verifizierten Hauptthesen

vorgetragen werden:
1. Das römische Lehramt sieht Dogma
und Moral nicht in gestufter oder
konsekutiver Zuständigkeit, sondern in
gleicher Zuständigkeit.
2. Der Papst sieht das Problem letztlich
nicht als moralische Frage an, wenn er
auch gerade darunter persönlich leidet,
dass er dies nicht tun kann. Er macht
sich die Sache nicht leicht. Küngs
Kommentar ist ebenso mitfühlend wie
kritisch.

Tragik des Kompromiss-Papstes
Es «stellt sich die Frage, ob der Papst mit
den allerbesten Intentionen in seinem

pastoralen Verkündigungsamt, das, wie
Johannes XXIII zeigte, eine höchst positive

Funktion in der Kirche haben kann,
nicht überfordert ist, wenn er in
offenkundig theologisch umstrittenen Fragen

279



wie ein Theologe, also wie ein Vertreter
des wissenschaftlichen Lehramtes,
studieren und dann für eine ganze Kirche
entscheiden will. Jedenfalls wird man
sich der tiefen Tragik bewusst bleiben,
dass gerade der Papst, der gemässigt
fortschrittlich sein wollte (s.o.!), sich immer
mehr zu reaktionären Taten verpflichtet
fühlte, dass gerade er, derdurch verschiedene

Kompromisse persönlicher wie
sachlicher Art alle in der Kirche befriedigen

wollte, wie selten ein Papst vor ihm
zur Partei geworden ist...»

Ein Missverständnis seines Amtes sei

es auch, wenn der Papst sich auf sein

persönliches Gewissen berufe, es sei
denn, so Küng, «der Respekt vor der
Gewissensentscheidung des Papstes
bedeutet auf der anderen Seite auch den

Respekt vor der Gewissensentscheidung

all derer, die dem Papst nicht
zustimmen zu können meinen.» Küng geht
noch weiter und zitiert aus der
Gegenreformation Kardinal Bellarmin, wonach

man, wenn man einem leiblichen
Angriff des Papstes Widerstand leisten
dürfe, dies auch für einen Angriffaufdie
Seelen gelte.

Keine unfehlbare Lehre

Warum, fragt Küng, konnte der Papst
von der eindeutigen Mehrheit seiner
Kommission nicht überzeugt werden?
Weil es nicht um eine moraltheologische,

sondern um eine fundamentaltheologische

Argumentation ging.Wenn
vorgebracht wurde, die bisherige Lehre
sei ja keineswegs unfehlbar, dann wurde
dogmatisch das Gewicht des rückwirkenden

Irrtumsbekenntnisses ins Spiel
gebracht. Denn dann hätten 1931 die
Protestanten/Anglikaner Recht gehabt.
Zudem gebe es ja seit 1931 einen «Konsens

des gesamten Lehramtes, derPäpste
und Bischöfe». Küng schreibt:

«Und dies war das Argument, das

auch den Papst -nachdem eine
Lehrentwicklungstheorie hier offenkundig
versagte - schliesslich überzeugen musste:

man konnte ihm nicht zumuten..., eine

faktisch unfehlbare Sittenwahrheit als

einen Irrtum aufzugeben.» Daher habe
der Leiter der Glaubenskongregation,
Kardinal Ottaviani, sich geweigert, die
in seiner Sicht häretische Stellungnahme
der Kommission überhaupt dem Papst
vorzulegen. Daher werde auch
unbedingter «religiöser» Gehorsam in der
Enzyklika gefordert. Religiöser Gehorsam

heisst übrigens in der römischen
Terminologie Unterdrückung des Willens

und des Verstandes. Daher berichtete

der Osservatore Romano nicht über
die Pressekonferenz, in welcher der
vatikanische Kommentator die Enzyklika
als «nicht unfehlbar» vorstellte. Daher
erfolgte in Italien ein Kahlschlag unter
den Moraltheologen, die nicht zu
Humanae Vitae standen.

Küngs Schlussforderungen aus seiner

Diagnose, es handle sich um die
Beanspruchung einer Unfehlbarkeit aus
dem Konsens des ordentlichen
Lehramtes, führt schliesslich zu seiner eigenen

Anfrage an die Möglichkeit
«unfehlbarer Sätze» in der katholischen
Kirche. Die Geschichte dieser Anfrage
bis zum Lehrerlaubnis-Entzug 1979 ist
hier in Tübingen bekannt.

Die Moraltheologen waren sich
damals in ihrer «Erklärung von Amsterdam»

einig. Die Erklärung wurde 1968,
unter Beteiligung des Prager
Moraltheologen Oto Madr formuliert. Madr
war im Prager Frühling freigelassen
worden, wurde aber bald wieder
eingebuchtet. Nach der Wende wurde ihm
der moraltheologische Lehrstuhl in
Prag wegen der Erklärung von Amsterdam

verweigert. Die Moraltheologen
waren sich also einig, dass es hier nicht
um eine unfehlbare Lehre gehe. Aber
Rom selbst konnte den Dissens nicht
übergehen und hat ihn nicht
übergangen. Unter Johannes Paul II setzte -
nach einem Versuch, die Lehre mit «Fa-

miliaris Consortio» (1981) zu
untermauern - eine Ernennungswoge von
Bischöfen ein, die nicht nur (das war die
Reaktion auf Medellin und die Folgen)

280



den lateinamerikanischen Episkopat
auf niedrigem Niveau domestizierte,
sondern auch in Mitteleuropaversuchte,
die Rezeption der Enzyklika durch
Bischofsernennungenzuvereinheitlichen.
Im Dezember 1988, als gerade die

Ernennungen Groers in Wien und -
bevorstehend - Kardinal Meisners in Köln
diskutiert wurden, las ich zwei
Papstansprachen an Bischöfe (die deutlichste an
die Bischöfe des Staates New York), die
sich mit der Geburtenregelung be-
fassten. Beide gaben Hans Küngs Analyse

recht: Es komme auf den ordentlichen

Konsens der Bischöfe an, dieser

garantiere die Unfehlbarkeit.

«Die Kölner Erklärung»
Nachdem ich die Bischofsernennungen
in diesem Kontext zu sehen begann - in
Österreich sind bisher einige Versuche,
die sogenannte Maria Troster Erklärung
zurückzuziehen (der letzte im laufenden
Jahr 2008), knapp gescheitert -, war mir
klar, dass man etwas tun müsse, auch

wenn es nicht erfolgreich sein würde,
einfach, um vor den theologischen
Enkeln nicht feige dazustehen. Dies war die
Geburt der «Kölner Erklärung», die ich
weitestgehend formulierte und bei
deren Entstehung Norbert Greinacher
logistische Hilfe leistete. Sie wurde am 20.
Januar 1989 in der «Frankfurter
Allgemeinen Zeitung» veröffentlicht und
erregte die Gemüter, bis weltweit viele
Erklärungen entstanden, die am Ende
tausend Theologen undSympathisanten
einschlössen. Im Gefolge dieser öffentlichen

Debatte wurde der Vorsitzende
der Deutschen Bischofskonferenz,
Bischof Karl Lehmann, nach Rom befohlen.

Vom Gespräch mit dem Papst hat er
persönlich im März 1989 den Moraltheologen

ausführlich berichtet. Ich will
darüber nur soviel sagen, dass der Papst
doch vor dem Ausmass des
Widerstandes etwas Boden preisgab. Es gab
auch einige positive Bischofsernennungen,

zum Beispiel in Rottenburg/
Stuttgart. Bischof Lehmann empfahl,

doch in Sachen der Geburtenregelung
nicht weiter zu schweigen, sondern die

Frage moral-theologisch aufzuarbeiten.
Ich schrieb sofort, aufder Basis vorhandener

Aufsätze, ein Buch dazu, das 1990
erschien.EinHauptargumentdesBuches

war, dass eine Lehre, welche in der Kirche

nicht rezipiert werde, keine Geltung
beanspruchen könne. Dieses Argument
hatte der Schüler Woitylas, der nach der
Wende in der Wyscinski-Universität in
Warschau in die sozialwissenschaftliche
Fakultät abgeschobene Helmut Juros, in
einem Tübinger Gastvortrag, der in der
ThQ 1989 veröffentlicht wurde, entfaltet.
Gegen dieses Buch schritt dann sogleich
die Glaubenskongregation mit einem
Dossier von Prälat Moll und einem
Schreiben von Kardinal Ratzinger beim
Bischofvon Rottenburg, Walter Kasper,
ein. Der Bischof unterstützte dann freilich

eine Bereinigung dieser langjährigen,

sich dann auch auf andere Dis-
sense beziehende Angelegenheit. Freilich

erfuhr ich erst durch ein letztes
Schreiben Ratzingers von Dezember

2003 an den Rottenburger Bischof und
durch eine persönliche Nachfrage bei
Kardinal Kasper im März 2007 davon. In
der Zwischenzeit hatte ich, vor allem auf
dem internationalen Parkett der
Ethikberatung, damit zu rechnen, dass ich
gelegentlich von den hohen Kirchenvertretern,

denen ich doch die Kastanien aus
dem Feuer zu holen versuchte, geschnitten

wurde. So schliesst sich der Kreis
meiner Beobachtungen zum
theologischen Jahr 1968. Man kann sagen, dass

die Tübinger Zeitschrift Attempto die

universaltheologischen und weltkirchlichen

Zeitläufte widerspiegelte. Und
zwar vor allem in der Vorwegnahme «in
nuce» der Ressentiments, die Ratzingers
spätere Entwicklung begleiten und in der
fulminanten Pointierung der römischen
Lehrentscheidung zur Geburtenregelung

durch Hans Küng. Das alles war
vielleicht doch ein Tübinger Stern am

grossen Nachthimmel, der heute noch
weiter zu leuchten vermag. •

Dietmar Mieth war
Professorfür
Theologische Ethik in Fri-
bourg und Tübingen.
Sein umfangreiches
Werk umfasst Titel
wie: «Die Diktatur der
Gene. Biotechnik
zwischen Machbarkeit
u nd Me ns eh e n w û rde,

Moral und Erfahrung»
(Uli) und «Epik und
Ethik. Eine
theologisch-ethische

Interpretation der
Josephromane Thomas
Manns». Zurzeit ist
Mieth am Max Weber

Kolleg in Erfurt tätig.
(Famill eMi eth@t on

hne.de)

Der hier abgedruckte
Text ist die stark
gekürzte Fassung eines

Vortrags, den Mieth in
Tübingen gehalten
hat. Die vollständige
Fassung ist bei der
Redaktion erhältlich.

28l


	Josph Ratzinger und Hans Küng : 1968 in Tübingen

