
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 9

Artikel: Wut im Bauch : biblisch-theopolitische Überlegungen zu einem
notwendigen Gefühl

Autor: Boer, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dick Boer

Wut im Bauch:

biblisch-theopolitische
Überlegungen zu einem
notwendigen Gefühl

Woher nimmt eigentlich die Kirche die Gelassenheit, über die
herrschende Unordnung nur ihre «Besorgnis» auszusprechen?
Ist diese Gelassenheit keine Frechheit - in Anbetracht dessen,

was diese Unordnung bei den Menschen unten anrichtet? Wie

riesengross ist hier der garstige Graben zwischen Kirche und
Bibel, Gott und seiner Gemeinde!

Würde die Kirche, zum reformatorischen «sola scriptum»,
der Schrift allein, zurückfinden, sie fände eine Sprache
zurück, die es ihr ermöglicht, wütend zu werden und in aller
Schärfe zu erklären: Bastal Es ist genug! Vielleicht ist es das,

was Linke daran hindern sollte, die Kirche einfach aufsich
beruhen zu lassen: die Hoffnung auf ihre Wut.

Dick Boer versucht in seinem Vortrag, die Wut gegen die
kirchliche Anpassungsgeschichte als ein wichtiges Gefühl im
Sinn und Geist der Bibel zu rehabilitieren.

i. Es ist nicht verwunderlich, dass die
Evangelische Kirche in Deutschland
(aber nicht nur diese Kirche) mit «1968»
und der in seinem Geist entstandenen
Ausserparlamentarischen Opposition
und der Neuen Linken nicht viel
anzufangen wusste. Sie war ja von alters her
eine Kirche, der die jeweilige Staatsmacht

(sie durfte nur nicht links sein)
heilig war, weshalb dieser auch gehorcht
werden sollte: Seid Untertan der Obrigkeit.

Verwunderlich ist vielmehr, dass

trotzdem die Kirche von «1968» nicht
unberührt blieb. Der konziliare Prozess

für «Gerechtigkeit, Frieden und die
Bewahrung der Schöpfung» wäre
beispielsweise ohne «1968» wohl nicht gut
denkbar gewesen.

Aber es blieb bei einem Prozess. Das
Konzil, worauf dieser Prozess hätte
hinauslaufen sollen, kam nicht zustande.
Im Gegenteil, inzwischen hat die
Evangelische Kirche Deutschlands (EKD)
wieder ihren Frieden mit dem Kapital
geschlossen, in ihrer unsäglichen
Denkschrift «Unternehmerisches Handeln in
evangelischer Perspektive». Die
Leichtigkeit, mit der diese «Wende» vollzogen

wird, weckt den Verdacht, dass es

den Kirchenleitungen jedenfalls nie um
dieses Konzil ging. Der konziliare Prozess

durfte wohl über den Status einer
Position innerhalb der pluralistischen
Gesellschaft nicht hinausgehen. Ziel des

Prozesses war nur eine Debatte. Nach
dem Motto: Das Ziel ist nichts, die

Bewegung ist alles (Bernstein). Aber eine

Bewegung, welche die Welt auch
tatsächlich in Bewegung bringt, war es

nicht.
Ausgeschlossen war damit, dass die

Kirche auch mal sagen würde: Basta! Es

ist genug! Und wer trotzdem aufdiesem
«basta» bestand und die Kirche zu
diesem «es ist genug» bringen wollte, musste

damit rechnen, gemassregelt zu werden,

weil er die «Politik» in die Kirche
bringen würde. Was in solchen Mass-
regelungen auflallt, ist übrigens, dass sie
sich oft gar nicht zuerst auf den Inhalt

230



beziehen, sondern auf die Schärfe des

Tons und die Ungehörigkeit gegenüber
den Vorgesetzten. Offenbar genügt es

schon, sich im Ton zuvergreifen, um der

Unzulässigkeit der inhaltlichen Kritik
überführt zu werden. Der Ton verrät,
dass die Kritik zu weit gegangen ist.
Übel genommen wird dem Kritiker seine

Empörung. Dass die Zustände, die er
kritisierte, selber empörend sind, wird
ausgeblendet.

Indem die Kirche solche Kritik oft als

rein «politisch» verwarf, nahm sie
selber eine höchst wirkungsvolle politische
Position em. Sie konnte zwar die Mog
lichkeit einer Situation, in der der «status

confessionis» (also: ein entschiedenes

«basta») geboten war, doch nicht
ganz ausschliessen. Aber sie bewahrte
diese Möglichkeit für ganz spezielle Ge

legenheiten, die nicht zufällig nur in der
Vergangenheit vorkamen. So erinnert
sich die Deutsche evangelische Kirche
nicht selten der Barmer Thesen, in
denen der Nationalsozialismus einfach
«verworfen» wurde. Dass diese Thesen,
als sie damals auf Entscheidung
drängten, in der Kirche nie eine Mehrheit

fanden, wird in dieser Erinnerung
meistens verdrängt. Ihre Funktion in
der heutigen Aktualität ist wohl vor
allem die Ausnahme zu sein, die die Regel

bestätigt, dass die Kirche sich arrangiert.

2. Gegen die «Politisierung» durch die
Linken begründet die Kirche die eigene
Position theologisch. Ihre Aversion
gegenüber Militanz und scharfen Attacken

auf den Gegner («Feinddenken»!)
hat mit ihrem Proprium zu tun:
Nächstenliebe, die sogar die Feinde umfassen
soll. Sie wird dabei von einem ganz
bestimmten Bibelverständnis geleitet. In
vereinfachter Form sieht dieses wie folgt
aus: In der Bibel vollziehe sich eine
Evolution von einem Gott des Zorns und
der Rache zu einem Gott der Liebe und
der Vergebung. Diese Evolution laufe

ungefähr entlang des Unterschiedes

zwischen Altem und Neuem Testament.
Ihr entspreche eine Evolution in der
Sittlichkeit: von der Verbundenheit mit
dem eigenen Volk zur Liebe für die
Menschheit, vom Kollektivismus zur
individuellen Verantwortlichkeit. Diese

Entwicklung finde sich schon innerhalb
des Alten Testaments: von den
«geschichtlichen Überlieferungen Israels»

zu den «prophetischen». Im Neuen Tes

tament finde dann die endgültige
Überbietung des alttestamentlichen Denkens
statt: in der Bergpredigt, in der die Nach
stenliebe zur Feindesliebe «erhoben»
werde. Diese überlegene Moral werde
dann noch einmal überboten durch das

«sola gratia», das «durch Gnade allein»,
das der «Werkmoral» des Judentums
gegenübergestellt wird. So hat die Kirche
die Superiorität ihrer Moral bewiesen
und ist zugleich die Radikalität ihrer
Forderungen losgeworden.

Die Lage scheint von der Kirche aus
gesehen klar zu sein: Alles Kirchliche ist
rein theologisch, linke Christinnen
agieren nichtkirchlich, sondern nur
politisch. Auch die Bibel, kirchlich gelesen,

spricht gegen die Linken - weil die Bibel
im Grunde genommen ein un-, ja ein
antipolitisches Buch ist: «mein Reich ist
nicht von dieser Welt». Jesus sagt es
selber.

Um aber die Bibel so zu lesen, muss
sehr viel überhört werden. Überhört
werden muss schon, dass sowohl die
Propheten wie auch Jesus äusserst militant

reden können. Höre zum Beispiel
den Propheten Jesaja:

Ja, Gott zürnt über alle fremden Völker,

regt sich aufüber ihr gesamtes Militär

[...]
vollstreckt den Bann und gibt sie zur

Schlachtung frei.
Dann werden ihre Durchbohrten

hingeworfen,

und die Leichen - ihr Gestank steigt
hoch,

Berge sind von ihrem Blut überströmt
(Jes. 34, 2-3)

231



Oder höre, wie Jesus seine Gegner
ausschimpfen kann:

Wehe euch, ihr Scheinheiligen unter
den toragelehrten und pharisäischen

Männern!
Ihr ähnelt weiss getünchten Gräbern,

die von aussen nett aussehen,

innen aber sind sie voll von
Totenknochen (Mt. 23, 27)

Wer so gegen seine Kirchenleitung
redet, kann sich eines saftigen Zuchtverfahrens

sicher sein. Aber natürlich gibt
es dort keine Scheinheiligen unter den

theologisch Gebildeten und den eine
überlegene Moral predigenden Man
nern.

Was aber vor allem überhört wird, ist
die Wut, die sich in dieser Militanz Gehör

verschafft, eine Wut, die in der Bibel
System hat. Dieser in kirchlichen (und
nicht nur in kirchlichen) Ohren so
ungehörige Sprachgebrauch ist nicht der
bedauerliche Vorfall eines ansonsten
friedlichen und ausgeglichenen
Menschen, der sich mal im Ton vergreift. Diese

Sprache ist der Bibel wesentlich. Sie

kann nicht als Nebensache abgetan werden,

geschweige denn als nicht zur
Sache, nicht zum Proprium gehörend
verworfen werden. Sie muss im Gegenteil
zum Gegenstand biblisch-theologischer
Überlegung gemacht werden. Das ist
meine These, die ich im Folgenden zu
erläutern versuche.

3. Das zentrale Ereignis im Alten Testament

ist der Exodus aus der Sklaverei im
pharaonischen Ägypten. Es beginnt mit
einem Schrei, dem Schrei eines Sklavenvolkes.

Wenn wir uns vorzustellen
versuchen, was sie geschrieen haben, dann
sollten wir eher an Schimpfwörter und
Flüche denken als an ein wohllautend
formuliertes Gebet. Es ist dieser, in der
damaligen auf Sklaverei basierenden
Gesellschaft, unerhörte und ungehörige
Schrei, der von Gott gehört und erhört
wird. Und dieser Gott tut das nicht, um

diesen Schrei zu einem konzilianten
Prozess zu dämpfen. Er hört, sieht und
kennt ihr Elend und kommt herunter,
um sie aus ihrem Elend zu befreien. Er
identifiziert sich mit diesen Sklavinnen,
teilt ihre Wut, engagiert sich restlos im
Kampf gegen die Unterdrücker. Seine

Sprache ist dementsprechend aggressiv:

sage Pharao so spricht JHWH1:
Israel ist mein erstgeborener Sohn.

Ich befehle dir:
lass meinen Sohn gehen

u
lässt du ihn aber nicht gehen,

werde ich deinen erstgeborenen Sohn
töten (Ex. 22-23)

Ein wütender Aufschrei von erniedrigten

und beleidigten Menschen, ein
die etablierte Gesellschaft attackierender

Gott: Sie beide bilden den «Sitz im
Leben» der ganzen Bibel. Dieser Konflikt,

dieser Kampf, den Mensch und
Gott gemeinsam kämpfen gegen die von
anderen Göttern über diese Menschen
verordnete Obrigkeit, bestimmt die
Bibel von der Genesis bis zum Buch
Offenbarung.

Auch die Geschichte Jesu ist von
diesem Konflikt, diesem Kampf prädestiniert.

Für die Autoren der apostolischen
Schriften, die diese Geschichte erzählen,

ist das von uns so genannte Alte
Testament einfach die Heilige Schrift.
Jesus ist demnach der «erstgeborene
Sohn» nur als «Sohn Israels», der die
römische Unordnung bekämpft - und dabei

das kollaborierende Israel nicht
verschont - und deshalb gekreuzigt wird.
Die Kreuzigung war ja die von den
Römern über aufsässige Sklavinnen
verhängte Todesstrafe. Wer in Pier Paolo
Pasolinis Film «Il vangelo di Matteo»
die Wehrufe Jesu gehört hat, wird auch
verstehen, dass schon diese zu seinem
Tode führen müssten. Bei dem
«kirchlichen» Jesus dagegen fragt man sich,

warum wohl dieser sanftmütige
Gutmensch gekreuzigt werden sollte.

232



Was den noch nicht verkirchlichten
Jesus bewegt, istseine Wut. Wenn er, wie
das Johannes-Evangelium erzählt (Joh.
11,33-44), hört, dass sein Freund Lazarus

gestorben ist, «schnaubt er vor Wut»
(wie Ton Veerkamp übersetzt), und es

ist offenbar diese Wut, die ihn dazu
treibt zu schreien: Lazarus, komm
heraus. Diese Erzählung ist eine
Schlüsselgeschichte: Lazarus (was übersetzt heisst,

«mein Gott hilft») ist Israel, es

handelt sich in dieser Geschichte also

um die «Aufrichtung» Israels aus dem
Tod. Die WutJesu istalso kein Zwischenfall

(«kann schon mal vorkommen»,
sogar bei Jesus), sondern der bestimmende
Beweggrund seines Handelns.

4. Nun gibt es vielerlei Wut. Auch die
Herrschenden werden wütend, wenn
ihre Untertanen ihnen frech kommen.
Die Wut, von der hier die Rede ist, ist
qualifiziert. Es ist die Wut, die von unten
aufsteigt, das Gestöhn der Sklavinnen.
Diese Wut bewegt Gott - zum Mitleid:

Er kann das Elend nicht ansehen, den
Schrei nicht hören, er erbarmt sich. Wir
verstehen diese Wut nicht, wenn wir
dieses Erbarmen, dieses Mitleid nicht
mithören. So ist es auch bei Jesus. Wenn
er die Menschenmassen sieht, «müde
und zerschunden», wird «sein Innerstes
von einem tiefen Mitleid für sie

bewegt». Das ist es, weshalb er wütend
rufen kann: Wehe euch Reichen.

Dieses Mitleid betrifft aber nicht
unbedingt Menschen, die sympathisch
sind. Der Schrei der Sklavinnen ist
voller Hass, die müden und zerschun-
denen Massen sind erfüllt von Ressentiment

gegen die «da oben», ihre Sehnsucht

nach Gerechtigkeit verlangt nach
Rache.

Es sind die Menschen, die ein Lied
singen wie Psalm 137:

Todi ter Ba beh, Ve rge waltige rin
Selig ihm, der es dir heimzahlt,
was du uns eingebrockt hast:

selig, der deine Kinder packt
und sie am Fels zerschlägt.

Ba r toh Ma n fredi.
Christus vertreibt die
Händler aus dem

Tempel, um 1620,

Musée des Beaux
Arts, Libourne.

/

">

Vi

233



Man fragt sich: Was sind das für
Menschen, die solche schrecklichen
Seligpreisungen von sich geben können?
Ihr Lied gibt darauf die Antwort: Exi-
lanten, lebend in einem fremden Land,
unter Leuten, von denen sie verachtet
werden, die ihre Tradition nur lächerlich

machen:

An den Strömen Babels sassen wir
und weinten

ja, dortforderten die, die uns gefangen

weggeführt hatten, von uns Lieder,
und die uns zum Weinen brachten,

Freude:

singt uns eins der Zionslieder!

Ihre Menschenwürde ist so antastbar,
dass sie nur noch hassen können und in
ihrem Hass selig preisen, die sich an
ihren Vergewaltigern rächen werden. Die
zivilisierte Welt - die von Babel (Hochkultur!

so wenig wie die unsere moch
te solche Lieder nicht hören. Und, wenn
sie sie hört, rüstet sie sich zum Krieg,
pardon: zur Friedensmission. Die Bibel
hat das Lied der Exilantlnnen in ihrem
Kanon aufgenommen. Sie verschweigt
diesen Hass nicht, verdrängt sie nicht,
verurteilt sie nicht. Denn dieser Hass ist
nicht einfach schrecklich und unerträglich.

Er ist, will die Bibel sagen, auch
berechtigt. Die Bibel erlaubt es diesen
Menschen, ihre «klammheimliche Freude»

darüber, dass «ihre Feinde verloren
gehen werden» (Ps. 92, 10), auch offen
auszusprechen.

Diese Menschen in einem
bestimmten Kontext für eine bestimmte
Zeit, aber nicht jedermann hat das

Recht, seinem Hass freien Lauf zu
lassen. Auch wir, die mit diesen Menschen
sympathisieren, schrecken, hoffe ich,
mit Recht davor zurück, dieses Lied als

unser Lied in den Mund zu nehmen.
Sympathisantinnen sollen wir sein, aber
nicht so, dass wir ihren Hass einfach
übernehmen. Unsere Aufgabe ist
vielmehr, für eine Welt zu kämpfen, die von
diesen Menschen nicht mehr gehasst zu
werden braucht.

Ein anderes Beispiel aus dem Alten
Testament zeigt, wie radikal und doch
auch wieder wie differenziert die Wut
Gegenstand der biblischen Reflexion auf
das Verhältnis von Gott und den Men
sehen ist. Ausgangspunkt ist die Wut
Gottes. Und sie richtet sich mit grosser
Heftigkeit gerade gegen das Volk, das

dazu bestimmt ist, in seinem Dasein zu
demonstrieren, dass eine andere Welt
möglich ist. Aufdieses Volk hat Gott seine

Hoffnung gesetzt, dieses Volk aber
wird diese Hoffnung gründlich enttäuschen.

Und da kommt Gott noch einmal
auf den Gedanken, nein nicht die ganze
Welt, aber gezielt dieses Volk zu
vernichten. Er sagt zu Moses, der das Volk
führt:

Ich sehe dieses Volk, hoffnungslos
starrköpfig,

nun halte dich bitte heraus:
ich will meiner Wut aufsiefreien Lauf

lassen und sie vernichten.
Dich aber mache ich zu einem grossen

Volk. (Ex. 32, 9-10)

Gottes Zorn trifft hier nicht mehr wie
noch bei der Sintflutgeschichte die ganze

Welt. Aber Gott entpuppt sich jetzt als

der Kritiker seines Volkes, der ernst
nimmt, was der Kirchenkritiker Voltaire
so wörtlich wohl nicht meinte: écrasez

l'infâme, zerschlagt diese Infamie.
Trostreich ist hier dann Moses, der

die Wut Gottes gegen sein Volk in Grenzen

hält. Er hält Gott an sein Wort, sich
mit diesem hoffnungslos starrköpfigen
Volk verbunden zu haben, und hindert
ihn daran, sich in der Idee eines idealen
Volkes zu verlieren. Auch ein zu einem

grossen Volk gewordener Moses würde
ein solches ideales Volk nicht sein: Das
Vernichten der Völker, die zur Befreiung
berufen, immer wieder scheitern, hätte
kern Ende.

Dass das Volk davonkommt, bedeutet
aber nicht, dass die Tora jetzt moderater
formuliert wird: Gott muss sich eben

anzupassen wissen. Das Projekt bleibt eine
Gesellschaft, in der es keine Armen gibt,

234



positiv gesagt, dass alle alles gemeinsam
haben (und das Wort: die Armen werden

unter euch nicht aufhören, bedeutet
das Gegenteil des «man soll sich damit
abfinden», nämlich: die Option für die
Armen). Und es bleibt dabei, auch im
Neuen Testament: Nur wer Tora tut,
wird leben (Rom. 10, 5)!

5. Was die Kirche für «politisch» hält, ist
also die «Sprache der Botschaft». Ist die
Bibel Gottes Wort, dann ist es ihr (dann
ist es uns, die in dieser Kirche noch
immer sind) nicht erlaubt, einen grossen
Bogen um das zu machen, was für diesen

Gott konstitutiv ist: seine Wut über
eine Menschheit, der es nicht gelingt,
menschlich zu sein; seine Wut über sein
Volk, das es nicht schafft, sich heilsam

von der Völkerwelt zu unterscheiden;
seine Wut über seine Gemeinde, die sich
nicht traut, den «Leib Christi», die mes-
sianische Körperschaft also, in dieser
Welt tatsächlich zu sein.

Und sie (wir) wird mit ihm auch
Verständnis haben für die Wut der
Menschen, die in ihrer Not um Rache für
das, was ihnen angetan wird, schreien

- sich, wenn sie die Chance bekommen,
auch rächen wollen, und man kann nur
hoffen, dass diese Rache ihre Grenzen
kennen wird.

Wir werden diese Wut nicht schnell
für uns selber in Anspruch nehmen.
Werden wir nicht allzu pathetisch,
wenn wir das Pathos unserer Worte,
nicht zuletzt auch der Worte dieses

Vortrages, als unser Pathos nicht auch ein
wenig lächerlich fanden? Aber andererseits:

Dürfen wir überhaupt nicht sagen,
dass die Not dieser Menschen nicht
auch unsere Not ist? Und, dass ihre Wut
auch in uns Empörung hervorruft? Ist
unser Pathos nur gekünstelte Aufregung,

das Motiv unserer Kritik an der
Kirche im Grunde genommen nur das

ziemlich billige Bedürfnis, uns über ihre
kleinbürgerliche Zurückhaltung lustig
zu machen?

Ist es denn kein Skandal: Unsere Ge¬

sellschaftsordnung, in der es für «normal»

gehalten wird, dass sie von Zeit zu
Zeit in eine Rezession gerät, und man
zwar die Opfer dieser Rezession beklagt,
aber dem hinzufügt, dass solche Krisen
nun mal dazu gehören (so immer wieder

die redaktionellen Kommentare der

Zeitungen)? Ein Skandal, der gen Himmel

schreit, weil die Menschheit schon

lange in der Lage ist, eine Welt zu schaffen,

die keine Opfer mehr verlangt
(wenn sie sich nur als Menschheit
zusammenfände)? Sollte man da nicht
wütend werden, auch wenn man persönlich

(noch) nicht so schlecht dran ist?
Sollten wir uns von der Kirche diese

Wut verbieten lassen?

6. Aber! Etwas scheint doch gewaltig
gegen das zu sprechen, was bis jetzt
behauptet wurde. In Paulus' kurzem Expose

des Ethos der christlichen Gemeinde
wird uns ausdrücklich geboten:

Rächt euch nicht selbst, liebe Schwestern

und Brüder,
sondern gebt dem gerechten Gericht

Gottes Raum,
denn es istgeschrieben (und da zitiert

Paulus denselben Toratext wie der He-
braerbnef):

Die Rache liegt in meinen Händen, ich

werde vergelten, spricht JHWH.
Wenn dein Feind hungert, gib ihm

etwas zu essen,

wenn dein Feind durstet, gib ihm zu
trinken.

Ein solches Verhalten häuft glühende
Kohlen auf seinen Kopf auf. (Rom. 12,

19-20)

Es wäre aber ein Irrtum zu denken,
wir hätten es hier mit einer abstrakten
Moral zu tun, die allgemein und für
jedermann gültig ist. Paulus setzt eine
Situation voraus, in der die Gemeinde
überhaupt nicht in der Lage ist. sich zu
rächen. Er gibt zu bedenken, dass die
römische Obrigkeit das Schwert nicht
umsonst trägt (Rom. 13,4), und den Auf

235



Der religiöse Sozialist
und Theologe Dick
Boer ist emeritierter
Professor an der Uni-
ve rs itat Am s te rda m.

Zu vertiefen sind seine

Überlegungen mit
seinem Buch: «Erlö-
s ung a us de r Sk lave re i.

Versuch einer
biblischen Theologie im
Dienste der Befrei-

ung», Munster 2008.

Der abgedruckte Vortrag

wurde vor einem
Jahr in Hamburg
gehalten. Er wurde von
der Redaktion leicht

gekürzt. (dboer@

xs4all.nl)

stand zu proben für die Gemeinde fatal
sei. Deshalb empfiehlt er eine andere

Strategie: Das Böse (die römische
Unordnung) mit Gutem zu besiegen (Rom.
12, 21). Das Verhalten, das dazu gehört:
Dem Feind, der hungert und dürstet, zu
essen und zu trinken zu geben, ist ein
Zitat aus dem Buch der Sprüche (Spr. 25,
21). Die Sprüche gehören zur biblischen
Weisheitsliteratur, und diese Weisheit
besteht darin, ganz pragmatisch, die
gegebenen konkreten Bedingungen
beachtend, Tora zu tun (Das heisst, das
biblische Gesetz zu beachten). Wer Tora
tun will, soll auch so weise sein, nicht
wie ein Verrückter darauf loszuschlagen.

Das heisst aber auch: Es geht um
das Tun von Tora. Wir dürfen das Ethos
der christlichen Gemeinde, das Paulus
hier ausführt, nicht aufblosse Taktik
reduzieren, in der die Gemeinde sich um
ihr Überleben willen bis zur Unkenntlichkeit

entstellt. Im Gegenteil: Die
Gemeinde soll in ihrer Praxis die grosse
Alternative praktizieren: in einer
Gesellschaft, die Massen von Menschen
hungern und dursten lässt, demonstrieren,

dass in ihrer Gesellschaft wer hungert

zu essen bekommt und wer dürstet
zu trinken - ohne Ausnahme, auch die
Feinde! Wohlverstanden, die Feinde
sind wirklich Feinde. Aber nicht das,
sondern die Tatsache, dass sie hungern
und dürsten ist ausschlaggebend.

Diese Strategie geht also nicht auf
Kosten der Militanz. Es geht immer
noch um den Kampf für eine Welt, in
der alle alles gemeinsam haben werden
und keiner mehr zu hungern und zu
dürsten braucht - aber mit anderen Mitteln.

Es ist immer noch die Wut über das

Elend, das gen Himmel schreit. Die
Gemeinde wäre nicht mehr der «Leib
Christi», des von den Römern als

Parteigänger der Sklavinnen Gekreuzigten,
wenn in ihr nicht mehr der Seufzer der
bedrängten Kreatur laut würde, der
Schrei derjenigen, die hungern und dürsten

nach Gerechtigkeit.
Die Kirche hat die Strategie von Pau¬

lus als die Erlaubnis gelesen, sich anpassen

zu dürfen und diese Anpassung so
verinnerlicht, dass sie die Wut derjenigen,

die diese Anpassung nicht mitmachen

wollten, nur als «politisch» verurteilen

konnte. Sie verkannte, dass diese

Strategie gerade eine demonstrative
Distanz zur herrschenden Ordnung
bedeutete, ein «Nicht-Mitmachen». Die
frühe Kirche hat das noch verstanden
und kannte verbotene Berufe (wie
Gladiatoren, Rennwagenführer und
Wahrsager). Verboten waren diese Berufe,
weil ihre Ausübung bedeutete, zum
Komplizen dieser Ordnung zu werden
und das Proprium der Gemeinde
unkenntlich zu machen. Einer dieser
Berufe war der Soldat.

Die Kirche hätte recht, wenn sie die
Gewalt verurteilen würde, weil diese

nur in den fatalen Kreis von Gewalt und
Gegengewalt führen kann. Dass sie
damit nicht nur verhindern will, bei den
Herrschenden unangenehm aufzufallen

und in die Verlegenheit zu kommen
als «staatsfeindlich» angegriffen zu werden,

könnte sie zeigen, indem sie diese

gewaltlose Demonstration, nicht Soldat
zu werden, in einer Denkschrift (mit
dem Titel: Soldaten sind Mörder?) dringend

empfehlen würde.
Und dieses nicht täte, um sich durch

diese überlegene Moral über jene
Menschen zu erheben, die, von der Wut
gepackt, so gewaltlos nicht bleiben konnten,

sondern sich von Bertolt Brecht
davon bewegen liesse, ihrer mit Nachsicht

zu gedenken, wie es das Gedicht
von Seite 229 ausdrückt. •

1 Diese vier Buchstaben JHWH bilden den
Namen, der der einzige Gott ist («Höre Israel,
JHWH, DEIN Gott, ist einzig - einzigartig
und einmalig). Dieser NAMEN darfnicht
ausgesprochen werden, statt dessen lässt die
hebräische Bibel adonaj (Herr) sagen.

236


	Wut im Bauch : biblisch-theopolitische Überlegungen zu einem notwendigen Gefühl

