Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 6

Artikel: Wege zu einer aufmuipfigen Theologie und Glaubenspraxis
Autor: Dietschy, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beat Dietschy

Wege zu einer
aufmupfigen Theologie
und Glaubenspraxis

Dorothee Solle weiterdenken

Das folgende Referat hat Beat Dietschy an der Gedenktagung
zum 80.Geburtstag von Dorothee Solle im Romerohaus gehal-
ten. Die Tagung stand unter dem Titel: « Dorothee Sélle weiter-
denken». Dietschy geht bei seinem Versuch sich dem Anspruch
und der Zumutung, die in diesem Titel steckt, zu stellen, von
folgenden zwei Fragen aus: «Erstens: Woran kénnen wir an-
kniipfen? Wozu inspiriert uns Dorothee Sélle? Zweitens: Wie
haben sich die Koordinaten fiir ein gerechtes Handeln verin-
dert? Das heisst in welchen Kontexten bewegen wir uns heute?»

Das Kleben am Ich

Ein Thema, das Dorothee S6lle von frith
aufumkreist, ist das Ich. Das Leiden, das
Kleben am Ich, die Ich Suche, die zur
Ichsucht wird. In der Tat: Ich Suche,
Selbstbestimmung, Freiheit — das sind
oberste, fast religios aufgeladene Werte
unserer Gesellschaft, vorangetrieben
vonjenem Trend der Individualisierung,
der zusammen mit dem andern Mega-
trend - der Globalisierung - unsere Ge-
genwart prigt. Individualisierung ist
weit mehr als die Globalisierung ein Ta-
buthema. Wer wagt es schon, sie zu hin-
terfragen, wo sie doch im Namen von
Freiheit, freier Wahl und Recht auf
Selbstbestimmung auftritt?

«Die Freiheit hat mich getroffen wie
ein Blitz! Ich bin meine Freiheit!» no-
tiert auch die 19-jahrige Dorothee nach
einem Vortrag {iber Sartre in ihrem Ta-
gebuch. Aber sie bleibt nicht stehen bei
der Faszination durch den Existentialis-
mus. Sie entdeckt die Kehrseiten und
Ambivalenzen von Freiheit, von poli-
tischem und theologischem Liberalis-
mus, findet heraus, wie Freiheit mit Ei-
gensucht, Eigentum und Herrschaft sich
verbindet. «Ego, Besitz und Gewalt ha-
ben ihren inneren Zusammenhalt».
Dies sind nicht nur politische Entde-
ckungen, die sie gemacht hat in der
Auseinandersetzung mit der deutschen
Geschichte der Nazizeit und mit Krieg
und Gewalt in der Friedensbewegung.
Es sind spirituelle Entdeckungen. In ih-
rem Nachdenken iiber Mystik macht
sie deutlich, dass das Ich einer «Ent-
kleidung» bedarf. «Identitidt gewinnen
heisst, dieses Ich transzendieren». Das
ist ein Prozess der «Entgrobung», wie es
Thomas Miinzer genannt hat. Ein Pro-
zess der Entleerung des Ich, der Gottbe-
reitung, der aber zugleich Verinde-
rungen in den Machtverhiltnissen, in
denen wir eingebunden sind, impliziert.
Darum spricht Dorothee Solle von einer
«widerstindigen Entkleidung». Es geht
darum, «ichlos, besitzlos, gewaltlos zu
werden».

168



Mystik ist also nicht spirituelle Well-
ness, sondern Widerstand. Anders ge-
sagt: Loskommen von der Ich-Besessen-
heit ist eine Befreiung drinnen wie
draussen. Wobei die innere Befreiung
ausschlaggebend ist: «Sich an Gott zu er-
innern, lost die Ich- Abhangigkeit auf».
Die mystische Tradition zeigt Wege, das
Ego zu entmachten und frei zu werden.
Und sie schafft Voraussetzungen fiir ei-
nen «nicht auf Raub und Vergewalti-
gung beruhenden Lebensstil». Ange-
sichts der Klimaverinderung, die uns
den Spiegel unseres Raubbauverhaltens
zeigt,istdiesfiirdie Zukunft der Mensch-
heit eine Notwendigkeit geworden.

Noch ein schénes Zitat aus «Mystik
und Widerstand»: «In der konsumis-
tischen Pliinderungskultur fungiert das
siichtig gemachte Ego als der beste
Wichter in unserem Gefiangnis; es kon-
trolliert und verhindert effektiv unsere
Ausbruchsversuche.» Entkleidung des
Ich, Ablegen, Loslassen des Ich bedeutet
Bruch mit dem Funktionsgesetz, auf
dem die dominierende Machtinstanz
unserer Zeit — die kapitalistische Oko-
nomie —aufbaut. Denn die 6konomische
Logik verlangt, dass alles sich rechnet,
rational ist ihr einzig, was Aufwand und
Ertrag optimiert. In fast allen Lebensbe-
reichen hat sich ein Denken etabliert,
das kaum noch andere Massstibe kennt
als Kosten-Nutzen-Kalkiil, Effizienzstei-
gerung und Wettbewerbstauglichkeit.
Alles muss der Performance dienen.
«Ich rechne, also bin ich»: Es ist zum
Prinzip erfolgreicher Lebensfithrung
geworden, dass ich mich als rational
handelnder Unternehmer meiner selbst
bewdhre und eigenverantwortlich die
richtigen Investitionsentscheidungen -
fiir meine Bildung, meine Beziehungen
usw. — fille.

Als Gegengift zu diesem verzweckten
homo oeconomicus hat Dorothee Solle
immer wieder das «sunder warumbe»
das «ohne Zweck» von Meister Eckhart
zitiert und gelebt. Seinen Vers hat sie
auch in ihrem letzten Vortrag kurz vor

ihrem Tod zitiert: «Die Ros’ ist ohn’ Wa-
rum/sie bliihet, weil sie bliithet/sie acht
nicht ihrer selbst/fragt nicht, ob man sie
siehet.» Die Schonheit der Ichlosigkeit,
wie sie bei Meister Eckhart oder andern
mystischen Traditionen zu lernen ist,
erweist sich «als die spirituelle Grund-
lage fiir eine andere Vision vom Mitein-
anderleben als die vom totalen Markt
diktierte».

Dies sind nach wie vor sehr aktuelle
Weisungen: Denn auch in der heutigen
Wirtschafts-Krise funktioniert das neo-
liberale Denksystem weiter. Die Andro-
hung von Krisen, von Verlust ist ja ein
Wesensmerkmal dieses Systems. Es
lockt nicht nur mit den Versprechen von
standig neu erfundenen Geniissen, es
bestraft auch mit Entzug, vor allem aber
mit der Drohung von Verlust. Dass so
viele von uns einem System gehorchen,
von dem wir wissen, dass es andere arm
macht, die Beziehungen mit Konkur-
renzvergiftetund dieLebensgrundlagen
zerstort, liegt nicht zuletzt am Drohpo-
tenzial, mit dem es operiert.

«Wer sich nicht anpasst, geht unter»:
Was als rein 6konomische Sachrationa-
litat daherkommt, hatlingst den Bereich
der Wirtschaft iiberschritten. Nicht nur
Unternehmen, auchstaatlicheInstanzen,
ja selbst Personen, die sich auf den Ar-
beitsmarkten zu behaupten haben, miis-
sen befiirchten, «vom virtuellen Ge-
richtshof des Weltmarktes abgestraft» zu
werden, und so ist «die endlose Flucht
vor dem méglichen Verlust von Wettbe-
werbsfihigkeit» zu einer Lebensform, ja
zur einzig rationalen Lebensform ge-
worden. Im Kern besteht sie in einer Art
autonomem Nachvollzug von Sach-
zweingen. Sachzwingen, dienatiirlich ge-
sellschaftlich hergestellt werden. Doch
ihnen muss man gehorchen.

Lukas Briner, damals stellvertreten-
der Direktor der Ziircher Handelskam-
mer, kritisierte in der NZ7Z einmal ein
Diskussionspapier der Schweizer Kir-
chen mit globalisierungskritischen An-
sitzen: «Die Aufforderung, sich dem

169



Sachzwang des globalen Wettbewerbs
zu entziehen, gemahnt an die Auf-
forderung an einen Schwimmer, den
Sachzwang der steten Bewegung zu
ignorieren.» Das Bild des rastlosen
Schwimmers sagt, wie es um die Le-
bens- und Arbeitszwinge vieler Men-
schen steht.

«Die Toten riechen nach Hoffnung»
Gehorsam und Angst sind Geschwister.
Wer Angst hat zu verlieren, bricht nicht
aus. Er fiigt sich. Doch gibt es zum Gliick
ein anderes Geschwisterpaar. Denn die
Hoftnung hat nach einem Wort von Au-
gustin zwei liebliche Tochter: Sie heissen
Zorn und Mut. Das Erstaunliche ist:
Mystische Gelassenheit vertrigt sich
durchaus mit Zorn und Mut, ja sie fodert
sie sogar, wie wir bei Dorothee es erleben
konnten. Wie kommt das? Wer loslisst
vom Ich, verliert die Angst und gewinnt
einen Mut, der an Todesmut grenzt.
Richtiger wire zu sagen: an Lebensmut.
Ich mochte das an einer kurzen Ge-
schichte erlautern, die aus einem andern
Kontext und in gewisser Weise auch aus
einer andern Zeit stammt. Esist der Auf-
stand, der im siidmexikanischen Chia-
pas 1994 begann. Es ist kein Zufall, dass
sich die rebellischen Indigenen Zapati-
stas nannten. Sie haben ein langes Ge-
dichtnis, in dem die Erinnerung an
Jahrhunderte der Missachtung und Un-
terdriickung der Mayavilker fortlebt.
Aber auch die Erinnerung an frithere
Rebellionen, darunter eben dievon Emi-
liano Zapata. Erinnern, aus Tradiertem
schopfen ist Inspiration fiir eine andere
Welt. «Wer das Novum will, braucht die
Erinnerung.»

In einer Verlautbarung aus den An-
fingen der Revolte heisst es: «Die Ge-
schichte ist bitter, aber ihre Bitterkeit
muss nicht Enttduschung bewirken. Sie
kannauch zu Wut, Hoffnung und Wiirde
fithren. Wir sahen unsere altesten Vor-
vater leiden und kampfen, wir sahen un-
sere Grosseltern kimpfen, wir sahen un-
sere Eltern mit Wut in ihren Hinden».

Damit bringen die indigenen Rebellen
das Gedichtnis der jahrhundertealten
Diskriminierung und Ausgrenzung ins
Spiel. Mehr noch: Sie erinnern an die
Sprengkraft unerledigter Geschichte, —
und den Anspruch der Toten an die Le-
benden.

«Und wir sahen, dass die Wiirde gut
war fiir die Menschen, wieder Menschen
zu sein, und Wiirde kam wieder in unse-
re Herzen zuriick, um dort zu leben, und
wir waren wieder neu, und die Toten, un-
sere Toten, sahen, dass wir wieder neu
waren, und sie riefen uns wieder auf, zur
Wiirde, zum Kampf.»

Das ist kein Appell aus dem Geist re-
volutionarer Romantik, sondern die in
den Januartagen des Jahres 1994 von vie-
len gemachte Erfahrung, dass der Auf-
stand, selbst wenn er den Tod bringen
kann, die Angst vertreibt, die die Stiitze
jeder Herrschaft ist: «Nach Angst rie-
chen diese Flugzeuge und diese Hub-
schrauber. Nach Angst riecht die Luft,
die von oben kommt. Die von unten
nicht. Die Luft von unten riecht gut, sie
riecht danach, dass sich die Dinge 4n-
dern, dass alles besser wird. (...) Wir sind
von unten. Wir und viele andere wie wir.
Ja, das ist es: an diesem Tag riechen die
Toten nach Hofftnung.»

Theologisch wiirden wir von einer
osterlichen Erfahrung sprechen. Und
eine solche ist nicht nur im Blick auf die
Zapatistas in Mexiko, sondern auch auf
indigene Volker in Bolivien oder Ecua-
dor festzustellen: Die seit der Conquista
verdringten und zum Untergang verur-
teilen Volker sind wieder erwacht und
dringen mit einem Selbstbewusstsein,
das man ihnen immer abgesprochen
hat, in Politik und Gesellschaft.

Sie haben die Angst verloren, die zum
Baumaterial aller Unterdriickung ge-
hort. Ein Vers aus einem Gedicht von
Solle fallt mir dazu ein. Er nimmt etwas
Verwandtes auf — die Suche nach der Er-
de, die auch indigenen Erhebungen zu-
grunde liegt, bei ihr jedoch ein Gebet ist:
«Schaffe in mir gott ein herz ohne angst/

170



ist nicht die erde dageblieben unter der
eiszeit/konnte sie auch emigrieren/ist
sie geblieben hat sie gewartet».

Wie steht es mit den Kirchen?

«Die Angste sind eines der besten Mittel
des Teufels, den Menschen auf sich
selbst zu verkriitmmen», sagt Sélle in
ihrem letzten Buch «Mystik des Todes».
Das gilt auch fiir die Kirchen. In ihrer
Angst, Macht, Einfluss und Bedeutung
zuverlieren, ziehen sie sich zunehmend
auf sich selber zuriick. Auf die eigene
Konfession, die ihr Profil zu schirfen
habe, auf die Wahrung von Privilegien
und immer virtueller werdende Volks-
kirchlichkeit, auf Mitgliederbindung.

Natiirlich miissten wir die verschie-
denen Gestalten der Kirche differen-
zierter betrachten, die man die petri-
nische, paulinische und johanneische
nennen kann. Die petrinische Gestalt,
die institutionell verfasste Kirche, sie
macht dem steinernen Namen alle Ehre.
Allzu oft sucht sie zu bewahren, festzu-
halten, zu kontrollieren, was noch da ist.
Sie verwaltet sich selbst. Ich meine da-
mit natiirlich in erster Linie unsere Kir-
chen des Nordens.

Die paulinische Gestalt: Hier wird ge-
forscht und gelehrt. Ein Pauschalurteil
iiber den Gehalt der heutigen west-
lichen Theologie wire anmassend und
wiirde dem, was da geleistet wird, sicher
nicht gerecht. Zu fragen wire aber, ob
sich die Theologie geniigend den Pro-
blemfeldern stellt, mit denen die Men-
schen heute im globalen Massstab kon-
frontiert sind. Mein subjektiver Ein-
druck ist, dass sie auf weite Strecken je-
nem Missionar gleicht, von dem Eduar-
do Galeano in einer Miniaturgeschichte
erzahlt. Er hatte viele Jahre mit Indios
im Chaco verbracht und getraute sich
endlich, seinen Freund, den Cacique zu
fragen: Sag’ mir, was hiltst Dueigentlich
von der Botschaft, die ich Euch bringe?
Der Cacique antwortet ihm: Ja, Euer
Evangelium kratzt. Aber es kratzt nicht,
wo es beisst.

Und die johanneische Gestalt von
Kirche? Hier denke ich vor allem an die
Spiritualitit und Mystik von Bewe-
gungen, die Laien, das heisst das Volk
Gottes in Bewegung. Die Kirche als Wi-
derstandsbewegung, die sich nicht ein-
tach an die amtskirchlichen Grenzzie-
hungen hilt. Hier gab es auch in Europa
starke Aufbriiche: der konziliare Pro-
zess zum Beispiel, der entlang der bren-
nenden Fragen von globaler Gerechtig-
keit, Frieden und Schépfung weit iiber
die Kirchen hinaus gewirkt hat. Das war
Kirche mit offenen Tiiren, wie in der
DDR ganz praktisch deutlich wurde. Ich
sage «war». Denn alle diese vielfiltigen
Bewegun-gen einer Kirche von unten,
die Frauenkirchenbewegung, die Frie-
densbewegung, die Asylbewegung, die
Protestbewegungen gegen die Verschul-
dung - siesind nicht verschwunden, aber
geschrumpft. Auch die skumenische Be-
wegung, die eine Zeit lang manche dieser
kritischen Krifte artikulieren half und
gebiindelt hat, ist in einer Krise.

Warum ist das so? Zu einfach wire
es, zusagen, die Kirchenmanager hitten
sie erfolgreich gezdhmt und gebremst.
Zu einfach auch, wenn wir sagen wiir-
den, die Theologie hat sieim Stich gelas-
sen. Wir miissen uns fragen, was sichan
den Koordinaten geindert hat, und
auch, was wir, unter verinderten Um-
stinden, neu zu lernen haben.

Verdnderte Koordinaten

Ich muss mich, um die Verinderung der
aktuellen Koordinaten der Weltord-
nung darzustellen, leider mit Stichwor-
ten begniigen. Dorothee Solle hat auf
ihrem Weg hin zu einer dkofeministi-
schen und gewaltiiberwindenden poli-
tischen Theologie manche Impulse der
Theologie der Befreiung aufgenommen.
Sie ist ein Stiick weit in die Schule der
Armen gegangen. Doch auch der Be-
treiungstheologie fillt es heute nicht
leicht, den neuen Herausforderungen
zu begegnen. Sie hat an Klarheit verlo-
ren. Das hiangt mit den Adressatlnnen

7



der Kritik zusammen, die sie formuliert.
Geboren wurde sie unter Bedingungen
von Diktaturen der nationalen Sicher-
heit. Diese haben Volksbewegungen un-
terdriickt. Die Basisgemeinden haben
Widerstand artikuliert und aufrechten
Gang inspiriert. Frauen, Arme, Schwar-
ze, Indigene haben sich als Subjekte wi-
derstindiger Praxisentdeckt. Nach dem
Sturz der Diktaturen haben sie in viel-
faltige soziale Bewegungen hineinge-
wirkt und da hinein diffundiert. Man-
cherorts haben diese Bewegungen neue
linke Politiken méoglich gemacht. Zum
Beispiel in Brasilien, Ecuador, Bolivien,
Paraguay.

Die neue Weltordnung ist uniiber-
sichtlich, nicht mehr bipolar, sondern
zunehmend polyzentrisch, aber nicht
herrschaftsfrei. Die Dikaturen sind
nicht verschwunden, sie haben sich ge-
wandelt. Sie sind im Zuge dessen, was
man sehr grob «neoliberale Globalisie-
rung» nennt, unsichtbarer, glaserner,
aber nicht weniger hart geworden. Ich
habe es schon angedeutet.

Es geht dabei nicht nur um die Macht
der grenziiberschreitend agierenden
«Privatbiirokratien» (Max Weber) — die
transnationalen Unternehmen. Oder
darum, dass in den G 7, G 20 oder an-
dern solchen Gremien méchtige staatli-
che Players informelle supranationale
Machtstrukturenerrichten. Es gehtauch
darum, dass Prozesse der Okonomisie-
rung und der Privatisierung der 6ffent-
lichen Sphire in einem Masse zuge-
nommen haben, dass sie uns weit mehr
regieren als irgendeine gewihlte In-
stanz.

Resultat ist ein Gesamtsystem, das
diktatorisch, ja als Imperium wirkt. S61-
le hat dies erkannt: «Die Maschine, ge-
trieben von dem Zwang, mehr zu pro-
duzieren, lauft, von technologischen
Erfolgen unvorstellbaren Ausmasses
bestitigt. Sie ist auf ein <Mehr» an
Schnelligkeit, Produktivitit, Verbrauch
und Gewinn fiir etwa zwanzig Prozent
der Menschheit programmiert. Dieses

Programm ist effektiver und gewalt-
tatiger als alle historisch vergleichbaren
Grossreiche mit ihren babylonischen
Tiirmen.»

Was uns also bestimmt, ist lkein Fin-
zel-Herrscher, auch nicht einfach die oft
geschmahte Hegemonialmacht USA. Es
ist mannigfach vermittelt, {iber poli-
tische, wirtschaftliche und auch massen-
kulturelle Vermittlungsinstanzen. Und
die Komplexitit von Riickkoppelungen
nimmt zu. Deutlich wird das am Klima.
Die Maschine lduft heiss. Die kumu-
lierten Effekte unserer Wirtschafts- und
Lebensweise untergraben die Tragfihig-
keit der Okosysteme. «Wir haben Wind
gesit und ernten Sturmp», wie Hosea sagt
(Hos 8,6). Zudem werden die klima-
erwarmenden Folgen unseres Handelns
neue, drastische Armut in ohnehin ver-
letzlichen Regionen produzieren. Sa-
lopp ausgedriickt: Die Natur schligt
doppelt zuriick. Sie prisentiert uns die
Rechnung fiir ein auf Pliinderung der
natiirlichen und menschlichen Ressour-
cen angelegtes System. Wir sigen, wenn
wir ihm zudienen, immer effizienter den
Ast ab, auf dem wir sitzen. Und es ge-
winnt im globalen Wettbewerb, wer am
besten und schnellsten geséigt hat.

Es zeigt sich also, dass die Krise der
modernen, auf Techniken der Natur-
beherrschung aufbauenden Rationalitit
mit der Perfektionierung ihrer eigenen
Mittel nicht bewiltigt werden kann. Die
Klimaerwiarmung auf eine technolo-
gische Frage zu reduzieren, hiesse den
Kern der Problematik verkennen. Der
Klimawandel ruft nach einem Kultur-
wandel, der zur Uberwindung der kurz-
sichtigen, auf privater Nutzenmaximie-
rung beruhenden Zweck-Mittel-Ratio-
nalitat fithrt.

Was wir brauchen ist eine andere, ei-
ne reproduktive Vernunft, die auf Rege-
nerierung des Lebens und der Lebens-
grundlagen ausgerichtet ist. Ein Prinzip
des Handelns, das nicht auf Konkur-
renz, sondern auf Konvivenz setzt. Eine
dkumenische Konsultation zum Schutz

172



der Erdatmosphire hat diese 6kolo-
gische Einsicht 1991 so ausgedriickt:
«Durch unser Wissen um die Ganzheit
und Verflochtenheit aller Teile der
Schépfung fithlen wir uns auch mit allen
Menschen solidarisch und eins». Wir
miissen also, unter neuen Bedingungen,
wieder das Alphabet der Solidaritét, der
gemeinsamen Verantwortung buchsta-
bieren lernen. Es geht darum, das Ich wi-
derstindig zu «entkleiden», was auch
einschliesst, das globale Gemeinwohl
nicht nur anthropozentrisch zu sehen.
Mit Dorothee Solle gesagt: «Der Glaube
an die gute Schopfung ist ein Weg, die
Erde mit andern zu teilenx».

Wie gelangen wir zu einer Neuorien-
tierung?

Wichtig ist erstens die Diagnose. Wir
miissen das Programm der Maschine
erkennen, um sie zu deprogrammieren.
Den Code des Programms miissen wir
knacken: das Privat-Prinzip, das «Rette
sich jeder selber». Nochmals Solle: «Je
globaler die Weltwirtschaft sich organi-
siert, je desinteressierter sie sich allen
sozialen oder kologischen Eingebun-
denheiten gegeniiber gibt, desto mehr
benotigt sie als Ansprechpartner das In-
dividuum ohne jede Beziehung, den ho-
mo oeconomicus, jenes geschifts- und
genussfihige Einzelwesen».

Was wir bei Dorothee Solle lernen
konnen, ist aber auch zweitens, dass wir
hier vor einer theologischen Herausfor-
derung stehen. Dem entfesselten Markt
kommen wir nur bei, wenn wir die
Grundfrage stellen: Miissen wir dem Fe-
tisch Markt die realen Lebensgemein-
schaften und Okosysteme opfern? Dem
Lebendigwerden dienen oder der Ma-
schine: Dies ist eine Glaubensent-
scheidung. Eine Frage nach der Unter-
scheidung von Gott und Gétzen. Gotzen
erkennen wir daran, dass sie Opfer for-
dern, Sklaven produzieren. «Gott, ... dir
will ich gehéren, .. /dass ich nicht Skla-
vin der Menschen werde/Dass ich nicht
Sklavin der Gotzen werde/Deine Feste

machen mich gliicklich», heisst es in
einem Gedicht von Sélle.

Wer von Gotzen spricht, bekommt
schnell zu héren, er dimonisiere die
freie Marktwirtschaft. Doch erinnern
wie uns, wie Jesus den Gerasener geheilt
hat, den man in Ketten gelegt hatte, weil
niemand stark genug war, ihn zu bandi-
gen. Dieser Mann war von einem Da-
mon besessen, heisst es im Markus-
Evangelium (5, 1ff ). Jesus fragt ihn, wie
er heisse. «Legion» ist die Antwort, esist
deutlich, dass damit auf die imperiale
Macht Roms angespielt wird, die im
Land ihre Gewalt ausiibt. Auch das Ver-
halten des Besessenen zeugt davon, wie
er auf die Gewalt des Imperiums mit
Gewalt gegen andere und sich selbst re-
agiert.

Damonen und Besessenheiten miis-
sen also in ihren Zusammenhingen er-
kannt und beim Namen genannt wer-
den. Normen und Dogmen der Macht
miissen entzaubert werden, damit der
Wind des Wandels von unten wehen
kann.

Dabei hilfteine Aufklarung des Glau-
bens: Esist kein Zufall, dass Sélle durch
die Gottesfrage hindurch gegangen ist.
«Atheistisch an Gott glauben» heisst,
den Gott des Lebens nicht mehr mit
Gotzen zu verwechseln oder mit Theo-
logien der Anpassung an Konkurrenz,
Krieg und Unterwerfung. Atheismus ist
hier eine Frage der Praxis, der prakti-
schen Entgotterung der Maschine. Die
frithen Christlnnen wurden atheoi ge-
nannt, weil sie dem Imperium Roma-
num den Gehorsam verweigerten und
die Verehrung versagten.

«Du bist anders gott/kleiner als un-
sere falschen hoffnungen/auf die grosse
maschine die alles regelt/grésser als un-
sere vertrockneten wiinschen.

Glaubenspraxis bedeutet also Ab-
kehr von falscher Anbetung und miin-
det in Umkehr und Tun des Gerechten.
Gerechtigkeit meint dabei nicht nur den
zwischenmenschlichen Bereich, son-
dern ist Teil der Vision von einer «kos-

173



Beat Dietschy ist
Zentralsekretir von
Brot fiir alle und war
Assistent bei Ernst
Bloch. Dietschy ist
Theologe und
Philosoph und hat
Dorothee Solle
personlich gekannt.

(dietschy@bfa-ppp.ch)

mischen Demokratie aller Lebenden»
(L. Boff). Umkehr, teschuwa, ist einer
der Schliisselbegritte Sélles und hat mit
ihrer Wiederentdeckung der jiidischen
Tradition zu tun. Sie hat das in einem
Gesprich hier im Romerohaus einmal
erlautert: «Die Rabbiner lehren iiber die
Teschuwa, dass man alles Mégliche iiber
sie sagen kann, dass es aber keinen Tag,
keine Stunde gibt, an der sie unmaglich
ist». Wie ist solche umkehrende Praxis
zu finden?

Es beginnt wohl mit dem Herbeiseh-
nen, dem Gebet, der Poesie.

«wann fangen sie denn an unsere
brotaufstande im reichen land/unsere
luftaufstinde wenn uns die augen tri-
nen/dieser lange weg vom achselzucken
zu den trdnen/geh ihn mit uns gott/aus
den trinen der schrei/aus dem schrei
das nein/aus dem nein der aufstand/
mach aus der angst der kleinen leute die
umkehr gott».

Umbkehr wird aber, das zeigt schon
die Bibel, nur iiber Begegnungen und
geteilte, kollektive Lernerfahrungen
moglich. «Der Tanz der Gottesliebe
kann nicht allein getanzt werden. Er
bringt Menschen zusammen.» Wenn
ich mich selber frage, was mich verin-
dert hat, so sind es bestimmt die Kon-
takte mit den indigenen und die Land-
losen-Bewegungen in Lateinamerika.
Sie haben mir Augen gedfinet fiir die
Welt anderer. Sich dem auszusetzen,
verriickt die eigene Weltsicht.

Konnen wir in die Schule der Armen,
der Anderen gehen? Dorothee Solle ist
selber eher in die Schule der Friedens-
bewegung gegangen, weniger der Ar-
men. Aber sie weist immer wieder dar-
auf'hin: «Die Kraft der Utopien kommt
{...)vonden Opfern, den Beschadigten.
Theologisch ausgedriickt sind sie die
Lieblingskinder Gottes.» Problemati-
scher scheint mir, wenn sie sagt: «Die
Armen sind die Lehrer». Das ist zumin-
dest ambivalent. Haben wir nicht zu oft
Utopien anderer uns angeeignet? Das
lauft darauf hinaus, sie noch einmal zu

enteignen und die Differenzen zu ver-
wischen. Und es erspart uns zu verdn-
dern, was hier, in unserm Kontext, zu
verandern ist.

Richtig aber ist: «ver-riickt» werden
wir im Doppelsinn des Wortes, wenn
wir uns mit den Andern, den Ausge-
grenzten auseinander setzen. Das setzt
voraus, dass wir uns ihnen aussetzen
unddaszulassen,auch wenn esschmerzt
und es nicht Andere sind, deren Werte
wir nicht teilen. Wenn es beispielsweise
religios Andere sind. Das erst macht
Okumenisches Lernen moglich, wie wir
es fiir eine zukunftsfahige Konvivenz
auf dieser bedrohten Erdgemeinschaft
brauchen. Es hilft zu erkennen, dass
«Gottes Welt gross ist» und dass wir
nicht «ausgerechnetin einem Gefingnis
einschlafen», wie der persische Dichter
und Mystiker Rumi sagt.

Vor acht Jahren haben wir zusam-
men mit Dorothee und Fulbert ein Wei-
terbildungsseminar durchgefiihrtin der
Kartause Ittingen. Dorothee Solle hat
damalseinen steilen Satz gesagt. Als Ziel
scheint er mir richtungsweisend. Er lau-
tet: «Die Kirche des 21. Jahrhunderts
wird 8lkumenisch sein, feministisch und
mystisch — oder gar nicht.» °

Literatur von Dorothee Sélle:

Mystik und Widerstand, Hamburg 1997
Mystik des Todes, Stuttgart 2003

Den Rhythmus des Lebens spiiren, Freiburg,
Basel, Wien 2001

Gegenwind. Erinnerungen, Hamburg 1995
Die Hinreise, Stuttgart 1975

D. Sélle, E Steftensky: Wider den Luxus der
Hoffnungslosigkeit, Freiurg i.B. 1995

174



	Wege zu einer aufmüpfigen Theologie und Glaubenspraxis

