
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 6

Artikel: Wege zu einer aufmüpfigen Theologie und Glaubenspraxis

Autor: Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Dietschy

Wege zu einer
aufmüpfigen Theologie
und Glaubenspraxis
Dorothée Solle welterdenken

Dasfolgende Referat hat Beat Dietschy an der Gedenktagung
zum 80.Geburtstag von Dorothée Solle im Romerohaus gehalten.

Die Tagung stand unter dem Titel: «Dorothée Solle
weiterdenken». Dietschy geht bei seinem Versuch sich dem Anspruch
und der Zumutung, die in diesem Titel steckt, zu stellen, von
folgenden zwei Fragen aus: «Erstens: Woran können wir an
knüpfen? Wozu inspiriert uns Dorothée Solle? Zweitens: Wie
haben sich die Koordinatenfür ein gerechtes Handeln verändert?

Das heisst in welchen Kontexten bewegen wir uns heute?»

Das Kleben am Ich

Ein Thema, das Dorothée Solle von früh
aufumkreist, ist das Ich. Das Leiden, das

Kleben am Ich, die Ich-Suche, die zur
Ichsucht wird. In der Tat: Ich-Suche,
Selbstbestimmung, Freiheit - das sind
oberste, fast religiös aufgeladene Werte

unserer Gesellschaft, vorangetrieben
von jenem Trend der Individualisierung,
der zusammen mit dem andern Megatrend

- der Globalisierung - unsere
Gegenwart prägt. Individualisierung ist
weit mehr als die Globalisierung ein
Tabuthema. Wer wagt es schon, sie zu
hinterfragen, wo sie doch im Namen von
Freiheit, freier Wahl und Recht auf
Selbstbestimmung auftritt?

«Die Freiheit hat mich getroffen wie
ein Blitz! Ich bin meine Freiheit!»
notiert auch die 19-jährige Dorothée nach
einem Vortrag über Sartre in ihrem
Tagebuch. Aber sie bleibt nicht stehen bei
der Faszination durch den Existentialismus.

Sie entdeckt die Kehrseiten und
Ambivalenzen von Freiheit, von
politischem und theologischem Liberalismus,

findet heraus, wie Freiheit mit
Eigensucht, Eigentum und Herrschaft sich
verbindet. «Ego, Besitz und Gewalt
haben ihren inneren Zusammenhalt».
Dies sind nicht nur politische
Entdeckungen, die sie gemacht hat in der
Auseinandersetzung mit der deutschen
Geschichte der Nazizeit und mit Krieg
und Gewalt in der Friedensbewegung.
Es sind spirituelle Entdeckungen. In
ihrem Nachdenken über Mystik macht
sie deutlich, dass das Ich einer
«Entkleidung» bedarf. «Identität gewinnen
heisst, dieses Ich transzendieren». Das
ist ein Prozess der «Entgröbung», wie es

Thomas Münzer genannt hat. Ein Prozess

der Entleerung des Ich, der Gottbereitung,

der aber zugleich Veränderungen

in den Machtverhältnissen, in
denen wir eingebunden sind, impliziert.
Darum spricht Dorothée Solle von einer
«widerständigen Entkleidung». Es geht
darum, «ichlos, besitzlos, gewaltlos zu
werden».

168



Mystik ist also nicht spirituelle Wellness,

sondern Widerstand. Anders
gesagt: Loskommen von der Ich-Besessenheit

ist eine Befreiung drinnen wie
draussen. Wobei die innere Befreiung
ausschlaggebend ist: «Sich an Gott zu
erinnern, löst die Ich-Abhängigkeit auf».
Die mystische Tradition zeigt Wege, das

Ego zu entmachten und frei zu werden.
Und sie schafft Voraussetzungen für
einen «nicht auf Raub und Vergewaltigung

beruhenden Lebensstil». Angesichts

der Klimaveränderung, die uns
den Spiegel unseres Raubbauverhaltens

zeigt, istdies fürdieZukunftderMenschheit

eine Notwendigkeit geworden.
Noch ein schönes Zitat aus «Mystik

und Widerstand»: «In der konsumis-
tischen Plünderungskultur fungiert das

süchtig gemachte Ego als der beste
Wächter in unserem Gefängnis; es

kontrolliert und verhindert effektiv unsere
Ausbruchsversuche.» Entkleidung des

Ich, Ablegen, Loslassen des Ich bedeutet
Bruch mit dem Funktionsgesetz, auf
dem die dominierende Machtinstanz
unserer Zeit - die kapitalistische
Ökonomie - aufbaut. Denn die ökonomische
Logik verlangt, dass alles sich rechnet,
rational ist ihr einzig, was Aufwand und
Ertrag optimiert. In fast allen Lebensbereichen

hat sich ein Denken etabliert,
das kaum noch andere Massstäbe kennt
als Kosten-Nutzen-Kalkül, Effizienzsteigerung

und Wettbewerbstauglichkeit.
Alles muss der Performance dienen.
«Ich rechne, also bin ich»: Es ist zum
Prinzip erfolgreicher Lebensführung
geworden, dass ich mich als rational
handelnder Unternehmer meiner selbst
bewähre und eigenverantwortlich die
richtigen Investitionsentscheidungen -
für meine Bildung, meine Beziehungen
usw. - falle.

Als Gegengift zu diesem verzweckten
homo oeconomicus hat Dorothée Solle
immer wieder das «sunder warumbe»
das «ohne Zweck» von Meister Eckhart
zitiert und gelebt. Seinen Vers hat sie
auch in ihrem letzten Vortrag kurz vor

ihrem Tod zitiert: «Die Ros' ist ohn
Warum/sie blühet, weil sie blühet/sie acht
nicht ihrer selbst/fragt nicht, ob man sie
siehet.» Die Schönheit der Ichlosigkeit,
wie sie bei Meister Eckhart oder andern
mystischen Traditionen zu lernen ist,
erweist sich «als die spirituelle Grundlage

für eine andere Vision vom
Miteinanderleben als die vom totalen Markt
diktierte».

Dies sind nach wie vor sehr aktuelle
Weisungen: Denn auch in der heutigen
Wirtschafts-Krise funktioniert das
neoliberale Denksystem weiter. Die Androhung

von Krisen, von Verlust ist ja ein
Wesensmerkmal dieses Systems. Es

locktnicht nur mit den Versprechen von
ständig neu erfundenen Genüssen, es

bestraft auch mit Entzug, vor allem aber

mit der Drohung von Verlust. Dass so
viele von uns einem System gehorchen,
von dem wir wissen, dass es andere arm
macht, die Beziehungen mit Konkurrenz

vergiftetunddieLebensgrundlagen
zerstört, liegt nicht zuletzt am Drohpotenzial,

mit dem es operiert.
«Wer sich nicht anpasst, geht unter»:

Was als rein ökonomische Sachrationalität

daherkommt, hat längst den Bereich
der Wirtschaft überschritten. Nicht nur
Unternehmen, auchstaatlicheinstanzen,

ja selbst Personen, die sich auf den
Arbeitsmärkten zu behaupten haben, müssen

befürchten, «vom virtuellen
Gerichtshofdes Weltmarktes abgestraft» zu
werden, und so ist «die endlose Flucht
vor dem möglichen Verlust von
Wettbewerbsfähigkeit» zu einer Lebensform, ja
zur einzig rationalen Lebensform
geworden. Im Kern besteht sie in einer Art
autonomem Nachvollzug von Sach-

zwängen. Sachzwängen, dienatürlich
gesellschaftlich hergestellt werden. Doch
ihnen muss man gehorchen.

Lukas Briner, damals stellvertretender

Direktor der Zürcher Handelskammer,

kritisierte in der NZZ einmal ein
Diskussionspapier der Schweizer
Kirchen mit globalisierungskritischen
Ansätzen: «Die Aufforderung, sich dem

169



Sachzwang des globalen Wettbewerbs
zu entziehen, gemahnt an die
Aufforderung an einen Schwimmer, den
Sachzwang der steten Bewegung zu
ignorieren.» Das Bild des rastlosen
Schwimmers sagt, wie es um die
Lebens- und Arbeitszwänge vieler
Menschen steht.

«Die Toten riechen nach Hoffnung»
Gehorsam und Angst sind Geschwister.
Wer Angst hat zu verlieren, bricht nicht
aus. Er fügt sich. Doch gibt es zum Glück
ein anderes Geschwisterpaar. Denn die
Hoffnung hat nach einem Wort von
Augustin zwei liebliche Töchter: Sie heissen

Zorn und Mut. Das Erstaunliche ist:
Mystische Gelassenheit verträgt sich
durchaus mit Zorn und Mut, ja sie födert
sie sogar, wie wir bei Dorothée es erleben
konnten. Wie kommt das? Wer loslässt

vom Ich, verliert die Angst und gewinnt
einen Mut, der an Todesmut grenzt.
Richtiger wäre zu sagen: an Lebensmut.
Ich möchte das an einer kurzen
Geschichte erläutern, die aus einem andern
Kontext und in gewisser Weise auch aus
einer andern Zeit stammt. Es ist der
Aufstand, der im südmexikanischen Chiapas

1994 begann. Es ist kein Zufall, dass

sich die rebellischen Indigenen Zapatistas

nannten. Sie haben ein langes
Gedächtnis, in dem die Erinnerung an
Jahrhunderte der Missachtung und
Unterdrückung der Mayavölker fortlebt.
Aber auch die Erinnerung an frühere
Rebellionen, daruntereben dievon
Emiliano Zapata. Erinnern, aus Tradiertem
schöpfen ist Inspiration für eine andere
Welt. «Wer das Novum will, braucht die

Erinnerung.»
In einer Verlautbarung aus den

Anfängen der Revolte heisst es: «Die
Geschichte ist bitter, aber ihre Bitterkeit
muss nicht Enttäuschung bewirken. Sie

kann auch zu Wut, Hoffnung und Würde
führen. Wir sahen unsere ältesten
Vorväter leiden und kämpfen, wir sahen
unsere Grosseltern kämpfen, wir sahen

unsere Eltern mit Wut in ihren Händen».

Damit bringen die indigenen Rebellen
das Gedächtnis der jahrhundertealten
Diskriminierung und Ausgrenzung ins
Spiel. Mehr noch: Sie erinnern an die
Sprengkraft unerledigter Geschichte, -
und den Anspruch der Toten an die
Lebenden.

«Und wir sahen, dass die Würde gut
war für die Menschen, wieder Menschen
zu sein, und Würde kam wieder in unsere

Herzen zurück, um dort zu leben, und
wir waren wieder neu, und die Toten,
unsere Toten, sahen, dass wir wieder neu
waren, und sie riefen uns wieder auf, zur
Würde, zum Kampf.»

Das ist kein Appell aus dem Geist
revolutionärer Romantik, sondern die in
den Januartagen des Jahres 1994 von vielen

gemachte Erfahrung, dass der
Aufstand, selbst wenn er den Tod bringen
kann, die Angst vertreibt, die die Stütze

jeder Herrschaft ist: «Nach Angst
riechen diese Flugzeuge und diese
Hubschrauber. Nach Angst riecht die Luft,
die von oben kommt. Die von unten
nicht. Die Luft von unten riecht gut, sie

riecht danach, dass sich die Dinge
ändern, dass alles besser wird. Wir sind
von unten. Wir und viele andere wie wir.
Ja, das ist es: an diesem Tag riechen die
Toten nach Hoffnung.»

Theologisch würden wir von einer
österlichen Erfahrung sprechen. Und
eine solche ist nicht nur im Blick aufdie
Zapatistas in Mexiko, sondern auch auf
indigene Völker in Bolivien oder Ecuador

festzustellen: Die seit der Conquista
verdrängten und zum Untergang verurteilen

Völker sind wieder erwacht und
drängen mit einem Selbstbewusstsein,
das man ihnen immer abgesprochen
hat, in Politik und Gesellschaft.

Sie haben die Angstverloren, die zum
Baumaterial aller Unterdrückung
gehört. Ein Vers aus einem Gedicht von
Solle fallt mir dazu ein. Er nimmt etwas
Verwandtes auf- die Suche nach der Erde,

die auch indigenen Erhebungen
zugrunde liegt, bei ihr jedoch ein Gebet ist:
«Schaffe in mir gott ein herz ohne angst/

170



ist nicht die erde dageblieben unter der
eiszeit/konnte sie auch emigrieren/ist
sie geblieben hat sie gewartet».

Wie steht es mit den Kirchen?
«Die Ängste sind eines derbesten Mittel
des Teufels, den Menschen auf sich
selbst zu verkrümmen», sagt Solle in
ihrem letzten Buch «Mystik des Todes».
Das gilt auch für die Kirchen. In ihrer
Angst, Macht, Einfluss und Bedeutung
zu verlieren, ziehen sie sich zunehmend
auf sich selber zurück. Auf die eigene
Konfession, die ihr Profil zu schärfen
habe, auf die Wahrung von Privilegien
und immer virtueller werdende Volks-
kirchlichkeit, aufMitgliederbindung.

Natürlich müssten wir die verschiedenen

Gestalten der Kirche differenzierter

betrachten, die man die
petrinische, paulinische und johanneische
nennen kann. Die petrinische Gestalt,
die institutionell verfasste Kirche, sie
macht dem steinernen Namen alle Ehre.
Allzu oft sucht sie zu bewahren,
festzuhalten, zukontrollieren, was noch da ist.
Sie verwaltet sich selbst. Ich meine
damit natürlich in erster Linie unsere
Kirchen des Nordens.

Diepaulinische Gestalt: Hier wird
geforscht und gelehrt. Ein Pauschalurteil
über den Gehalt der heutigen
westlichen Theologie wäre anmassend und
würde dem, was da geleistet wird, sicher
nicht gerecht. Zu fragen wäre aber, ob
sich die Theologie genügend den
Problemfeldern stellt, mit denen die
Menschen heute im globalen Massstab
konfrontiert sind. Mein subjektiver
Eindruck ist, dass sie aufweite Strecken
jenem Missionar gleicht, von dem Eduardo

Galeano in einer Miniaturgeschichte
erzählt. Er hatte viele Jahre mit Indios
im Chaco verbracht und getraute sich
endlich, seinen Freund, den Cacique zu
fragen: Sag' mir, was hältst Du eigentlich
von der Botschaft, die ich Euch bringe?
Der Cacique antwortet ihm: Ja, Euer

Evangelium kratzt. Aber es kratzt nicht,
wo es beisst.

Und die johanneische Gestalt von
Kirche? Hier denke ich vor allem an die
Spiritualität und Mystik von
Bewegungen, die Laien, das heisst das Volk
Gottes in Bewegung. Die Kirche als

Widerstandsbewegung, die sich nicht
einfach an die amtskirchlichen Grenzziehungen

hält. Hier gab es auch in Europa
starke Aufbrüche: der konziliare Prozess

zum Beispiel, der entlang der
brennenden Fragen von globaler Gerechtigkeit,

Frieden und Schöpfung weit über
die Kirchen hinaus gewirkt hat. Das war
Kirche mit offenen Türen, wie in der
DDR ganz praktisch deutlich wurde. Ich

sage «war». Denn alle diese vielfältigen
Bewegungen einer Kirche von unten,
die Frauenkirchenbewegung, die
Friedensbewegung, die Asylbewegung, die

Protestbewegungen gegen die Verschuldung

- sie sind nichtverschwunden, aber

geschrumpft. Auch die ökumenische

Bewegung, die eine Zeit lang manche dieser
kritischen Kräfte artikulieren half und
gebündelt hat, ist in einer Krise.

Warum ist das so? Zu einfach wäre

es, zu sagen, die Kirchenmanager hätten
sie erfolgreich gezähmt und gebremst.
Zu einfach auch, wenn wir sagen würden,

die Theologie hat sie im Stich gelassen.

Wir müssen uns fragen, was sich an
den Koordinaten geändert hat, und
auch, was wir, unter veränderten
Umständen, neu zu lernen haben.

Veränderte Koordinaten
Ich muss mich, um die Veränderung der
aktuellen Koordinaten der Weltordnung

darzustellen, leider mit Stichworten

begnügen. Dorothée Solle hat auf
ihrem Weg hin zu einer ökofeministischen

und gewaltüberwindenden
politischen Theologie manche Impulse der
Theologie der Befreiung aufgenommen.
Sie ist ein Stück weit in die Schule der
Armen gegangen. Doch auch der
Befreiungstheologie fallt es heute nicht
leicht, den neuen Herausforderungen
zu begegnen. Sie hat an Klarheit verloren.

Das hängt mit den Adressatinnen

171



der Kritik zusammen, die sie formuliert.
Geboren wurde sie unter Bedingungen
von Diktaturen der nationalen Sicherheit.

Diese haben Volksbewegungen
unterdrückt. Die Basisgemeinden haben
Widerstand artikuliert und aufrechten

Gang inspiriert. Frauen, Arme, Schwarze,

Indigene haben sich als Subjekte
widerständiger Praxis entdeckt. Nach dem
Sturz der Diktaturen haben sie in
vielfältige soziale Bewegungen hineingewirkt

und da hinein diffundiert.
Mancherorts haben diese Bewegungen neue
linke Politiken möglich gemacht. Zum
Beispiel in Brasilien, Ecuador, Bolivien,
Paraguay.

Die neue Weltordnung ist
unübersichtlich, nicht mehr bipolar, sondern
zunehmend polyzentrisch, aber nicht
herrschaftsfrei. Die Dikaturen sind
nicht verschwunden, sie haben sich
gewandelt. Sie sind im Zuge dessen, was

man sehr grob «neoliberale Globalisierung»

nennt, unsichtbarer, gläserner,
aber nicht weniger hart geworden. Ich
habe es schon angedeutet.

Es geht dabei nicht nur um die Macht
der grenzüberschreitend agierenden
«Privatbürokratien» (Max Weber) - die
transnationalen Unternehmen. Oder
darum, dass in den G 7, G 20 oder
andern solchen Gremien mächtige staatliche

Players informelle supranationale
Machtstrukturenerrichten. Es gehtauch
darum, dass Prozesse der Ökonomisierung

und der Privatisierung der öffentlichen

Sphäre in einem Masse
zugenommen haben, dass sie uns weit mehr
regieren als irgendeine gewählte
Instanz.

Resultat ist ein Gesamtsystem, das

diktatorisch, ja als Imperium wirkt. Solle

hat dies erkannt: «Die Maschine,
getrieben von dem Zwang, mehr zu
produzieren, läuft, von technologischen
Erfolgen unvorstellbaren Ausmasses

bestätigt. Sie ist auf ein <Mehr> an
Schnelligkeit, Produktivität, Verbrauch
und Gewinn für etwa zwanzig Prozent
der Menschheit programmiert. Dieses

Programm ist effektiver und gewalttätiger

als alle historisch vergleichbaren
Grossreiche mit ihren babylonischen
Türmen.»

Was uns also bestimmt, ist kein
Einzel-Herrscher, auch nicht einfach die oft
geschmähte Hegemonialmacht USA. Es

ist mannigfach vermittelt, über
politische, wirtschaftliche und auch massen-
kulturelle Vermittlungsinstanzen. Und
die Komplexität von Rückkoppelungen
nimmt zu. Deutlich wird das am Klima.
Die Maschine läuft heiss. Die kumulierten

Effekte unserer Wirtschafts- und
Lebensweise untergraben die Tragfähigkeit

der Ökosysteme. «Wir haben Wind
gesät und ernten Sturm», wie Hosea sagt
(Hos 8,6). Zudem werden die
klimaerwärmenden Folgen unseres Handelns

neue, drastische Armut in ohnehin
verletzlichen Regionen produzieren.
Salopp ausgedrückt: Die Natur schlägt
doppelt zurück. Sie präsentiert uns die

Rechnung für ein auf Plünderung der
natürlichen und menschlichen Ressourcen

angelegtes System. Wir sägen, wenn
wir ihm zudienen, immer effizienter den
Ast ab, auf dem wir sitzen. Und es

gewinnt im globalen Wettbewerb, wer am
besten und schnellsten gesägt hat.

Es zeigt sich also, dass die Krise der
modernen, auf Techniken der
Naturbeherrschung aufbauenden Rationalität
mit der Perfektionierung ihrer eigenen
Mittel nicht bewältigt werden kann. Die
Klimaerwärmung auf eine technologische

Frage zu reduzieren, hiesse den
Kern der Problematik verkennen. Der
Klimawandel ruft nach einem
Kulturwandel, der zur Überwindung der
kurzsichtigen, aufprivater Nutzenmaximie-

rung beruhenden Zweck-Mittel-Rationalität

führt.
Was wir brauchen ist eine andere, eine

reproduktive Vernunft, die auf
Regenerierung des Lebens und der Lebens-

grundlagen ausgerichtet ist. Ein Prinzip
des Handelns, das nicht auf Konkurrenz,

sondern auf Konvivenz setzt. Eine
ökumenische Konsultation zum Schutz

172



der Erdatmosphäre hat diese ökologische

Einsicht 1991 so ausgedrückt:
«Durch unser Wissen um die Ganzheit
und Verflochtenheit aller Teile der
Schöpfung fühlen wir uns auch mit allen
Menschen solidarisch und eins». Wir
müssen also, unter neuen Bedingungen,
wieder das Alphabet der Solidarität, der

gemeinsamen Verantwortung buchstabieren

lernen. Es geht darum, das Ich
widerständig zu «entkleiden», was auch
einschliesst, das globale Gemeinwohl
nicht nur anthropozentrisch zu sehen.

Mit Dorothée Solle gesagt: «Der Glaube

an die gute Schöpfung ist ein Weg, die
Erde mit andern zu teilen».

Wie gelangen wir zu einer Neuorientierung?

Wichtig ist erstens die Diagnose. Wir
müssen das Programm der Maschine
erkennen, um sie zu deprogrammieren.
Den Code des Programms müssen wir
knacken: das Privat-Prinzip, das «Rette
sich jeder selber». Nochmals Solle: «Je

globaler die Weltwirtschaft sich organisiert,

je desinteressierter sie sich allen
sozialen oder ökologischen Eingebun-
denheiten gegenüber gibt, desto mehr
benötigt sie als Ansprechpartner das

Individuum ohne jede Beziehung, den homo

oeconomicus, jenes geschäfts- und
genussfahige Einzelwesen».

Was wir bei Dorothée Solle lernen
können, ist aber auch zweitens, dass wir
hier vor einer theologischen Herausforderung

stehen. Dem entfesselten Markt
kommen wir nur bei, wenn wir die

Grundfrage stellen: Müssen wir dem
Fetisch Markt die realen Lebensgemeinschaften

und Ökosysteme opfern? Dem
Lebendigwerden dienen oder der
Maschine: Dies ist eine Glaubensentscheidung.

Eine Frage nach der
Unterscheidung von Gott und Götzen. Götzen
erkennen wir daran, dass sie Opfer
fordern, Sklaven produzieren. «Gott,... dir
will ich gehören,.. /dass ich nicht Sklavin

der Menschen werde/Dass ich nicht
Sklavin der Götzen werde/Deine Feste

machen mich glücklich», heisst es in
einem Gedicht von Solle.

Wer von Götzen spricht, bekommt
schnell zu hören, er dämonisiere die
freie Marktwirtschaft. Doch erinnern
wie uns, wie Jesus den Gerasener geheilt
hat, den man in Ketten gelegt hatte, weil
niemand stark genug war, ihn zu bändigen.

Dieser Mann war von einem
Dämon besessen, heisst es im Markus-
Evangelium (5, iff). Jesus fragt ihn, wie
er heisse. «Legion» ist die Antwort, es ist
deutlich, dass damit auf die imperiale
Macht Roms angespielt wird, die im
Land ihre Gewalt ausübt. Auch das
Verhalten des Besessenen zeugt davon, wie
er auf die Gewalt des Imperiums mit
Gewalt gegen andere und sich selbst
reagiert.

Dämonen und Besessenheiten müssen

also in ihren Zusammenhängen
erkannt und beim Namen genannt werden.

Normen und Dogmen der Macht
müssen entzaubert werden, damit der
Wind des Wandels von unten wehen
kann.

Dabei hilft eine Aufklärung des Glaubens:

Es ist kein Zufall, dass Solle durch
die Gottesfrage hindurch gegangen ist.
«Atheistisch an Gott glauben» heisst,
den Gott des Lebens nicht mehr mit
Götzen zu verwechseln oder mit
Theologien der Anpassung an Konkurrenz,
Krieg und Unterwerfung. Atheismus ist
hier eine Frage der Praxis, der praktischen

Entgötterung der Maschine. Die
frühen Christinnen wurden atheoi
genannt, weil sie dem Imperium Roma-
num den Gehorsam verweigerten und
die Verehrung versagten.

«Du bist anders gott/kleiner als
unsere falschen hoffnungen/auf die grosse
maschine die alles regelt/grösser als
unsere vertrockneten wünsche».

Glaubenspraxis bedeutet also
Abkehr von falscher Anbetung und mündet

in Umkehr und Tun des Gerechten.
Gerechtigkeit meint dabei nicht nur den
zwischenmenschlichen Bereich,
sondern ist Teil der Vision von einer «kos-

173



Beat Dietschy ist
Zentralsekretär von
Brotfür alle und war
Assistent bei Ernst
Bloch. Dietschy ist
Theologe und
Philosoph und hat
Dorothée Solle

persönlich gekannt.
(dietschy@bfa-ppp.ch)

mischen Demokratie aller Lebenden»
(L. Boff). Umkehr, teschuwa, ist einer
der Schlüsselbegriffe Sölles und hat mit
ihrer Wiederentdeckung der jüdischen
Tradition zu tun. Sie hat das in einem
Gespräch hier im Romerohaus einmal
erläutert: «Die Rabbiner lehren über die
Teschuwa, dass man alles Mögliche über
sie sagen kann, dass es aber keinen Tag,
keine Stunde gibt, an der sie unmöglich
ist». Wie ist solche umkehrende Praxis
zu finden?

Es beginnt wohl mit dem Herbeisehnen,

dem Gebet, der Poesie.

«wann fangen sie denn an unsere
brotaufstände im reichen land/unsere
luftaufstände wenn uns die äugen
tränen/dieser lange weg vom achselzucken

zu den tränen/geh ihn mit uns gott/aus
den tränen der schrei/aus dem schrei
das nein/aus dem nein der aufstand/
mach aus der angst der kleinen leute die
umkehr gott».

Umkehr wird aber, das zeigt schon
die Bibel, nur über Begegnungen und
geteilte, kollektive Lernerfahrungen
möglich. «Der Tanz der Gottesliebe
kann nicht allein getanzt werden. Er
bringt Menschen zusammen.» Wenn
ich mich selber frage, was mich verändert

hat, so sind es bestimmt die Kontakte

mit den indigenen und die Land
losen-Bewegungen in Lateinamerika.
Sie haben mir Augen geöffnet für die
Welt anderer. Sich dem auszusetzen,
verrückt die eigene Weltsicht.

Können wir in die Schule der Armen,
der Anderen gehen? Dorothée Solle ist
selber eher in die Schule der
Friedensbewegung gegangen, weniger der
Armen. Aber sie weist immer wieder
daraufhin: «Die Kraft der Utopien kommt

von den Opfern, den Beschädigten.
Theologisch ausgedrückt sind sie die
Lieblingskinder Gottes.» Problemati
scher scheint mir, wenn sie sagt: «Die
Armen sind die Lehrer». Das ist zumindest

ambivalent. Haben wir nicht zu oft
Utopien anderer uns angeeignet? Das
läuft darauf hinaus, sie noch einmal zu

enteignen und die Differenzen zu
verwischen. Und es erspart uns zu verändern,

was hier, in unserm Kontext, zu
verändern ist.

Richtig aber ist: «verrückt» werden
wir im Doppelsinn des Wortes, wenn
wir uns mit den Andern, den
Ausgegrenzten auseinander setzen. Das setzt

voraus, dass wir uns ihnen aussetzen
unddaszulassen,auchwenn esschmerzt
und es nicht Andere sind, deren Werte
wir nicht teilen. Wenn es beispielsweise
religiös Andere sind. Das erst macht
Ökumenisches Lernen möglich, wie wir
es für eine zukunftsfähige Konvivenz
auf dieser bedrohten Erdgemeinschaft
brauchen. Es hilft zu erkennen, dass

«Gottes Welt gross ist» und dass wir
nicht «ausgerechnet in einem Gefängnis
einschlafen», wie der persische Dichter
und Mystiker Rumi sagt.

Vor acht Jahren haben wir zusammen

mit Dorothée und Fulbert ein
Weiterbildungsseminar durchgeführt in der
Kartause Ittingen. Dorothée Solle hat
damals einen steilen Satz gesagt. Als Ziel
scheint er mir richtungsweisend. Er lautet:

«Die Kirche des 21. Jahrhunderts
wird ökumenisch sein, feministisch und
mystisch - oder gar nicht.» •

Literatur von Dorothée Solle:

Mystik und Widerstand, Hamburg 1997

Mystik des Todes, Stuttgart 2003
Den Rhythmus des Lebens spüren, Freiburg,
Basel, Wien 2001

Gegenwind. Erinnerungen, Hamburg 1995
Die Hinreise, Stuttgart 1975
D. Solle, F. Steffensky: Wider den Luxus der
Hoffnungslosigkeit, Freiurg i.B. 1995

174


	Wege zu einer aufmüpfigen Theologie und Glaubenspraxis

