
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 4

Artikel: Das Klima nach Kopenhagen

Autor: Steiger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S «Der Gipfel der Enttäuschungen» - Tina

Goethe im Swissaid-Spiegel, Januar
2010. Sie meinte nicht die Klimakonferenz

vom Dezember in Kopenhagen,
sondern den Gipfel zur Welternährung in
Rom einen Monat zuvor. Der für die
UNO erarbeitete Weltagrarbericht mit
seinen alarmierenden Aussagen zur Lage
und seinen konkreten Lösungsvorschlägen

sei ohne Echo geblieben. « Während
die Mächtigen schweigen, verkaufen
Staaten, deren Bevölkerung Hunger
leidet, Land an Interessenten, die darauf
Lebensmittel für den Export anbauen.»
Obschon in Kopenhagen die Mächtigen
nicht schwiegen, sondern mit grossen
Worten eine grundlegende Wende
beschworen, ist die Bilanz nicht besser.

Rosmarie Bär, die sich bei der Alliance Sud
mit Klimapolitik befasst, hat «das kollektive

Versagen» in den Neuen Wegen
beklagt: «Trotz den eindringlichen
Warnungen der Wissenschaft, die Zeit dränge,

fehlten die ernsthafte Bereitschaft und
der politische Wille, die gemeinsamen
Lebensgrund- lagen zu schützen und die

Verantwortung für die Zukunft
kommender Generationen zu übernehmen.»
Und nun? Mit neuen Absichtserklärungen

wurde das UNO-Jahr der Biodi-
versität eröffnet. Bei der Weltdekade der
Vereinten Nationen, welche die Bildung
fürnachhaltigeEntwicklungfördern will,
war Halbzeit. Mit eher magerer
Zwischenbilanz. Mobilisierung statt
Lähmung wäre vonnöten. Manchmal können

Bücher bei der Bewältigung innerer
Blockaden helfen.

Die nachhaltige Autobahn
Auch für mich begann das Desaster im
November. Umweltminister Moritz Leu-
enberger hatte eben seine symbolische
Bahnfahrt mit dem «Klima-Express»
nach Kopenhagen angekündigt. Dann
gab er als Verkehrsminister in Affoltern
am Albis die «nachhaltigste Autobahn
aller Zeiten» frei. Mit dem Teilstück der
A4 werde eine wichtige Lücke im Nord-

Hans Steiger

Das Klima nach

Kopenhagen

Süd-Verkehr geschlossen. Uns, die wir
den Bau durch hartnäckigen Widerstand

in der Region um Jahrzehnte
verzögern, aber nicht verhindern konnten,
wurde an diesem Freitag, den 13. noch
attestiert, wir hätten im Knonaueramt
eine wesentlich verbesserte Linienführung

bewirkt - ein Musterbeispiel für
«sichereren, naturfreundlicheren und
lärmfreieren Strassenbau». Grund also

zum Feiern. Kurz danach wurde ich von
einem Zürcher Gymnasium zu einem
Gespräch im Rahmen einer Staatskunde-Woche

gebeten. Mit frischer Wut
sprach ich dort den Widerspruch an, ein
«Verkehrssystem von vorgestern» mit
neuen ökologischen Zerstörungen
voranzutreiben und gleichzeitig die CO2-
Reduktion von 80 bis 95 Prozent bis ins
Jahr 2050 zu versprechen. Auf dem

Heimweg war ich tiefniedergeschlagen.
Denn das Echo der Jugendlichen war
vielstimmig und eindeutig: Es ist
unmöglich, die Mobilität einzuschränken.
Sie ist Teil unserer Freiheit. Darum sind
Autobahnen zur Entlastung der Dörfer
vernünftig.

Die frische Erfahrung blieb bei meinen

Lektüren präsent. Speziell beim
Buch vom «Ende der Welt, wie wir sie
kannten». Harald Weizer hat sich schon
in einem früheren Werk mit drohenden
Klimakriegen befasst. Mit beklem-

:3
0Û

121



DAS ENDE DER

WELT,

WIE WIR SIE
J

KANNTEN i

Claus Leggewie/
Harald Weizer: Das

Ende der Welt, wie
wir sie kannten.
Klima, Zukunft und
die Chancen der
Demokratie. S. Fischer

Verlag, Frankfurt
am Main 2009,278
Seiten.

mendem Ergebnis: Sie finden bereits
statt. Warum blieb und bleibt die den
Gefahren angemessene Friedensbewegung

aus? Die mit dem Politik- und
Kulturwissenschafter Claus Leggewie
gemeinsam erarbeitete Antwort auf diese

Frage ist alarmierend und ein Vorwurf
an uns alle. Ausgangspunkt war, was in
der Wissenschaft praktisch Konsens ist:
„Wenn nicht rasch - genaugenommen
im kommenden Jahrzehnt - radikal
anders gewirtschaftet und umgesteuert
wird», gerät das Weltklima in eine kaum
noch kalkulierbare Dynamik. Das ist eine

sehr kurze Spanne - zwei oder drei
Legislaturperioden, zwei Sommerolympiaden.

Sie wird über die Lebensverhältnisse

der zukünftigen Generationen
entscheiden. Ihnen bürdet eine heute
«im Blick auf kurzfristige Kalküle
gefällte Entscheidung» unumkehrbare
Handlungszwänge auf. Schon die Kinder

und Kindeskinder haben dann
womöglich keine Wahl mehr. Nicht nur die
Rohstoffe sind endlich, mit ihnen
könnten auch die Errungenschaften der
westlichen Moderne zur Neige gehen,
aufdie wir so stolz sind. «Damit ist eine
Perspektive der Endlichkeit in den linearen

Fortschritt eingezogen, die dem
modernen Denken fremd, geradezu
ungeheuerlich ist.»

Wollen wir gar nicht?
Nicht nur, aber insbesondere die Politik
tut sich damit schwer. Seit der Warnung
des Club ofRome, der die «Grenzen des

Wachstums» vor Jahrzehnten in die
Debatte gebracht hatte, gab es eine ganze
Reihe von UN-Konferenzen, die sich
dem globalen Kernproblem wenigstens
annäherten und Lösungswege
postulierten. Es gab Ansätze, Bewegungen
und soziale Milieus, die Nachhaltigkeit
praktizierten. Institutionen entstanden.
Das alles hat partielle Reformen und
rhetorische Anpassungen bewirkt, aber
keinen politischen Wandel. «Denn sie

tun nicht, was sie wissen», ist der Titel
des zweiten Kapitels, in dem gefragt

wird, «warum Umweltbewusstsein und
Handeln verschiedene Dinge sind».
Zwar zeigte sich in aktuellen Umfragen,
dass die Sorge um die Umwelt bei den
Ängsten der Deutschen nach wie vor
einen zentralen Stellenwert hat. Umweltschutz

solle - Krise hin oder her - selbst
dann Vorrang haben, wenn das

Wirtschaftswachstum beeinträchtigt würde.
87 Prozent der befragten Deutschen
sowie 76 Prozent der befragten Europäerinnen

und Europäer wollten 2008 laut
einer EU-Untersuchung auch einen
persönlichen Beitrag leisten. Beim
konkreten Alltagsverhalten aber schrumpften

die Zustimmungswerte. Und sie waren

in Deutschland notabene bei der

Altersgruppe von 15 bis 24 Jahre mit 16

Prozent am geringsten.
Durch die «Vorherrschaft altindustrieller

Interessen im organisierten
Kapitalismus» wird eine UmOrientierung
im Produktions- und Dienstleistungs-
bereich erschwert, unerwünschte Fragen

kommen kaum auf die politische
Agenda, die «Repräsentation der
Interessen des Gemeinwohls» ist schwach.
Und unser individuelles Handeln? Es

erweist sich im Sinne des «richtigen
Lebens im falschen» als hochkompliziert
und voller Widersprüche, von der
Mobilität bis zum Einkauf, mündet rasch in
Resignation und Apathie. «Ihr müsst
handeln!» heisst es dann - «womit die

Experten, die Ingenieure, die Politiker,
die Unternehmer, die Staatenlenker
und, wenn alles nicht hilft, der liebe Gott
oder die Öko-Diktatur gemeint sind».
Doch wo wäre eine Bewegung, die den
Willen kraftvoll manifest macht?
Verglichen mit den achtziger Jahren, der
Anti-AKW- oder der Friedensbewegung,

wirkt der Protest gegen das Versagen

der Klimapolitik seltsam zaghaft.
Aber «die Gründe für unsere Passivität
sind nicht rätselhaft», wenn neben dem
Bewusstsein unser Sein in Rechnung
gestellt wird. Die «zwanzig Turbo-Jahre
finanzwirtschaftlicher Globalisierung»
liessen uns alle profitieren. «Unser Pro-

122



blem ist weniger, was wir denken,
sondern eher, was wir sind.» Uns wurde
«vorgegaukelt, es stehe uns zu, was wir
haben». Betroffen sind zudem vorerst
nicht wir, sondern geografisch weit weg
oder in der Zukunft lebende
Menschen.

«Solidarität und Fernstenliebe kann
man zwar moralisch postulieren, aber

wo es im globalen Norden um bemessene

Einschränkungen eines hohen
Lebens- und Gesundheitsstandards geht,
steht im Süden das schiere Überleben
aufdem Spiel.» Diese unterschiedlichen
Interessenlagen prägten auch die Dynamik

in Kopenhagen. Um vom
Klimawandel zum erforderlichen radikalen
Kulturwandel zu kommen, musste ein
gemeinsamer Referenzrahmen gefunden

werden. Die «grosse Transformation»

erfordert globale Kooperation,
zugleich aber andere Kooperationseinheiten

«mit menschlichem Mass». Die
dürften sich eher in einerkleinräumigen
Vergesellschaftung finden. Aus ihr
könnte, musste «Solidarität über die
Grenzen hinaus geleistet werden». Nur
so ändern sich «Wir-Gefühle», die in
unseren vermeintlich hochindividualisierten

Gesellschaften enorm wichtig
fürVerhaltensstandards, Deutungsmuster

und Normen sind. «Die Massstäbe
für gutes oder schlechtes Handeln, für
Scham, Erfolg, Stolz und dergleichen
erfindet man nicht selbst.» Sie werden in
den Wir-Gruppen entwickelt und
aufrechterhalten, deren Teil man ist. Ohne
eine neue Wir-Identität entsteht «kein
neues kulturelles Projekt», mit dem sich
die angehäuften Probleme und Krisen
angehen, geschweige denn lösen lies-
sen.

«Agenten des Wandels»
Phasen grosser Transformation waren
in der Geschichte zwar stets auch
geprägt durch neue Technologien, aber
mehr noch durch aufstrebende soziale
Klassen und durch «Agenten des
Wandels», die in strategischen Gruppen

wirkten. Diese dienen zuerst isoliert als

Rollenmodelle undverbreiten Innovationen,

«indem sie Weltbilder erschüttern,

Einstellungs- und Verhaltensmuster

herausfordern und bei anderen
Motivation schaffen». Das kann mit
reflektiertem Konsumverhalten beginnen,
dem per Gesetz angeordnete
Kennzeichnungen folgen. Einwände, dass

eine «sanfte Revolution der Marktwirtschaft»

nicht genüge, sind berechtigt.
Der «nachhaltige Konsum steht im
flagranten Widerspruch zum systemischen
Umfelddes Konsumkapitalismus». Aber
spricht das gegen die kleine Korrektur?
Es gilt, den Handlungsspielraum zu ver-
grössern, in kleinräumiger Solidarität
mehr Autonomie zu gewinnen.
«Selbstermächtigung und Widerstandsfähigkeit»

sehen die Autoren «jenseits von
Staat, Markt und Technik» als entscheidende

Fähigkeiten «für eine Gesellschaft,

die eventuell mit extremen und
katastrophalen Veränderungen des

Klimas und raschem sozialem Wandel
zurechtkommen muss». Wachsen kann
diese Alternative nur von unten.

Wenn gegen Schluss die «APO 2.0»

ausgerufen wird, spieltdas leicht ironisch
an frühere Aufbrüche und Aufstände an.

Leggewie ist 1950 geboren, Weizer 1958.

Die von den zwei Professoren postulierte
neuartige ausserparlamentarische
Opposition wäre nicht mehr «von
ausformulierten Gesellschaftsmodellen
beseelt» undwerde „nichtaufdieEntfaltung
der Produktivkräfte hoffen, die man 1968

vom Staat und 1989 erwartete" Wer in die
neue «politische Assoziationen» für eine

nachhaltige Gesellschaft einsteige, sei
sich bewusst, dass «die Leitkultur der
Vergeudung von gestern ist» und
abgeschafft werden muss. Die «geduldigen
und enttäuschungsfesten Initiativen»
sowie die grossen Mobilisierungen, die
öffentlichen Protestfeste gehören zusammen.

All das werde Bezugsrahmen für
ähnliche Wünsche, Hoffnungen,
Forderungen und Aktivitäten, hole die
Veränderungsbereiten «aus dem toten Winkel

Harald Weizer:

Klimakriege. Wofür
im 21.Jahrhundert

getötet wird. Fischer,

2008,335 Seiten,
Siehe NW 11/2008.
Erscheint dieser Tage
als Taschenbuch!

HARALD WELZER

KLIMAKRIEGE

Hi^n /
** L

123



campus.

P
DI E EMPATHISCHE
ZIVILISATION

globalen
B.ewu,f<t$t'hi

Jeremy Rifkin: Die

empathische Zivilisation.

Wege zu einem
globalen Bewusstsein.

Campus, München

2010,468 Seiten.

heraus, in den eine aufdie Politikerpolitik
fixierte Mediendemokratie sie

verdammt hat». Direkter könnte die
Aufforderung nicht sein: «Machen Sie einfach
mit.»

Kopenhagen als Wendepunkt?
Direkt auf Kopenhagen bezog sich ein
Interview mit Jeremy Rifkin im Tages-

Anzeiger, das dessen Vision einer «em-
pathischen Zivilisation» skizzierte. Wobei

sich der US-amerikanische Soziologe

und Ökonom «nicht optimistisch,
sondern hoffnungsvoll» zeigte. «Empathie

ist Luxus», wandte Alain Zucker als

Interviewer ein: «Wer selbst hungert,
kann sich kein Mitgefühl für den anderen

leisten.» Richtig, erwiderte Rifkin,
«diese Menschen können sich nicht um
den Klimawandel kümmern. Das müssen

wir tun, die den Planeten mit
unserem C02-Ausstoss zerstören.» Empathie

sei zwar ein komplexer emotionaler
Zustand. Doch der Mensch besitze von
Kind an die Anlagen dazu. Wenn die
grundlegenden Bedürfnisse gedeckt
sind, könnten wir solidarisch sein.

Empathie gegen Entropie
Bei der Lektüre des Buches hätte auch
ich reichlich Rückfragen gehabt: Etwa
zum Lob des weltweiten Reisens und
global vernetzter Medien, die «das
zentrale Nervensystem unserer Spezies»
erweitern. Zwar nimmt der Autor den
Widerspruch auf: «Nicht ganz zu Unrecht»
lasse sich einwenden, dass kommerziell
organisierte «Erfahrung des Fremden»
leicht ausbeuterisch wird, die andere
Kultur nur noch konsumierbare Ware.
Trotzdem sei ein Flugticket «eine
Eintrittskarte in das Unbekannte» undbiete
«Möglichkeiten für die empathische
Erweiterung des Bewusstseins». Aber war
da nicht noch ein Problem? Ja, «einen
Haken» habe die Sache. «Je kosmopolitischer

ein Mensch, umso wahrscheinlicher

verbraucht er einen unverhältnismässig

hohen Anteil der Energie und
Ressourcen dieser Erde.» Das gehört ins

Kapitel der von Rifkin durchaus schwer

gewichteten Entropie-Falle. Die droht
sozusagen in Dialektik mit dem Empa-
thie-Fortschritt. Doch eine kosmopolitisch

denkende Minderheit werde
postmaterielle Wertvorstellungen entwickeln

und diese «in einen funktionsfähigen

wirtschaftlichen, kulturellen und
politischen Aktionsplan einbringen»,
mit dem wir den Planeten «am Abgrund
der Entropie und der Klimakatastrophe
vorbei in eine nachhaltige, gerechtere
Zukunft steuern» könnten. Ob die Zeit
für diese doppelte Wende reicht? «Es ist
noch offen, ob wir die Kurve kriegen»,
jedenfalls nicht mit den «taktischen
Manövern der offiziellen Regierungs-
politik». Den «neuen Weg der
Globalisierung» müssten wir «von unten nach
oben» beschreiten.

Unter dem Strich resultiert für Rifkin
immer ein Plus, eine Reifung. Migration
schafft Probleme, gewiss. Doch zugleich
bringt «das Leben mit gemischten
Identitäten und vielfältigen kulturellen
Zugehörigkeiten ein Weltbürgertum und
eine empathische Ich-Erweiterung von
unten hervor». Sind das nicht nur Blicke
durch eine rosa Brille? Der für einen US-
Bestseller womöglich obligate
dramatisch-optimistische Ton des Vorworts
war kaum zu ertragen, die Aussagen zu
den politischen und ökonomischen
Kernfragen blieben wolkig, die Chiffre
vom «dezentralen Kapitalismus» passte
sich für meinen Geschmack zu elegant
in die New Green Deal-Esoterik ein.
Aber was Rifkin als Kulturgeschichte der
Empathie aus verschiedensten Quellen

- bis hin zu den jüngsten Erkenntnissen
von Neurowissenschaft und Biologie -
zusammentrug, wirkt in der Tat ermutigend.

Epoche um Epoche wird der Wandel

insbesondere bei der Erziehung
beschrieben. Immerwieder gab es eman-
zipatorische Schübe.

Am je eigenen Ort beginnen
Ein weiterer Wissenschafter wäre
anzuführen, der fast unvernünftig auf eine

124



Wende in der Krise setzt: Hans-Peter
Dürr. Er war als Kernphysiker lange Zeit
eher unpolitisch, doch die Atomwaffen-
und AKW-Problematik machte ihn zum
nicht nur für seine Zunft unbequemen
Querdenker. In einem von zwei
Journalistinnen zusammengestellten Buch
wird der Weg des 1929 geborenen Trägers

des Alternativen Nobelpreises und
Mitbegründers des Global Challenges
Networks mit eigenen Texten
nachgezeichnet. Das ist allein schon biografisch

interessant. Hinzu kommt der
Anspruch dieses Spezialisten für aller-
kleinste Teile, uns zu erklären, «warum
es ums Ganze geht». Daran habe ich im
Grossen - neuer Lebensstil und neues
Weltbild, weder Kernkraftwerke noch
andere riskante Technologien - keine
Zweifel. Mich bedrängt die Frage, wie
sich die «realisierbare Vision einer
solidarischen, achtsamen Gesellschaft», der
«Umbau unserer Zivilisation» entgegen
dem «globalen Irrsinn» umsetzen liesse.

Wir brauchten eine «sich in unzähligen
Initiativen formierende Zivilgesellschaft»,

die sich «als ernst zu nehmende
dritte globale Kraft neben Staat und
Wirtschaft» etablieren könnte. Der für
die Rahmenbedingungen zuständige
Staat kann nämlich das Notwendige
«unter den heutigen Bedingungen nicht
mehr leisten». Die wachsende
Geschwindigkeit der Veränderung
überfordert die Politik. Sie ist aufdie «Souffleure»

aus der Wissenschaft und aus

mächtigen Interessengruppen angewiesen

und wird von ihnen immer mehr
abhängig. Versuche, die so indirekt Ein-
flussnehmenden im Gegenzug «direkt
auf die Bewältigung der drängenden
Probleme einzuschwören», werden von
diesen jedoch mit dem Hinweis auf die

Richtlinienkompetenz der Politik
zurückgewiesen, «undkeiner fühlt sich für
die Untätigkeit wirklich verantwortlich».

Eben. Das ist es, was wir spüren.
Resignieren? Natürlich nicht. Handeln! Im
je eigenen Bereich. «Sich moderat ver¬

halten, entschleunigen, ein massvoller,
gemächlicher und gelassener Umgang
miteinander sind weitere wichtige
Voraussetzungen für ein friedvolles
Zusammenleben.» Wir wissen ja, «dass wir
nicht allein auf dieser Welt sind»,
sondern Teil eines grösseren Ganzen. Bei
dieser Passage blätterte ich wieder
zurück zu den Kapiteln, wo nicht der Bürger,

sondern der Physiker Dürr nach
dem Ganzen fragte: «Durch eine Zerlegung

in rational fassbare Teilprojekte
wird das Ganze zwar nicht rational, aber
das Irrationale bleibt dem im Detail
forschenden Wissenschaftler und Techniker

verborgen, wenn er nicht versucht,
auf Distanz zu gehen und seinen Blick
auf das Ganze zu richten.» Ich habe nur
halb kapiert, wie das mit der Quantentheorie,

den «Wirks» und dem Chaos

genau ist. Doch dort liegt wohl der Kern
der Hoffnung, die Dürr vermitteln will.
Er führt an seinem im Bild gezeigten
Dreifachpendel den «Punkt der höchsten

Sensibilität» vor, bei dem «eine

Aussage oder Prognose unmöglich
wird», wo schon die minimsten Einflüsse

entscheiden können, ob ein Pendelarm

nach links oder rechts fallt.

«Bewahrung der Schöpfung»
Zwei weitere Bücher las ich vor allem
mit Blick aufdie Neuen Wege. Das erste

war zwar sehr dick für einen Leser, dem
die Theologie fern ist, und einige Argu-
mentationsbögen in der Habilitationsschrift

von Markus Vogt wiederholten
sich für mich zu oft. Aber stets wieder
beeindruckte und packte mich die
Ernsthaftigkeit dieser Auseinandersetzung

mit dem «Prinzip Nachhaltigkeit».
Würde es in allen gesellschaftlich
relevanten Gruppen so intensiv diskutiert,
wären wir weiter. Für den Autor, der den
Kirchen bei der «Bewahrung der Schöpfung»

eine Pionierrolle zuweist, fallen
hier ein theologisch sowie ein ethisch
begründeter Auftrag zusammen. Aber
er zieht keinen Umkehrschluss: «Der
christliche Schöpfungsglaube verpflich-

HANS-PETER
DÜRR

WARUM ES

UMS
GANZE GEHT

Hans-Peter Dürr:
Warum es ums Ganze

geht. Neues Denken

füreine Welt im
Umbruch. Oekom-

Verlag, München

2009,189 Seiten, ill.

125



Prinzip Njtliki!iii;ki-ii

Markus Vogt: Prinzip
Nachhaltigkeit. Ein

Entwurf aus

theologisch-ethischer

Perspektive. Hoch-
schulschriften zur
Nachhaltigkeit, Band

39. Oekom-Verlag,
München 2009,555
Seiten.

Hans Steiger, Jahrgang

1944, war Buchhändler
und hat sich ausser-
parlamentarisch wie

parlamentarisch schon

frühfür Umweltfragen
engagiert. Heute ist er
Kolumnist und Rezensent

beim rotgrünen
RS in Zürich. (haste@

bluewin.ch)

tet zur Nachhaltigkeit - Nachhaltigkeit
setzt jedoch nicht notwendig den christlichen

Schöpfungsglauben voraus.»
Keineswegs immer wurden und werden die
Kirchen dem Auftrag gerecht. Sie

müssten sich die Substanz des eigenen
Glaubens «in einem konfliktreichen
Lernprozess» wieder neu aneignen.
Beschränkungen des Konsums und ein
anderer Lebensstil sind gefordert. Wir
müssten uns neu darüber verständigen,
was die tragenden Grundwerte des
Lebens sind, wie wir die weltweite Gerechtigkeit

und Überlebensfahigkeit sichern
können, wie die Reformfahigkeit von
Politik und Gesellschaft gestärkt werden
kann. Nachhaltigkeit betreffe «die
Fundamente der ethischen Orientierung
sowie der Bestimmung des Verhältnisses
zwischen Mensch, Natur und Kultur, die
aufgrund ihres umfassenden Charakters

unweigerlich auch eine religiöse
Dimension einschliesst.» Unweigerlich
religiös? Ich stolperte mehrmals über
solche Formulierungen, natürlich vor
allem dort, wo es um «schöpfungstheologische

Grundlagen der Nachhaltigkeit»

geht. Doch die Darstellung des

weltweiten, insbesondere deutschen
Umwelt- und Entwicklungsdiskurses
der letzten Jahrzehnte, der Suche nach
Massstäben intergenerationeller und
globalerGerechtigkeitbelässtden
«weltlichen» Aspekten den zentralen Raum.

Wie recht Vogt doch hat, wenn er den
«Absturz vom Gipfel», der den Rio-Pro-
zess für eine nachhaltige Entwicklung
seit 1992 bis und mit Kopenhagen
kennzeichnet, nicht nur als Problem des

Politikversagens sieht, sondern als «ein
Problem der gesellschaftlichen Trägheit.
Auch philosophische und theologische
Ethik haben daran ihren Anteil.» Mit
dem umfassenden «Prinzip Nachhaltigkeit»

postuliert der Autor «eine

Zukunftsvorsorge, deren motivierende
Hoffnung nicht Fortschrittsoptimismus
ist, sondern die Leitvorstellung einer
humanökologisch vernetzten Harmonie

von Natur und Kultur». Das wird im

Buch mit differenzierten Definitionen
und vielen Exkursen begründet. Dass
diese Zukunftshoffnung zwingend
religiös sein muss, glaube ich zwar nicht.
Aber ich kann mir vorstellen, dass der
christliche Glaube - so wie er hier
interpretiert wird - mithelfen kann, «die
Erfahrung ökologischer Grenzen aufnicht
resignative Weise zu verarbeiten» und
sich von verhängnisvollen Fortschritts-
Vorstellungen zu befreien.

Katholisch und solidarisch
Die notabene von Markus Vogt als
Professor mitbegleitete Dissertation von
Thorsten Philipp deckt inhaltlich
weitgehend das gleiche Feld ab. Sie ist aber

kompakter und als politikwissenschaftliche

Analyse angelegt. Für eine
«Hochschulschrift» wirkt sie erstaunlich
verständlich. Oft war ich richtig begeistert.
Selten habe ich zum Beispiel eine so

sorgfältige Definition von Solidarität
gefunden. Sie geht aus «vom Bild einer
Gemeinschaft, in die der Einzelne -
willentlich oder nicht - verflochten ist».
Die historisch nicht sehr alte Idee musste

im Zuge der Globalisierung und im
Umweltdiskurs ausgeweitet werden, die

«kämpferische Schwester der Humanität»

bekam neue Aufgaben. Ist sie oder
sind wir diesem universalen Anspruch
gewachsen? Auch wenn Solidarität in
der gesellschaftlichen Praxis «situativ
häufig aufeinzelne Personen oder Gruppen

begrenzt bleibt und graduellen
Abstufungen unterliegt», bleibt sie für Philipp

«aus christlicher Sicht ein
einheitsstiftendes Prinzip der
Mitmenschlichkeit, dessen Zielperspektive
in der Realisierungvon Strukturen liegt,
die die Menschheit als Ganzes umfassen».

Auch den im Untertitel der Studie
vielleicht etwas eng wirkenden Begriff
des Umweltschutzes fasst der Philologe
und Politologe weit.

Was die Kirchen betrifft, konzentriert

sich diese Studie auf die katho
lische Seite. Hier wird der Lernprozess
einer «Lerngemeinschaft», die ja immer

126



schon «Weltkirche» sein wollte, zuerst
auf «päpstlich-hierarchischer Ebene»

dargestellt. Philipp sichtet die einschlägigen

Botschaften kritisch, insbesondere

was den anthropozentrischen Grundton

betrifft, dem sich «alle Päpste mehr
oder minder stark» verschrieben haben,
besonders «enthusiastisch» aber
Johannes xxiii. «Trotz einer nicht erst zu
Beginn der 1960er Jahre überdeutlichen
Zerrüttung des Mensch-Natur-Verhältnisses

im Zuge der Fortschrittsbewegung

ist die Verantwortung des
Menschen gegenüber der gesamten Schöpfung

kein Thema.» Von der Janusköpfig-
keit des Fortschritts war höchstens die
Rede, weil er für die Menschen auch

negative Folgen haben könnte und Teile
der Gesellschaft «die Existenz Gottes

vergessen» lasse. Lernschritte bezüglich
Ökologie und «Bewahrung der Schöp¬

fung» wurden eher von aussen nicht
zuletzt im Zuge von ökumenisch
geführten Diskussionen - und von unten
angestossen. Gleiches gilt bei der «Option

für die Armen», welche die
Befreiungstheologie als Herzstück kirchlicher
Sozialethik neu aufgriff und «zu einer
Option für die am meisten bedrohten
Geschöpfe» erweiterte. Mit dem
Klimawandel und dem auch das menschliche
Leben gefährdenden Verlust von Biodi-
versität verschmelzen diese Postulate
zunehmend: «die natürliche Umwelt als

ein kollektives Gut der Weltgemeinschaft

ist daher ein besonders kritischer
Gegenstand christlicher Solidarität».

Ein weiterer Literaturbericht wird
sich im Mai mit innerlinken Diskussionen

über Gebote globaler Solidarität
sowie mit Ansätzen alternativer Lebensstile

befassen. •

wif

rtümonen
dnerLernganrfnsehafi

Thorsten Philipp:
Grünzonen einer
Lerngemeinschaft.

Umweltschutz als Hand-

lungs-, Wirkungsund

Erfahrungsort
der Kirche. H SN 48.

Oekom, München

2009,233 Seiten.

• Nachhaltigkeit soll den zukünftigen
Generationen die Chance geben (und lassen),
dass auch sie ihre Bedürfnisse erfüllen
können. Jede nachhaltige Politik steht auf
drei Beinen: Ökonomie, Ökologie, soziale

Gerechtigkeit. Zwar - so der internationale

Konsens - darfman einmal die eine,
einmal die andere Säule «vorziehen»,
doch nie darfes immer die gleiche sein,
die vernachlässigt wird. So weit so gut.

• Grün und Liberal, das sind die beiden

Etiketten, die heute politisch ankommen,
sie siegen. So weit, so gut, aufden ersten
Blick. Nur, wo bleibt die Manifestation
zur sozialen Gerechtigkeit?
• Die Frage der Ressourcenzugänge, der
Ressourcennutzung und der Ressourcenschonung

ist aber unabdingbar mit der
gerechten Verteilung verbunden.
• Es gibt keine nachhaltige Wirtschaft auf
Kosten von Millionen von Menschen, und

es gibt keine nachhaltige Ökologie, wenn
Menschen keine Wahl haben.

• Wasser, das privatisiert und «marktgerecht»

verteilt wird - an diesem Thema
lässt sich lückenlos nachweisen, dass

Marktgerechtigkeit in den seltensten
Fällen auch soziale Gerechtigkeit meint.

Nachhaltigkeit, Su stainability - sie
fordert eine Antwort aufdie soziale

Gerechtigkeit, auf die Bekämpfung von
Armut, hier bei uns und weltweit. Da kann

man nicht kneifen, da geht es um die

Machtfrage, auch um die Frage einer
Careökonomie, altmodisch um «Hegen
und Pflegen», und da muss man sich der
heute gängigen Wirtschaftsordnung
entgegenstellen, das ist dann nicht mehr
ohne weiteres kompatibel Kämpfen ist
gefragt, immerhin geht es um die Grundrechte

aufNahrung, Bildung und Chancen!

Monika Stocker

127


	Das Klima nach Kopenhagen

