
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 2

Artikel: 68 und die Theologie : Der grossen Erzählung auf der Spur

Autor: Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Bossart

68 und die Theologie:
Der grossen Erzählung
auf der Spur

«Ich glaube, dass diese Verknüpfung von Denken und Engagement,

von Biografie und öffentlicher Präsenz bestimmter Ldeen

eine Einsicht der 68er ist, die nicht zurückgenommen werden

darf. Es gab damals einen élan vital den ich heute
vermisse und der auch die kirchlichen Sektoren prägte.»

Das Zitat stammt von Kuno Fussel aus einem Gespräch mit
Michael Ramminger. Die Absicht der beiden Herausgeber des

Buches: «Zwischen Medellin und Paris. 1968 und die Theologie»

ist nichts weniger als der Versuch, diesen élan vital der
Ereignisse von 1968 als grosse Erzählung zu reinszenieren und
damit zu rettenfür und gegenüber einer Kirche, die heute in
Bezug aufdie im Zweiten Vatikanum angedachten und in
Medellin und anderswo konkretisierten oder gar «neu
geschöpften» Befreiungen unter Amnesie- und Regressionsverdacht

steht.

8 Der Anspruch des Buches zielt aber
noch weiter und zwar auf die
Rückgewinnung des Gemeinten, Erhofften,
aber auch - weil oft nur latent vorhanden

- bereits in der Anlage Verschütteten.

Dieser Fokus auf die 68er-Ereig-
nisse zeigt sich etwabei Paulo Suess oder
Urs Eigenmann, insofern sie beim
Medellin-Ereignis unterscheiden
zwischen Erkenntnis und Absicht auf der
einen Seite und Uneingelöstem in der
von der Zweiten Generalversammlung
der lateinamerikanischen Bischöfe 1968

postulierten Kirche der Armen auf der
anderen Seite. Dieser Fokus kommt
ebenfalls zum Ausdruck, wenn Dick Boer

über die Motive der 300 000
Teilnehmerinnen an einer Demonstration
gegen die Abschaffung der Frühpensionierung

in Amsterdam 2004 nachdenkt:
«Aber was wollen die Menschen, die da
massenhaft demonstrieren? Die heitere
und zugleich militante Stimmung und
die Losungen, die zu sehen und zu hören
sind, lassen vermuten: Sie wollen mehr.
Sie wollen nicht nur die Frühpensionierung

erhalten, sondern sehnen sich nach
einer Gesellschaft in der das, was ihre
Bewegungen erreicht haben, nicht
immer wieder abgeschafft werden soll,
sondern vielmehr weiter ausgebaut wird.»

Somit wird paradoxerweise die
Erinnerung umso utopischer, je genauer sie
sich entfaltet und je tiefer sie sich mit
dem Ereignis und seiner Wirkung
befasst. In der utopischen Erinnerung
trennt sich das Gewordene vom
Gemeinten und wird von daher bewertet
und aktualisiert. Ganz im Gegensatz zur
revisionistischen Erinnerung, die das

Gemeinte mit dem Gewordenen
gemein macht, (vgl. dazu etwa das Buch:
Götz Aly: Unser Kampf, besprochen in
NW 4/2008 von Kurt Seifert)

Etwas weniger pathetisch, aber in
ähnlichem Sinn stellt dies auch der
Historiker Jakob Tanner im Buch «Mythos
1968» im Kontext des Scheiterns fest:
«Die Werthaltungen, die das Ereignis
möglich machten, sind noch immer in

54



der retrospektiven Erinnerung
präsent.» Oder noch etwas anders und
noch etwas schöner: «Die unerfüllten
Hoffnungen auf den <Kairos> können
sich noch in der Niederlage als ein Motiv

der Reflexion aufdie politische
Situation erweisen, weil sie auf konkreten
Erfahrungen beruhen.» (Bauschulte/
Krech, Zum Verhältnis von kritischer
Theorie zum religiösen Sozialismus, in:
Faber/Ziege (Hg.), Das Feld der Frak-
furter Kultur- und Sozialwissenschaften)

Dem Zynismus der Journalistinnen,

denen für solches aber nur die
Formel der «frommen Wünsche»
einfallt, hält Fussel entgegen: «Auch fromme

Wünsche bleiben Wünsche und
damit unabgegolten gegenwärtig.»

Weshalb gerade Ernst Bloch mehr als

andere der damals wichtigen Autoren
aktuell ist. Nicht zufallig ist er in manchen

Texten dieses Bandes präsent, zen
trai im Beitrag von Beat Dietschy, aber
auch etwa bei Reyes Mates, Paulo Suess

und immer auch bei Jürgen Moltmann.
Der Wunsch, die Erinnerung durch eine

Erzählung von 1968 dirigieren zu lassen,
wird auf zwei Seiten hin wirksam: Zum
einen ist es im Rückgriff auf und in der
Treue zum Ereignis 68 selbstverständlich

und notwendig, die 70er und 80er
Jahre mit ihren falsch verstandenen
Verästelungen und Verniedlichungen
zu kritisieren und den Neoliberalismus
der 90er Jahre als sein vorläufiges Ende

zu denunzieren. Michael Ramminger
und Willy Spieler tun das programmatisch

bzw. systematisch, Dick Boer, Eli-
sabeth-Moltmann, Reinhild Traitler,
Otto Meyer und andere mehr biografisch.

Denn es gibt keine rettende

Erinnerung, ohne das Eingedenken und das

Wegräumen der Trümmer.
Zum anderen ist der positive Bezug

zu einem «Mythos 68» gerade für die
theologische Erinnerung mit Bedacht

gesetzt. Wer, wenn nicht die progressive
Theologie ist dazu berechtigt, der
Postmoderne, die die grossen Erzählungen
unter Totalitarismusverdacht angeket¬

tet und ihr Ende verkündet hat, dieses

Werkzeug wieder zu entwenden und für
die Hoffnung der Völker brauchbar zu
machen? Und was in diesen Kontexten
böte sich sonst an als der Bezug aufs

Aggiornamento, aufs Konzil aufdie
Befreiungstheologie, die feministische Theologie

und die ökumenischen Versammlungen,

auf die Soziallehre und die
politischen Kircheneltern Dom Helder
Camara, Oscar Romero, Dorothée Solle,
Bartolomé de Las Casas und viele andere,

die in den Texten dieses Bandes zu
einem grossen Zusammenhang, zu
einer grossen Erzählung verschmelzen.
Theoretisch behauptet zwar, aber konkret

gelebt und authentisch erzählt in
den zum Teil sehr persönlichen Berichten

der Autorinnen.
Die programmatische Vermischung

von individuellem Erleben und theoretischer

Reflexion ist ja mit Blick aufdas

Eingangszitat von Kuno Fussel eine
entscheidende Praxis von 68. Allein schon
die kurzen, aber höchst interessanten
biografischen Angaben zu den Autorinnen

im Anhang legen Zeugnis dafür
ab. Michael Ramminger sagt es so: «Die
Ereignissevon 68 wurden weltweitnicht
zuletzt deshalb zur Erzählung, weil sich
die kritische Einsicht und Revision
gesellschaftlicher Verhältnisse mit dem
Begehren verkoppelte nach Autonomie,
nach Freiheit und Gerechtigkeit.» Ton
Veerkamp schliesslich treibt das

Programm der grossen Erzählung 68 im
Prolog zu seiner Erinnerung auf die
Spitze: «Der Mythos 68 ist eine Erzählung.

Es gibt ihn, weil er erzählt wird.
Was nicht erzählt wird, existiert nicht.
68 ist ein richtiger Mythos, eine
Wirklichkeit, die in der Erzählung zur
überhöhten Wirklichkeit wird. Ich will und
kann die Erzählung nicht entmythologisieren.

Dann ginge die Erzählung und
die Wirklichkeit, die sie erzählt, verloren.»

Veerkamps überhöhte Wirklichkeit

bzw. Mythos ist nicht zu verstehen
als etwas, das die erinnerte Wirklichkeit
der Ereignisse realitätstauglich zurecht-

¦ .¦. - ¦r,
MtMlinuftdftfii

Kuno Fussel, Michael

Ramminger (Hg.),
Zwischen Medellin
und Paris. 1968 und
die Theologie, Exo-

dusVerlag Luzern

2009,260 Seiten.

55



stutzt, sondern als etwas Unerledigtes,
Unabgegoltenes und deshalb
Wiederholbares. Nicht zufällig hat gerade
Theodor W Adorno, der der naiven
Aufbruchstimmung von 68 bekanntlich
misstraute, seine gegen die Remytholo-
gisierungen des Nationalsozialismus
aufgestellte Forderung nach radikaler
Entmythologisierung im Buch «Negative

Dialektik» mit dem Motiv einer
geschichtlichen Hoffnungslosigkeit
verknüpfen müssen. Aber das Kind ist
dadurch mit dem Bade ausgeschüttet:
Mit dem vernünftigen Programm der
Entmythologisierung wurden alle
Versuche, Wirklichkeit erzählend zu
bestimmen und zu verändern, zur Unvernunft.

Eine gute Anfangserzählung und
somit - prophetisch gesprochen - auch
ein mögliches Ziel von Geschichte, ist
praktisch undenkbar geworden.

Wenn nun mit diesem Erinnerungs-
buch implizit Fragen wie: Welche
Erzählung trägt mich nach vorne? Welcher

Mythos brennt in meinem Herzen?
evoziert werden, dann ist das der gelungene

Versuch, dieser Unvernunft wieder
aufzuhelfen. Aber das Nachdenken über
die dringend notwendige Fortsetzung
einer grossen, von 68 inspirierten
Erzählung fehlt weitgehend. Jedoch nicht
ohne Grund. Denn die Relevanz von
Kirche und Theologie, die diesen
Aufbruch bedeutsam gemacht haben, ist
heute genauso geschwunden wie der
implizite Glaubenskonsens der
Protagonistinnen, der ihn getragen hat. Auch
die Kritik, die den Machtapparat Kirche
erfolgreich attackiert hat, ist mit diesem

zusammen belangloser geworden. Wohin

aber geht dann der kritische Weg?
Seltsam ist in diesem Zusammenhang,
wie unreflektiert in den hoch persönlichen

Geschichten die mehr oder weniger

leise Entfremdung von Kirche und
Theologie der einen und das unbeirrte
Festhalten am biblischen Gott der anderen

bleiben. Was erzählen diese
unterschiedlichen Entwicklungen aus
demselben Geistheraus? Weiterzubedenken

wäre auch das Glück der 68er, die jenen
für alle Revolutionen konstitutiven
Moment erfahren durften, wo die eigene,
als Unterdrückerin erkannte Institution
(Kirche, Staat, Partei) - nach einer
Niederlage für kurze Zeit aller Macht
entkleidet - plötzlich auch alle guten
Möglichkeiten sichtbar werden lässt, für die
sie einmal angetreten war. Und zu
bedenken wäre auch das Pech der
Nachgeborenen, die nie das Mögliche, sondern
immer nur das Gewordene als Realitäts-
ansicht vor sich haben. Denn vor allem,
was zu sehen war, beziehungsweise was
sich einem zeigt, bestimmt die
Handlungen. Der methodische Dreischritt,
der die Zuversicht der 68er Generation
in die Gesellschaftsanalyse einschmuggelte

(Sehen - Urteilen - Handeln) ist
somit nicht zeitlos universalisierbar
und musste heute vielleicht ergänzt
werden durch einen Dreischritt, der
anstatt des Sehens das Begehren an den

Anfang setzt und der dann vielleicht so
lauten könnte: Begehren - Erkennen -
Handeln. Denn was man nicht sieht,
muss man sich wünschen. •
Am Sonntag 7. März veranstalten die Neuen
Wege zusammen mit dem Romerohaus Luzern
eine Podiumsdiskussion zum Thema:

1968, die Theologie, die Folgen: Aufbrüche
und Abbruche.

Das Gespräch mit den Buchautorinnen Reinhild

Traitler, Beat Dietschy, Urs Eigenmann
und Willy Spieler möchte eine aktualisierende
oder auch rettende Erinnerung an emanzipa-
torische Prozesse und Potenziale von damals
versuchen. Auch die Frage nach der Möglichkeit,

bzw. Unmöglichkeit einer Reaktivierung
jener theologischen Praxis angesichts heutiger
politischer, theologischer und kirchlicher
Realitäten wird diskutiert werden. Zur Sprache
soll schliesslich auch die Dialektik von
Aufbruch und gleichzeitigem Bedeutungsverlust
der Theologie kommen - also die Frage, ob die

progressive Theologie als Unternehmen ihrer
eigenen Selbstabschaffung bezeichnet werden

muss, oder wenn nein, wo eine neue Saat

aufgegangen ist oder aufgehen kann.
Die Gesprächsleitung hat Rolf Bossart,

Redaktor Neue Wege.

Sonntag y. März, 11.30 Uhr Romerohaus Luzern

56


	68 und die Theologie : Der grossen Erzählung auf der Spur

