Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 2

Artikel: 68 und die Theologie : Der grossen Erzahlung auf der Spur
Autor: Bossart, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rolf Bossart

68 und die Theologie:
Der grossen Erzahlung
auf der Spur

«lch glaube, dass diese Verkniipfung von Denken und Engage-
ment, von Biografie und dffentlicher Prisenz bestirmmter Ideen
eine Einsicht der 68er ist, die nicht zuriickgenommen werden
darf. Es gab damals einen élan vital (...), den ich heute ver-
misse und der auch die kirchlichen Sektoren prigte.»

Das Zitat stammt von Kuno Fiissel aus einem Gesprich mit
Michael Ramminger. Die Absicht der beiden Herausgeber des
Buches: «Zwischen Medellin und Paris. 1968 und die Theolo-
gie» ist nichts weniger als der Ver-such, diesen élan vital der
Ereignisse von 1968 als grosse Erzdhlung zu reinszenieren und
damit zu retten fiir und gegeniiber einer Kirche, die heute in
Bezug auf die im Zweiten Vatikanum angedachten und in
Medellin und anderswo konkretisierten oder gar «neu ge-
schépften» Befreiungen unter Amnesie- und Regressionsver-
dacht steht.

¢ Der Anspruch des Buches zielt aber
noch weiter und zwar auf die Riickge-
winnung des Gemeinten, Erhofiten,
aber auch - weil oft nur latent vorhan-
den - bereits in der Anlage Verschiit-
teten. Dieser Fokus auf die 68er-Ereig-
nisse zeigt sich etwabei Paulo Suess oder
Urs Eigenmann, insofern sie beim
Medellin-Ereignis unterscheiden zwi-
schen Erkenntnis und Absicht auf der
einen Seite und Uneingelostem in der
von der Zweiten Generalversammlung
der lateinamerikanischen Bischofe 1968
postulierten Kirche der Armen auf der
anderen Seite. Dieser Fokus kommt
ebenfalls zum Ausdruck, wenn Dick Bo-
er iiber die Motive der 300 ooo Teilneh-
merlnnen an einer Demonstration ge-
gen die Abschaffung der Frithpensionie-
rung in Amsterdam 2004 nachdenkt:
«Aber was wollen die Menschen, die da
massenhaft demonstrieren? Die heitere
und zugleich militante Stimmung und
die Losungen, die zu sehen und zu héren
sind, lassen vermuten: Sie wollen mehr.
Sie wollen nicht nur die Frithpensionie-
rungerhalten, sondern sehnen sich nach
einer Gesellschaft in der das, was ihre
Bewegungen erreicht haben, nicht im-
mer wieder abgeschafft werden soll, son-
dern vielmehr weiter ausgebaut wird.»

Somit wird paradoxerweise die Erin-
nerung umso utopischer, je genauer sie
sich entfaltet und je tiefer sie sich mit
dem Ereignis und seiner Wirkung be-
fasst. In der utopischen Erinnerung
trennt sich das Gewordene vom Ge-
meinten und wird von daher bewertet
und aktualisiert. Ganz im Gegensatz zur
revisionistischen Erinnerung, die das
Gemeinte mit dem Gewordenen ge-
mein macht. {(vgl. dazu etwa das Buch:
Gotz Aly: Unser Kampf, besprochen in
NW 4/2008 von Kurt Seifert)

Etwas weniger pathetisch, aber in
ahnlichem Sinn stellt dies auch der His-
toriker Jakob Tanner im Buch «Mythos
1968» im Kontext des Scheiterns fest:
«Die Werthaltungen, die das Ereignis
moglich machten, sind noch immer in

54



der retrospektiven Erinnerung pri-
sent.» Oder noch etwas anders und
noch etwas schoner: «Die unerfiillten
Hoffnungen auf den <Kairos» kdnnen
sich noch in der Niederlage als ein Mo-
tiv der Reflexion auf die politische Situ-
ation erweisen, weil sie auf konkreten
Erfahrungen beruhen.» (Bauschulte/
Krech, Zum Verhiltnis von kritischer
Theorie zum religidsen Sozialismus, in:
Faber/Ziege (Hg.), Das Feld der Frak-
furter Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten) Dem Zynismus der JournalistIn-
nen, denen fiir solches aber nur die
Formel der «frommen Wiinsche» ein-
fallt, halt Fiissel entgegen: «Auch from-
me Wiinsche bleiben Wiinsche und da-
mit unabgegolten gegenwirtig.»

Weshalb gerade Ernst Bloch mehr als
andere der damals wichtigen Autoren
aktuell ist. Nicht zufillig ist er in man-
chen Texten dieses Bandes prisent, zen-
tral im Beitrag von Beat Dietschy, aber
auch etwa bei Reyes Mates, Paulo Suess
und immer auch bei Jiirgen Moltmann.
Der Wunsch, die Erinnerung durch eine
Erzdhlung von 1968 dirigieren zu lassen,
wird auf zwei Seiten hin wirksam: Zum
einen ist es im Riickgriff auf und in der
Treue zum Ereignis 68 selbstverstind-
lich und notwendig, die 7oer und 8oer
Jahre mit ihren falsch verstandenen
Veristelungen und Verniedlichungen
zu kritisieren und den Neoliberalismus
der goer Jahre als sein vorlaufiges Ende
zu denunzieren. Michael Ramminger
und Willy Spieler tun das programma-
tisch bzw. systematisch, Dick Boer, Eli-
sabeth-Moltmann, Reinhild Traitler,
Otto Meyer und andere mehr biogra-
fisch. Denn es gibt keine rettende Erin-
nerung, ohne das Eingedenken und das
Wegriaumen der Tritmmer.

Zum anderen ist der positive Bezug
zu einem «Mythos 68» gerade fiir die
theologische Erinnerung mit Bedacht
gesetzt. Wer, wenn nicht die progressive
Theologie ist dazu berechtigt, der Post-
moderne, die die grossen Erzihlungen
unter Totalitarismusverdacht angeket-

tet und ihr Ende verkiindet hat, dieses
Werkzeug wieder zu entwenden und fiir
die Hoftnung der Volker brauchbar zu
machen? Und was in diesen Kontexten
béte sich sonst an als der Bezug aufs Ag-
giornamento, aufs Konzil auf die Befrei-
ungstheologie, die feministische Theo-
logie und die dkumenischen Versamm-
lungen, auf die Soziallehre und die po-
litischen Kircheneltern Dom Helder
Camara, Oscar Romero, Dorothee Solle,
Bartolomé de Las Casas und viele ande-
re, die in den Texten dieses Bandes zu
einem grossen Zusammenhang, zu ei-
ner grossen Erzihlung verschmelzen.
Theoretisch behauptet zwar, aber kon-
kret gelebt und authentisch erzéhlt in
den zum Teil sehr personlichen Berich-
ten der AutorInnen.

Die programmatische Vermischung
von individuellem Erleben und theore-
tischer Reflexion ist ja mit Blick auf das
Eingangszitat von Kuno Fiissel eine ent-
scheidende Praxis von 68. Allein schon
die kurzen, aber hochst interessanten
biografischen Angaben zu den Autor-
Innen im Anhang legen Zeugnis dafiir
ab. Michael Ramminger sagt es so: «Die
Ereignisse von 68 wurden weltweitnicht
zuletzt deshalb zur Erzdhlung, weil sich
die kritische Einsicht und Revision ge-
sellschaftlicher Verhiltnisse mit dem
Begehren verkoppelte nach Autonomie,
nach Freiheit und Gerechtigkeit.» Ton
Veerkamp schliesslich treibt das Pro-
gramm der grossen Erzdhlung 68 im
Prolog zu seiner Erinnerung auf die
Spitze: «Der Mythos 68 ist eine Erzdh-
lung. Es gibt ihn, weil er erzahlt wird.
Was nicht erzahlt wird, existiert nicht.
68 ist ein richtiger Mythos, eine Wirk-
lichkeit, die in der Erzahlung zur iiber-
hoéhten Wirklichkeit wird. Tch will und
kann die Erzahlung nicht entmytholo-
gisieren. Dann ginge die Erzihlung und
die Wirklichlkeit, die sie erzahlt, verlo-
ren.» Veerkamps iiberhdhte Wirklich-
keit bzw. Mythos ist nicht zu verstehen
als etwas, das die erinnerte Wirklichkeit
der Ereignisse realititstauglich zurecht-

55

[T —
Ewischan

Medellin und Paris

i g

b
=

Kuno Fiissel, Michael
Ramminger (Hg.),
Zwischen Medellin
und Paris. 1968 und
die Theologie, Exo-
dus Verlag Luzern
2009, 260 Seiten.



stutzt, sondern als etwas Unerledigtes,
Unabgegoltenes und deshalb Wieder-
holbares. Nicht zufallig hat gerade The-
odor W. Adorno, der der naiven Auf-
bruchstimmung von 68 bekanntlich
misstraute, seine gegen die Remytholo-
gisierungen des Nationalsozialismus
aufgestellte Forderung nach radikaler
Entmythologisierung im Buch «Negati-
ve Dialektik» mit dem Motiv einer ge-
schichtlichen Hoftnungslosigkeit ver-
kniipfen miissen. Aber das Kind ist
dadurch mit dem Bade ausgeschiittet:
Mit dem verniinftigen Programm der
Entmythologisierung wurden alle Ver-
suche, Wirklichkeit erzihlend zu be-
stimmen und zu verandern, zur Unver-
nunft. Eine gute Anfangserzihlung und
somit — prophetisch gesprochen — auch
ein mogliches Ziel von Geschichte, ist
praktisch undenkbar geworden.

Wenn nun mit diesem Erinnerungs-
buch implizit Fragen wie: Welche Er-
zihlung tragt mich nach vorne? Wel-
cher Mythos brennt in meinem Herzen?
evoziert werden, dann ist das der gelun-
gene Versuch, dieser Unvernunft wieder
aufzuhelfen. Aber das Nachdenken iiber
die dringend notwendige Fortsetzung
einer grossen, von 68 inspirierten Er-
zahlung fehlt weitgehend. Jedoch nicht
ohne Grund. Denn die Relevanz von
Kirche und Theologie, die diesen Auf-
bruch bedeutsam gemacht haben, ist
heute genauso geschwunden wie der
implizite Glaubenskonsens der Prota-
gonistInnen, der ihn getragen hat. Auch
die Kritik, die den Machtapparat Kirche
erfolgreich attackiert hat, ist mit diesem
zusammen belangloser geworden. Wo-
hin aber geht dann der kritische Weg?
Seltsam ist in diesem Zusammenhang,
wie unreflektiert in den hoch person-
lichen Geschichten die mehr oder weni-
ger leise Entfremdung von Kirche und
Theologie der einen und das unbeirrte
Festhalten am biblischen Gott der ande-
ren bleiben. Was erzidhlen diese unter-
schiedlichen Entwicklungen aus dem-
selben Geist heraus? Weiter zubedenken

wire auch das Gliick der 68er, die jenen
fiir alle Revolutionen konstitutiven Mo-
ment erfahren durften, wo die eigene,
als Unterdriickerin erkannte Institution
(Kirche, Staat, Partei) — nach einer Nie-
derlage fiir kurze Zeit aller Macht ent-
Kleidet — plotzlich auch alle guten Mog-
lichkeiten sichtbar werden lisst, fiir die
sie einmal angetreten war. Und zu be-
denken wire auch das Pech der Nachge-
borenen, die nie das Mégliche, sondern
immer nur das Gewordene als Realitéts-
ansicht vor sich haben. Denn vor allem,
was zu sehen war, beziehungsweise was
sich einem zeigt, bestimmt die Hand-
lungen. Der methodische Dreischritt,
der die Zuversicht der 68er Generation
in die Gesellschaftsanalyse einschmug-
gelte (Sehen - Urteilen - Handeln) ist
somit nicht zeitlos universalisierbar
und miisste heute vielleicht ergianzt
werden durch einen Dreischritt, der an-
statt des Sehens das Begehren an den
Anfang setzt und der dann vielleicht so
lauten kénnte: Begehren — Erkennen -
Handeln. Denn was man nicht sieht,
muss man sich wimschen. ®

Am Sonntag 7. Mérz veranstalten die Neuen
Wege zusammen mit dem Romerohaus Luzern
eine Podiumsdiskussion zum Thema:

1968, die Theologie, die Folgen: Aufbriiche
und Abbriiche.

Das Gesprich mit den BuchautorInnen Rein-
hild Traitler, Beat Dietschy, Urs Eigenmann
und Willy Spieler machte eine aktualisierende
oder auch rettende Erinnerung an emanzipa-
torische Prozesse und Potenziale von damals
versuchen. Auch die Frage nach der Maglich-
keit, bzw. Unmoglichkeit einer Reaktivierung
jener theologischen Praxis angesichts heutiger
politischer, theologischer und kirchlicher Re-
alitdten wird diskutiert werden. Zur Sprache
soll schliesslich auch die Dialektik von Auf-
bruch und gleichzeitigem Bedeutungsverlust
der Theologie kommen - also die Frage, ob die
progressive Theologie als Unternehmen ihrer
eigenen Selbstabschaftung bezeichnet werden
muss, oder wenn nein, wo eine neue Saat auf-
gegangen ist oder aufgehen kann.

Die Gesprichsleitung hat Rolf Bossart, Re-
daktor Neue Wege.
Sonntag 7 Mdrz, 11.30 Ulr Romerohaus Luzern

56



	68 und die Theologie : Der grossen Erzählung auf der Spur

