
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 2

Artikel: Nach der Minarettabstimmung : Nur jetzt keine falschen Debatten
führen

Autor: Tunger-Zanetti, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8 Ich habe, wie viele andere, die Minarett-
verbots-Initiative unterschätzt. Zu
absurd erschien mir der Gedanke, ein nur
massig wichtiges Element einer
bestimmten Bautradition zu verbieten.
Genausogut könnte man das öffentliche
Zurschaustellen von Gartenzwergen und
Halloween-Kürbissen verbieten (heidnisch

- also unschweizerisch! Oder den
Betrieb teurer Golfclubs (Parallelgesellschaften,

in denen die Ausbeutung von
Unterschichten geplant wird!).

Doch die nötige Anzahl
Unterschriften kam zustande. Ich fand es
damals wie heute richtig, dass das Parlament

die Initiative nicht für ungültig
erklärte. Seine Mehrheit vertraute der
Urteilskraft der Stimmbürgerinnen und
Stimmbürger. Sie wollte die Absurdität
der Initiative vom Stimmvolk feststellen
lassen. Hier ging es schliesslich um eine
wichtige Frage. Und dabesitzt der
Volksentscheid zweifellos das grössere
Gewicht.

Vorlage mit doppeltem Boden
Eine wichtige Frage? Ja, wenn auch erst
auf den zweiten Blick. Vordergründig
ging es um jenes nur massig wichtige
Ding, das im übrigen nicht einmal so
leichtzu definieren ist. Die Initiantlnnen
selbst haben in ihrem Argumentarium
wohlweislich aufden Versuch einer
Definition verzichtet und wiederholt
gesagt, es gehe eigentlich gar nicht ums
Minarett, sondern... Und dann kam eine
Giftwolke aus Halb- und Unwahrheiten,
Belanglosem und Unverstandenem,
angerührt mit Verzerrungen und
Kurzschlüssen. Worum es den Initiantlnnen
hinter dieser Giftwolke in Wirklichkeit
gehen mag, ist eine Sache für sich. Von
Anfang an jedoch - und hier wird es

wichtig - war klar, dass das Minarettverbot
zentrale Werte der Schweizer Verfassung

und des Rechtsstaats verletzen
würde: Verletzt sind insbesondere das

Gleichheitsprinzip, das Diskriminierungsverbot

und die Glaubens- und
Gewissensfreiheit («Religionsfreiheit»).

Andreas Tunger-Zanetti

Nach der
Minarettabstimmung:

Nur jetzt keine falschen
Debatten führen

Wie kam die fatale Selbsttäuschung zustande, die Minarett
initiative werde sowieso abgelehnt? Wieso haben die Gegnerinnen

zwar alle ihre sachlich richtigen Statements verfasst, es

aber vermieden, an Versammlungen und aufPodien sich der
Diskussion zu stellen? Vielleicht nicht nur, weil man sich von
den beruhigenden Umfragewerten hat täuschen lassen,
sondern auch, weil man der religiösen Uninformiertheit, der
Verwirrung und dem medial inszenierten Volkszorn sich nicht
ausliefern mochte? Und vielleicht auch, weil man intuitiv die
Macht der langen schweizerischen Tradition religiöser
Ausgrenzung durch Sonderartikel in der Verfassung gespürt hat?
Eine Analyse von Andreas Tunger.

37



Das Gebot der Rechtsgleichheit (Art.
8 der Bundesverfassung) ist verletzt,
weil Gleiches nicht gleich behandelt
wird: Baugesuche für muslimische
Gebetshäuser sind neu einer - willkürlichen,

diskriminierenden und generellen

- Einschränkung unterworfen, die
für Baugesuche aller anderen Religionen

nicht gilt. Der neue Verfassungsartikel

zwingt den Staat, gegen das

Neutralitätsgebot zu Verstössen, das
Farbenblindheit in Religionsdingen verlangt.

Das Diskriminierungsverbot ist
verletzt, weil die Einschränkung auf einer
Unterscheidung nach der Religion
basiert. Hätte eine Initiative zur Abschaffung

des Stimmrechts für Frauen oder
Farbige heute in der Schweiz eine Chan
ce? Eben. Heisst das Kriterium aber
nicht Geschlecht oder Rasse, sondern
Religion, bricht Verwirrung aus. Dies
war möglich, weil viele Menschen in der
Schweiz <den Islam> als politische Religion

wahrnehmen, womöglich gar als

antidemokratisches Projekt.
Entgegen den Behauptungen der

Initiantlnnen ist auch die Religionsfreiheit

tangiert. Sie umfasst nämlich auch
«die Freiheit, seine Religion oder
Weltanschauung allein oder in Gemeinschaft
mit anderen, öffentlich oder privat durch
Lehre, Ausübung, Gottesdienst und
Kulthandlungen zu bekennen» (Art. 18

der Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte; Hervorhebung ATZ; ähnlich

Art. 15 der Bundesverfassung). Dazu

gehören würdige Kultstätten, gestal-

«Im Namen Gottes, des

Erbarmers, des Barmher
zigen» - Typoblid von
Rain e r Wo r tmarm, 19S9,

Archiv Baer.

tet nach den Auffassungen der
betreffenden Religion.

Das Grundrecht der Religionsfreiheit

kann - wie jedes andere - nur
eingeschränkt werden, wenn dies «durch
ein öffentliches Interesse oder durch
den Schutz von Grundrechten Dritter
gerechtfertigt» ist, wenn die Massnahme

verhältnismässig ist und eine gesetzliche

Grundlage besteht (Art. 36 der
Bundesverfassung). So könnten im
Einzelfall durchaus Höhe und Ausgestaltung

des Minaretts ein Thema sein,
nicht aber das Minarett als solches.
Neben dem Bundeshaus oder dem Zürcher
Grossmünster würde auch an einer
zonenkonformen Moschee kein 70 Meter
hohes Minarett bewilligt.

Die Scheu vor der politischen
«Ochsentour»
All dies war der grossen Mehrheit des

Parlaments, der Parteien, Verbände und
Kirchen sowie der Intellektuellen klar,
zumindest der Spur nach. Ebenso klar
war ihr - zumindest der Spur nach -,
dass es die behauptete «Islamisierung»
der Schweiz nicht gibt. Oder vielleicht
nicht in den grellen Farben, mit denen
das Egerkinger Komitee sie malte.
Vielleicht also nur ein ganz klein bisschen?
Wo verlässliche Kenntnisse enden und
das Vielleicht mitseinen Mutmassungen
beginnt, da übernehmen Projektionen
und Gefühle das Szepter - eine schlechte

Grundlage, wenn es um so Wichtiges
geht.

%

+*̂
t

38



Zwei Dinge waren den Meinungs-
führerlnnen in den Parteien, Verbänden

und Kirchen und unter den
Intellektuellen zuwenig klar. Erstens: Weite

Bevölkerungsschichten, auch gut gebildete,

wissen nicht genug Bescheid über
die Rechtslage in Sachen Religionsfreiheit

und über <den Islam>, um sich ein
begründetes Urteil bilden zu können;
sie sind folglich nicht immun gegen jene

Giftwolke, die mit Gefühlen und
Projektionen spielt. Zweitens: Weil
zentrale Werte auf dem Spiel stehen,
braucht es den vollen Einsatz jener, die
das Problem erkennen, denn schliesslich

sollte eine solche Initiative nicht
mit 50,1 Prozent abgelehnt werden,
sondern mit 80 Prozent oder mehr.

Statt sich diese zwei Dinge einzugestehen

und danach zu handeln, haben
die Meinungsführerlnnen der
Ablehnungsfront nur ihre (sachlich absolut
zutreffenden) Stellungnahmen verfasst

- und sind dann zur Tagesordnung
übergegangen. Viel zu wenige sind auf
die Ochsentour durch die Versammlungen

gegangen. Viel zu wenige
Versammlungen haben stattgefunden.
Sofort nach dem 8. Juli 2008, als die
Unterschriften bei der Bundeskanzlei
deponiert waren, hätten die Gegnerinnen
und Gegner der Initiative sich zunächst
selber mit Argumenten ausrüsten müssen:

Warum Grundrechte aufdem Spiel
stehen; warum das Islam-Gerede der
Initiantlnnen im Grunde irrelevant und in
welchen Punkten es überdies falsch ist;
warum die Initiative und erst recht ihre
Annahme schädlich ist. Dieses Grundwissen

und die daraus erwachsenden

Argumente waren verfügbar - bei
Verfassungsrechtlerinnen, Islam
wissenschaftlerinnen und Fachstellen. Abgerufen

wurde es, gemessen an der Tragweite
derVorlage, nach meinerWahrnehmung
viel zu spärlich und zu spät.

Für das laue Engagement der
Ablehnungsfront sehe ich zwei Hauptgründe:
Zum einen waren bereits in den
Vorständen derOrtsparteien, Kirchgemein¬

den und Vereine Dissens und unangenehme

Diskussionen überpersönliche
Überzeugungen zu befürchten, denen
viele lieber aus dem Weg gingen. Zum
andern konnte man sich bequem mit
den Ergebnissen der Meinungsumfragen

beruhigen. Hinzu kommt ein
struktureller Nachteil: Es ist schwieriger, die

Wichtigkeit abstrakter Grundrechte
sichtbar zu machen als Schauermärchen
aus Deutschland, Ägypten oder Afghanistan

zu verbreiten. Erst recht gilt dies

in einer Gesellschaft, die religiös
weitgehend analphabetisch geworden ist,
dafür aber zuviel Fernsehen und
Pendlerzeitungen konsumiert. Wir hören
allabendlich in der Tagesschau von
«radikal-islamischen» Taliban, ohne zu wissen,

wie es unser Nachbar mit der Religion

hält - oder was wir selber glauben.

Gefragt ist Mut
So konnte eine fatale Selbsttäuschung
entstehen: Während in den Medien die
wichtigen und richtigen Argumente aus
dem Munde der kleinen Spezialistenschar

durchaus präsent waren, fehlte eine

breite Front überzeugter Bürgerinnen

und Bürger, die diese Argumente
auf den entscheidenden Kampfplätzen
hätte verfechten können: am Arbeitsplatz,

im Treppenhaus, am Stammtisch.
Dort waberte die oben erwähnte
Giftwolke, fleissig alimentiert von Stimmen,
die es mit Faktentreue und Redlichkeit
nachweisbar nichternstnehmen, und es

war niemand da, der sie wegblies.
Um an dieser Front zu kämpfen,

muss man nicht Spezialist sein. Man
muss nur die entscheidenden Fakten
kennen, die Argumente einmal klar
durchdacht haben und den Mut haben,
sie gegenüber anderen zu vertreten. Diese

dritte Anforderung, Mut, ist die
schwierigste. Wer will schon den Nachbarn

in seinem Seelenfrieden stören
und sich dem - falschen - Vorwurf
aussetzen, ihn <bekehren> zu wollen? Zu
kurz greift die Ausrede, jeder solle nach
seiner Façon selig werden, denn es geht

39



ja gerade um Politik und nicht um den
persönlichen Glauben. Es ist paradox:
Ausgerechnet derjenige, dem die Wahrung

der Grundrechte wichtig ist, muss
die Konfrontation mit demjenigen
suchen, der sie mit seiner Haltung gefährdet.

Tut er es nicht, nimmt der Schaden
seinen Lauf.

Ähnlich liegt für alle Nicht- und die
vielen Papiermuslime eine zweite
psychologische Fussangel: Warum soll man
sich, womöglich gar als Kirchenvertreter,

für den Islam einsetzen? Die
Antwort muss heissen: Ich setze mich nicht
für den Islam ein, sondern für den
Grundsatz «Gleiches Recht für alle».
Denn nicht der Islam steht auf dem
Spiel, sondern Grundrechte, die uns
allen teuer sein sollten. Genau deshalb
hätten sich auch die Musliminnen und
Muslime im Land, egal ob im Besitz des

Schweizerpasses oder nicht, verstärkt
zeigen dürfen.

Die Konfrontation ist also erlaubt, ja
geboten, weil es gerade nicht um wahrem

und <falschem Glauben geht,
sondern um die Grundsätze des
Zusammenlebens. Diese Grundsätze haben
ihre Geschichte. Die Religionsfreiheit
ist in Europa gerade aus der schmerzlichen

Erfahrung religiösen Streits bis
hin zum Krieg erwachsen. Nach
Jahrhunderten des Ausgrenzens, Bekehrens
und Blutvergiessens und nach der ebenfalls

schmerzlichen Aufklärung kamen
Gemeinwesen wie die Schweiz zur
Einsicht, dass alle am besten leben können,
wenn sie einen Grundsatz akzeptieren:
Der Staat soll nicht Religion machen,
sondern Religion lediglich möglich
machen. Es gibt keine Staatsreligion. Der
Staat, damit alle ihn mittragen können,
muss farbenblind sein für die Religionen,

keine ist mehr wert als die andere.
Trotzdem kann es Landeskirchen>
geben: Religionsgemeinschaften, die selber

demokratisch verfasst sind und im
Gemeinwesen Verantwortung übernehmen

wollen, können als Körperschaft
öffentlichen Rechts anerkannt werden.

Tradition der Ausgrenzung
Dieses Verständnis von Gleichheit und
Religionsfreiheit hatte es in der Schweiz
schon immer schwer. Davon zeugt die
Liste religiöser Ausnahmeartikel, die
sich zwischen 1848 und 2001 in der
Bundesverfassung fanden: Einschränkung
des Wohnorts und Kultus für Juden,
Schächtverbot, Jesuitenverbot,
Klostergründungsverbot, Bistumsartikel, Nicht-
wählbarkeit von Geistlichen in den
Nationalrat. Neben den Katholiken im
protestantisch dominierten Bundesstaat
hatten insbesondere neu hinzukommende

Religionsgemeinschaften oft
gewaltige oder gar gewalttätige Anfeindungen

zu ertragen, so die Heilsarmee
(1880er Jahre), die Anthroposophie
(1920er Jahre), so genannte neue Religionen

(1980er Jahre) und zuletzt der
Islam. Die Minarettverbots-Initiative hat
also eine Tradition neu angefacht, die
erloschen schien, seit 2001 der letzte
religiöse Ausnahmeartikel aus der
Bundesverfassung getilgt wurde.

Zugleich ist offensichtlich der Sinn
und Gehalt der Religionsfreiheit immer
wenigerMenschenklar. Populisten können

so <den Islam> als das grundlegend
Andere und Bedrohliche an jene Stelle

rücken, die früher der <ferngesteuerte>
Katholizismus, der <ungläubige>
Protestantismus oder die <Sekten> einnahmen.

Der Sinn und Gehalt der
Religionsfreiheit ist also wieder zu lernen und
zu leben. Dabei gilt es, Stellenwert und
Wirksamkeit von Religion weder - wie
lange geschehen - zu unterschätzen
noch zu überschätzen.

Die Minarett-Abstimmung hat im
übrigen einen wohl klassischen Fall der
«Schweigespirale» nach Elisabeth Noel-
le-Neumann sichtbar gemacht: Aus
Furcht, isoliert dazustehen, neigen viele
Leute bei moralisch aufgeladenen Themen

dazu, ihre Meinung zu verschweigen,

weil sie sie im vorherrschenden
Diskurs als minoritär einschätzen. Wohl
darauf zielen jene Stimmen aus allen

Lagern, die nun nach der Abstimmung

40



fordern, «die Sorgen der Leute ernst zu
nehmen». Welche Sorgen? Formulieren
müssen das die Stillen im Lande, nicht
deren selbsternannteSprachrohre, denn
diese sagen, was in ihre politische Agenda

passt. Wenn das Abstimmungsergebnis
die Hemmung senkt, die Gründe für

das eigene Ja zur Minarettverbots-Initi-
ative zu nennen, ist dies zu begrüssen.

Strafaufgaben
Angesagt ist nun das Nachholen von
Versäumtem. Konkret: Wem die Grundrechte

und das Gemeinwohl nicht egal
sind, der stosse in Partei, Kirche, Schule
oder Verein die Beschäftigung mit den
Grundrechten, mit Schweizer
Religionsgeschichte und mit dem Schweizer
Islam an. Nötig ist dafür dreierlei: etwas
Lektüre zum Faktenerwerb, den Stillen
im Lande zuhören, das Gespräch. Dabei
wäre es verfehlt, jene, die gutgläubig Ja

gestimmt haben, moralisch auszugrenzen.
Es gilt vielmehr zu zeigen, dass

allen am besten gedient ist, wenn der
Bauchentscheid vom 29. November
2009 mit einem rational besser

begründbaren Entscheid korrigiert wird.
Früher oder später haben sich die

Fakten und Argumente zu bewähren
gegenüber den Ausgrenzungspredi¬

gern, die jetzt Morgenluft wittern und
bald die nächste Giftwolke ins Land
schicken werden. Wer die grundlegenden

Fakten und Argumente kennt,
braucht die Auseinandersetzung nicht
zu scheuen und kann Halbwahrheiten
und gedankliche Kurzschlüsse als solche

entlarven.
Neben dem notwendigen Streit um

die tragenden Werte der Gesellschaft ist
die Islam Debatte ein Nebenschauplatz.
Er ist mit exotisch bunten Pappfiguren
und Kulissen («Hassprediger», «Ehren-
mord», «Parallelgesellschaft») möbliert,
die sich trefflich als Projektionsfläche
eignen, vom Eigentlichen aber ablenken.

Die Integration der Zuwandererinnen

schreitet in der Schweiz seit langem

gut voran, und auch das Werkzeug für
den Umgang mit Problemen liegt längst
bereit. Das grösste Problem ist derzeit
ausgerechnet die psychologische
Wirkung der Abstimmung. Wenn allseits der
Schock nach der Abstimmung
umgewandelt wird in die Bereitschaft,
Versäumtes nachzuholen, die Giftwolke zu
vertreiben und die richtigen Debatten
statt Scheingefechte zu führen, dann war
der Schock heilsam. Dann lässt sich auch
der Makel vom 29. November 2009 in
einem weiteren Volksentscheid tilgen. •

Dr. Andreas Tunger
Zanetti, geboren 1961,

hat Islamwissenschaft,
nahöstliche Sprachen
und Allgemeine
Geschichte in Bern,
Wien, Tunis und
Freiburg 1. Br. studiert.
Er ist Koordinator des

Zentrums
Religionsforschung (mit dem

Projekt «Kuppel -
Te mp e l - Mi n a re 11 »)

an der Universität
Luzern sowie des

Zentrumsfür Religion,
Wirtschaft und Politik
(Basel/Lausanne/
Luzern/Zürich).
Arbeitsschwerpunkte:
Islam in der Schweiz,

Imam-Ausbildung und
islamische Religions-
padagogik, Religions
Vielfalt und ihr
politischer Rahmen,
(andreas. tunger@
unilu.ch)

S Lch kann die Kommentare zur
Minarettabstimmung nicht mehr hören, will
nichts mehr wissen von Interpretationen,
Analysen, Scheinheiligkeiten. Nur, das ist
schnell gesagt.

Lch lebe in diesem Land, der angerichtete

Scherbenhaufen, die legitimierte Bosheit

sind alltäglich, da. Ich meine, nebst

all dem Gesagten, Geschriebenen ist ein
Wort noch kaum gefallen: Das Resultat
ist lieblos, punkt. Alle grossen Weltreligionen

sind in einem gleich, der Liebe

verpflichtet, dem Nächsten, auch dem
Fremden gegenüber, nicht immer leicht
ist das, aber ein Auftragfür den Alltag.

Und da frage ich den Herrn Bischof,

warum er «nach langem Nachdenken»

zu einem Ja zum Verbot gekommen ist?
Und da frage ich den Herrn

Kirchenratspräsidenten, warum er sich
persönlich beleidigtfühlte, als aufdem St.

Jakob ein Transparent hing: Auch ich bin
ein Minarett?

Und da frage ich den Stadtrat, wer
denn den Befehl gegeben hat, das kleine
Minarettli aufder Roten Fabrik polizeilich

wegzuräumen?

Legitimierte Boshaftigkeit macht mir
zunehmend Angst.

Monika Stocker

41


	Nach der Minarettabstimmung : Nur jetzt keine falschen Debatten führen

