
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 1

Artikel: Der vernichtende Gott. Kapitalismus als Religion

Autor: Seifert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gen», die bislang eine von den
Herrschenden bestimmte war. Für Benjamin
besteht deshalb die erste Aufgabe des
historischen Materialisten darin, «die
Geschichte gegen den Strich zu bürsten».5

Die Frage nach dem Verhältnis von
Religion und Gesellschaft hatte bereits
die Gründerväter der Soziologie
beschäftigt. Max Weber (1864 -1920) kam
zum Schluss, zwischen der protestantischen

Ethik - insbesondere dem
Calvinismus - und dem Geist des Kapitalismus

bestehe eine Wahlverwandtschaft,
die sich in der Verbindung zwischen
harter Arbeit, innerweltlicher Askese
und methodisch-rationaler Lebensführung

zeige. Mit der erfolgreichen Durch
setzung des modernen
Rationalisierungsprozesses bedürfe der Kapitalismus

der religiösen Stütze jedoch nicht
mehr und verdränge die Religion in den
Bereich des Irrationalen. Benjamin
widerspricht Webers Analogiebildung und
geht stattdessen von einer Identität aus:

Kapitalismus ist, so seine These, eine
«essentiell», also wesensmässig bedingte
religiöse Erscheinung. Der Kapitalismus
hat sich «aufdem Christentum parasitär
im Abendland entwickelt, dergestalt,
dass zuletzt im wesentlichen seine
Geschichte die seines Parasiten, des
Kapitalismus ist».6

Schuld und Schulden
Diese Differenz zum Weberschen Ansatz

wird in der religionssoziologischen
Debatte - soweit ich sie überblicken
kann - wenig beachtet. Der Politologe
und Publizist Michael Jäger, derkürzlich
einen Beitrag in den Neuen Wegen
veröffentlichte (NW 5/2009, S. 138-143), hat
sich intensiv damitbefasst und hebt hervor:

«(...) die Religion des Kapitalismus
verhält sich invers (Inversion: Umkehrung

eines Sachverhalts, Anm. K.S.) zur
christlichen Religion und zwar so, dass

die beiden sich wechselseitig stützen
und hervorbringen». Unter Bezugnahme

aufBenjamin und in der Weiterentwicklung

von dessen Gedanken folgt für

ihn daraus -konträr zur Auffassung von
Karl Marx: «Die christliche Religion ist
der Unterbau, auf den sich der Kapitalismus

stützt; würde man ihm das
entziehen können, musste er selbst fallen,
weil dann alle sähen, dass er durch
nichts zu rechtfertigen ist. Seine ideologische

Gewalt rührt daher, dass man
ihn, noch wenn er die offene Umkehrung

des Christentums ist, mit diesem
verwechselt.»7

Wie kommt es zu dieser
Vertauschung? Das ist eine lange Geschichte,
die hier nicht in allen Einzelheiten
erzählt werden kann. Einige Hinweise
finden sich bereits im Textfragment von
Benjamin. Beim Kapitalismus handle es

sich wohl erstmals um einen «nicht
entsühnenden, sondern verschuldenden
Kultus».8 Dieser Kultus kennt keine
Erlösung, ausser im Falle dervollständigen
Rückzahlung aller Schulden (zu der es

jedoch nicht kommen darf, weil ohne
Schuldenmacherei der Kapitalkreislauf
zusammenbrechen würde). Der enge
Zusammenhang zwischen moralischer
Schuld und ökonomischen Schulden ist
nicht nur sprachlich gegeben: Materielle

Opfer sind Ausgleichszahlungen an
Gott für menschliches Ungenügen. Der
in Costa Rica lebende Ökonom und
Befreiungstheologe Franz Hinkelammert
weist in einer kürzlich auf Deutsch
erschienenen Schrift über die Schuldenthematik

in der christlichen Theologie
daraufhin, dass die Botschaft Jesu wohl
in dieser Opfertradition steht, sie aber

grundlegend verändert: Das Erlassen
der Schulden gehört zum Kernbestand
des Evangeliums. Dazu Hinkelammerts
Ausführungen, die man sehr genau
lesen sollte, um sie zu begreifen: «Jesus

hält zwar an der Analogie zwischen
Sünde und Schulden fest; aber er kehrt
die Beziehung um. Die Schuld des
Menschen vor Gott - die Sünde also -
besteht bei Jesus darin, Schulden
einzutreiben, die Menschen gegeneinander
haben. Der Mensch hat Schulden bei
Gott, wenn andere Menschen seine

17



Schuldner sind. Deshalb kann der
Mensch bei Gott selbst keine Schuld
abtragen, und Gott selbst kann bei ihm die
Schulden nicht eintreiben. Der Mensch
muss vielmehr die Schulden erlassen,
die andere Menschen bei ihm haben,
um auch Gott gegenüber schuldenfrei
zu sein.»9

Wäre dies das Credo des christlichen
Abendlandes, dann hätte es wohl kaum
zur Verwechslung mit der Religion des

Kapitalismus kommen können. Aus der
Botschaft der Befreiung wurde jedoch
ein Instrument imperialer Macht - und
Macht ausüben heisst Schulden eintreiben

zu können. Um Herrschaft zu
legitimieren, muss das Opferschema radikal
verändert werden: «Das vorchristliche
Opferdenken, dass die Schulden bei Gott
durch Opfer beglichen werden, erhält
seine Befugnis zurück.»10 Hinkelammert
zeichnet diese Umkehrung der christlichen

Botschaft am Beispiel der Theologie

des Anselm von Canterbury (um
1033-1109) detailliert nach. Das imperiale

Christentum lehrt einen Gott, der auf
die Einhaltung der herrschenden Regeln
beharrt - und diese Regeln schreiben

vor, dass Schulden zurückgezahlt werden

müssen. Mit dessen Theologie steht
ein gedanklicher Rahmen zur Verfügung,

den bürgerliche Ideologen später
ausfüllen können (vgl. auch meine
Besprechung aufSeite 26 in diesem Heft).

Faustisches Streben
Noch komplexer wird der Vorgang der

Umkehrung, wenn es um die Ewigkeit
und die «Unendlichkeit» Gottes geht.
Benjamin behauptet in seinem
Textfragment, der Kapitalismus kenne «keine

spezielle Dogmatik, keine
Theologie».11 Jäger widerspricht: Er folge
«einer genauen theologischen Linie,
dem Streben nach ferner
Unendlichkeit».12 Die Gleichsetzung Gottes
mit dem Unendlichen entstand in der
Phase des Übergangs vom Mittealter
zur Neuzeit, und Träger dieses Gedankens

waren Kirchenleute wie Nikolaus

von Kues, der spätere Kardinal Cusanus
(1401-1464). Bis dahin stand der
jüdisch-christliche Gott für die Voll-En-
dung - jetzt sollte er das Un-Ende
bezeichnen. Der neue Gedanke wanderte
in den Kapitalismus ein, und das
faustische Streben wurde zu seinem
wesentlichsten Ausdruck.

Der historisch verbürgte Faust, der
1539 starb, war einberühmt-berüchtigter
Alchemist. In seiner ökonomischen
Deutung des Faust-Dramas hält der
Wirtschaftswissenschaftler Hans
Christoph Binswanger fest, bei der Alchemie
handle es sich um den Versuch, «dies-

-

f.
-

1-

:

t

r
Hc A <Ji- iVi

K *i*uÀ¦0 ** 4A V 4
4 A ¥A Ay/*t. ty AA ¦;éV //A¦A /////1 /A

/,:

Y/
\ V

y/ A\/ M



seits des Todes aus der Vergänglichkeit
auszubrechen».13 Johann Wolfgang von
Goethe (1749-1832), der sich als
Geheimer Rat am Weimarer Hof sehr gut
in Wirtschaftsdingen auskannte, arbeitete

in seinem Stück heraus, dass die
neuzeitliche Wirtschaft einem alchemi-
stischen Prozess gleicht, in dem künstliches

Gold (nämlich Papiergeld)
geschaffen und auf dem Weg über das

Geldkapital vermehrt wird. Dieser
«Stein der Weisen» ermöglicht scheinbar

unendliches Wachstum, mit dem
man die Grenzen von Raum und Zeit zu
überwinden glaubt. Kurz vor seinem

:¦¦

M
È

f §
WM
f Udìi

zu
Sil J*V

Tod bricht Faust deshalb in den Jubelruf
aus: «Es kann die Spur von meinen
Erdetagen / Nicht in Äonen untergehn».14

Binswanger fasst die Quintessenz von
Goethes wichtigstem Werk so zusammen:

«Nicht der Glaube an ein Jenseits,
sondern das wirtschaftliche Handeln im
Diesseits öffnet dem modernen
Menschen den Blick in die Unendlichkeit.»15

Angst vor dem Ende

Mit der Entwicklung des Kapitalismus
tritt das Geld seinen Siegeszug als
Massenmedium an und verdrängt zugleich
jenes andere Medium, welches das

Abendland während rund eineinhalb
Jahrtausenden bestimmte: das Abendmahl

bzw. die Eucharistie.16 Die einem
höheren Wesen gehörende «unsichtbare
Hand» (Adam Smith) selbst sei es gewesen,

die den Prozess in Gang gesetzt habe,

lautet der Mythos der Moderne. Mi
chael Jäger sieht den entscheidenden
Grund für den Erfolg dieser Entwicklung

in einer «falschen Straf- und
Endzeittheologie» der Kirche: Diese
«provozierte geradezu den Fluchtversuch ins
Unendliche, der unsere heutige Lebens-
weit prägt».17 In einer tiefgehenden
Krisenzeit am Ausgang des Mittelalters
machte sich - wie bereits beim Niedergang

des «Imperium Romanum» -Angst
vor dem Ende, Todesangst breit. Um ihr
zu entgehen, wurde der Tod der anderen

zum Schauspiel erhoben: sei es in den

Gladiatorenkämpfen des Römischen
Reiches oder in den Hexenverfolgungen
der beginnenden Neuzeit. Doch statt die
Worte zu finden, die dieser Zeitenwende
denSchrecken genommen hätten, schürte

die Kirche selbst die endzeitlichen
Ängste und trug damit zu einem
gesellschaftlichen Klima der Hysterie bei, die
wahnhafte Züge entwickelte.

Die Menschen wollten, so Jäger, «das

Ende der Endzeit, dem nach kirchlicher
Lehre das furchtbare Jüngste Gericht
folgen würde, nicht tatenlos abwarten,
sondern seine Überschreitung selbst in
die Hand nehmen und somit für die

19

G röss te r Banksafe de r
Welt: in Ölten lagern,
vier Stockwerke tief,

gut drei Billionen
Schweizer Franken in
We r tpap 1 e re n (B ilâ:
Cicero 6/200S)



Produktion des Himmels - aber auch
der Hölle, wie sich nach einigen
Jahrhunderten herausstellte; also der gesamten

Gerichtsgewalt - selbst aufkommen.
Damit war die Unendlichkeit als Hauptfrage

der Neuzeit geboren.»18

«Utopie» absoluten Reichtums...
Die Suche nach Unendlichkeit wurde
zur Triebkraft des Kapitalismus. Dieser
zeichnet sich dadurch aus, dass er absoluten

Reichtum verheisst, der die private
Verfügung über das gesamte Ausmass
menschlicher Möglichkeiten erlauben
soll. Um zu diesem Ziel zu gelangen,
müssen sich die Menschen dem Geld
unterordnen und dem Profitstreben
folgen, das sich als Forderung aufdrängt,
welche die «Unbedingtheit einer religiösen

Heilsbotschaft» in sich trägt - so
der Soziologe Christoph Deutschmann.
Die im Geldvermögen angelegte
vermeintliche «Utopie» hole das Reich
Gottes aufdie Erde und sei «schlechterdings

nicht überbietbar».19 Das machte
und macht die Faszination des Kapitalismus

aus, die sich in kaum noch zu
steigernder Form im Lebensstil neoliberaler

Emporkömmlinge widerspiegelt,
deren Karrieren inzwischen in vielen
Berichten über die globale Wirtschaftskrise

nachzulesen sind.
Dieses System ist nicht nur faszinierend,

sondern auch gewalttätig. Der
Ökonom Joseph Schumpeter (1883-
1950) prägte dafür den Begriff der
«schöpferischen Zerstörung». Im Manifest

der Kommunistischen Partei liest
sich das so: «Die fortwährende Umwälzung

der Produktion, die ununterbrochene

Erschütterung aller gesellschaftlichen

Zustände, die ewige Unsicherheit
und Bewegung zeichnet die
Bourgeoisie-Epoche vor allen anderen aus.»20

Der Verwertung des Kapitals, das heisst,
der Produktion des Mehrwerts werden
alle Bereiche der Gesellschaft unterworfen:

Bei Strafe des Untergangs gilt das

Gesetz rastloser Kreativität.
In dieser dynamischen Natur kapita¬

listischer Reichtumsproduktion liegt
aberauch ihre «Achillesferse» (Deutschmann):

Das besondere Problem der ka

pitalistischen Wirtschaft besteht nämlich

darin, dass sie die normale
Reproduktion des Menschen, die Gegenstand
jeglichen Wirtschaftens ist, von der
unerbittlichen Forderung nach Steigerung
des Mehrwerts abhängig macht, und
nicht als ein Ziel in sich verfolgt. Die
Befriedigung der menschlichen
Grundbedürfnisse stellt nur ein notwendiges
Übel für das kapitalistische System dar.
Es dient letztlich ganz anderen
Zwecken, sozusagen jenseitiger Natur: der
Produktion des absoluten Reichtums
und damit der Herstellung unendlicher
Freiheit.

und deren Kehrseite
Funktioniert die «Alchemie» kapitalistischen

Wirtschaftens nicht mehr, weil
die Erzeugung von Mehrwert ins
Stocken gerät, dann zeigt sich auch die
Kehrseite des Reichtums: die materielle
Armut und die unbefriedigten Bedürfnisse

vieler Menschen, die im Schatten
stehen. Deren Bedürftigkeit kümmert
kapitalistisches Denken nicht, weil es

anderen Prioritäten folgt. Das hat weniger

mitvermeintlicher «Gier» oder
sonstigen moralischen Defekten zu tun,
auch wenn die nichtselten im Spiel sind,
sondern mit der Gesetzmässigkeit, die
diesem Denken innewohnt: Auf lange
Frist gerechnet wird der Prozess der

Mehrwertproduktion eine absolute
Fülle von Gütern ermöglichen und
damit die Erde in einen paradiesähnlichen
Zustand versetzen. Auf diesem Weg
müssen leider auch Opfer gebracht werden.

Diese «falsche Utopie», so der
argentinische Philosoph und Theologe
Enrique Dussel, geht im wahrsten Sinne
über Leichen hinweg, auch wenn sie
sich menschenfreundlich gibt. Das
Schema ist uns aus der Theologie eines

imperial gewordenen Christentums
bekannt: Opfer, die einem höheren Ziel
dienen, sind gerechtfertigt.

20



Mit dem Neoliberalismus wurde die
«utopische» Ära des Kapitalismus
überschritten und das Zeitalter des «zynischen

Kapitalismus» (Hinkelammert)
eröffnet. Dieser verspricht nichts mehr,
sondern stellt das, was ist, als das Beste

dar, was sein soll - denn es gibt keine
Alternativen. Hinkelammert sieht den

Philosophen Friedrich Nietzsche (1844

-1900) als dessen Vordenker. Hier
schliesst sich der Kreis zu Benjamins
Ausführungen: Nietzsches Konzept des

«Übermenschen» zielt nicht mehr auf
«Umkehr, Sühne, Reinigung, Busse»,
sondern auf die «Sprengung des Himmels

durch gesteigerte Menschhaftig-
keit». Der Kapitalismus als Religion
wird durch ein «ungeheures Schuldbe-
wusstsein» angetrieben, «das sich nicht
zu entsühnen weiss» und die «Verzweiflung

zum religiösen Weltzustand»
macht. Und dann folgt ein ungeheuer
poetischer und zugleich abgrundtief
trauriger Satz: «Dieser Durchgang des

Planeten Mensch durch das Haus der
Verzweiflung in der absoluten Einsamkeit

seiner Bahn ist das Ethos das

Nietzsche bestimmt.» 21

Mit dieser astrologischen Metapher
(Planet Mensch - Haus der Verzweiflung)

deutet Walter Benjamin das

Schicksalhafte der Bewegung an. Bleibt
also nur das Hoffen auf das «Aushalten
bis ans Ende» (Benjamin), nach dem das

Gericht über die Mächte des Bösen, die
sich heute noch als Himmelsmächte
ausgeben, stattfinden wird? Wie können
wir uns schon heute von ihnen lösen -
im Wissen darum, dass wir selbst in ihr
Wirken verstrickt sind?

Die Theologie der Befreiung hat ein
zentrales Unterscheidungskriterium der

jüdisch-christlichen Tradition wieder
aufgenommen: jenes zwischen Gott und
Götzen. Die Auseinandersetzung mit
den Götzen, diesen an den kapitalistischen

Warenhimmel projizierten, von
uns selbst produzierten Fetischen, setzt

voraus, dass eine solche Unterscheidung
nicht nur akademisches Wortspiel oder

frommes Gerede bleibt. Gottes Gegen
wart - so lehrt uns die jüdisch-christliche

Tradition - wird dort sichtbar, wo
sich Menschen gegenseitig als
Ebenbilder Gottes erkennen und anerkennen.

Diese Ebenbildlichkeit bestreitet
der neoliberale Kapitalismus, indem er
die Grundbedürfnisse einer wachsenden

Zahl von Menschen verneint. Sein

angeblich höchstes Wesen, das er lieber
verheimlicht, ist ein die Menschen
vernichtender Moloch. Ihm schulden wir
keinen Respekt. •

1 D. Baecker (Hg.): Kapitalismus als Religion.
Berlin 2003.12.
2 R. de Weck: Kapitalismus als Religion. In: Das

Magazin, Nr. 24/2009: 25.
* Baecker (FN 1), S. 11

4 S. Hurwitz: Psyche und Erlösung. Zürich: Dai-
mon-Verlag, 1983, S. 75. Zitiert nach M. Voigts:
Jüdischer Messianismus und Geschichte. Berlin

1994:112.
5 W. Benjamin: Gesammelte Schriften. Band I,
2. Frankfurt/M. 1991: 694, 701, 697.
6 Ders.: Gesammelte Schriften. Band VI.
Frankfurt/M. 1991:102.
7 M. Jäger: Kapitalismus und Christentum. In:
Widerspruch 40/2001:144.
8 Benjamin (FN 6): 100.
9 F. J. Hinkelammert: Luzifer und die Bestie.
Luzern 2009. 80 f.
10 Ebd.: 95 und 96.
11 Benjamin (FN 6): 100.
12 M. Jäger: Geschichtsunterbrechung als
theologische Kategorie. Teil II: Die Kirche in der
Welt. In: Kommune 1/2004: 72.
13 Hans Christoph Binswanger: Geld und Magie.

Eine ökonomische Deutung von Goethes
Faust. Hamburg 2005:15.
14 J. W v. Goethe: Faust. Der Tragödie zweiter
Teil. V. 11583 f.
15 Binswanger (FN 15): 56.
16 J. Hörisch: Gott, Geld, Medien. Frankfurt/M.
2004:18 ff.
17 Jäger (FN 14): 70.
18 Ebd.
19 Ch. Deutschmann: Die Verheissung des absoluten

Reichtums. Frankfurt/New York 2001:

109,104.
20 K. Marx, F. Engels: Ausgewählte Schriften in
zwei Bänden. Band I. Berlin 1968: 29.
21 Benjamin (FN 6); alle Zitate S. 100 f.

Kurt Seifert, Jahrgang
1949, arbeitet bei einer
Nonp rofi t O rgamsa

tion und ist
sozialwissenschaftlich sowie

journalistisch tätig.
Er gehört der Redaktion

skom m issi o n de r
Neuen Wege seit 2002
an (kurt.seifert@gmx.
ch).

21


	Der vernichtende Gott. Kapitalismus als Religion

