Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 104 (2010)

Heft: 1

Artikel: Der vernichtende Gott. Kapitalismus als Religion
Autor: Seifert, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390110

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gen», die bislang eine von den Herr-
schenden bestimmte war. Fiir Benjamin
besteht deshalb die erste Aufgabe des hi-
storischen Materialisten darin, «die Ge-
schichte gegen den Strich zu biirsten».s

Die Frage nach dem Verhiltnis von
Religion und Gesellschaft hatte bereits
die Griinderviter der Soziologie be-
schaftigt. Max Weber (1864 — 1920) kam
zum Schluss, zwischen der protestan-
tischen Ethik — insbesondere dem Cal-
vinismus — und dem Geist des Kapitalis-
mus bestehe eine Wahlverwandtschaft,
die sich in der Verbindung zwischen
harter Arbeit, innerweltlicher Askese
und methodisch-rationaler Lebensfiih-
rung zeige. Mitder erfolgreichen Durch-
setzung des modernen Rationalisie-
rungsprozesses bediirfe der Kapitalis-
mus der religiésen Stiitze jedoch nicht
mehr und verdrange die Religion in den
Bereich des Irrationalen. Benjamin wi-
derspricht Webers Analogiebildung und
geht stattdessen von einer Identitit aus:
Kapitalismus ist, so seine These, eine
«essentiell», also wesensméssig bedingte
religidse Erscheinung. Der Kapitalismus
hat sich «auf dem Christentum parasitir
im Abendland entwickelt, dergestalt,
dass zuletzt im wesentlichen seine Ge-
schichte die seines Parasiten, des Kapi-
talismus ist».©

Schuld und Schulden

Diese Differenz zum Weber’schen An-
satz wird in der religionssoziologischen
Debatte — soweit ich sie iiberblicken
kann - wenig beachtet. Der Politologe
und Publizist Michael Jager, der kiirzlich
einen Beitrag in den Neuen Wegen ver-
offentlichte (NW 5/2009, S. 138-143), hat
sich intensiv damit befasst und hebt her-
vor: «{...) die Religion des Kapitalismus
verhilt sich invers (Inversion: Umkeh-
rung eines Sachverhalts, Anm. K.S.) zur
christlichen Religion und zwar so, dass
die beiden sich wechselseitig stiitzen
und hervorbringen». Unter Bezugnah-
me auf Benjamin und in der Weiterent-
wicklung von dessen Gedanken folgt fiir

ihn daraus — kontrar zur Auffassung von
Karl Marx: «Die christliche Religion ist
der Unterbau, auf den sich der Kapita-
lismus stiitzt; wiirde man ihm das ent-
ziehen kénnen, miisste er selbst fallen,
weil dann alle sihen, dass er durch
nichts zu rechtfertigen ist. Seine ideolo-
gische Gewalt rithrt daher, dass man
ihn, noch wenn er die offene Umkeh-
rung des Christentums ist, mit diesem
verwechselt.»”

Wie kommt es zu dieser Vertau-
schung? Das ist eine lange Geschichte,
die hier nicht in allen Einzelheiten er-
zdhlt werden kann. Einige Hinweise fin-
den sich bereits im Textfragment von
Benjamin. Beim Kapitalismus handle es
sich wohl erstmals um einen «nicht ent-
sithnenden, sondern verschuldenden
Kultus».® Dieser Kultus kennt keine Er-
l6sung, ausser im Falle der vollstandigen
Riickzahlung aller Schulden (zu der es
jedoch nicht kommen darf, weil ohne
Schuldenmacherei der Kapitalkreislauf
zusammenbrechen wiirde). Der enge
Zusammenhang zwischen moralischer
Schuld und dkonomischen Schulden ist
nicht nur sprachlich gegeben: Materiel-
le Opfer sind Ausgleichszahlungen an
Gott fiir menschliches Ungeniigen. Der
in Costa Rica lebende Okonom und Be-
freiungstheologe Franz Hinkelammert
weist in einer kiirzlich auf Deutsch er-
schienenen Schrift iiber die Schulden-
thematik in der christlichen Theologie
darauf hin, dass die Botschaft Jesu wohl
in dieser Opfertradition steht, sie aber
grundlegend verandert: Das Erlassen
der Schulden gehért zum Kernbestand
des Evangeliums. Dazu Hinkelammerts
Ausfithrungen, die man sehr genau le-
sen sollte, um sie zu begreifen: «Jesus
hilt zwar an der Analogie zwischen
Siinde und Schulden fest; aber er kehrt
die Beziehung um. Die Schuld des Men-
schen vor Gott — die Siinde also — be-
steht bei Jesus darin, Schulden einzu-
treiben, die Menschen gegeneinander
haben. Der Mensch hat Schulden bei
Gott, wenn andere Menschen seine

17



Schuldner sind. Deshalb kann der
Mensch bei Gott selbst keine Schuld ab-
tragen, und Gott selbst kann bei ihm die
Schulden nicht eintreiben. Der Mensch
muss vielmehr die Schulden erlassen,
die andere Menschen bei ihm haben,
um auch Gott gegeniiber schuldenfrei
zu sein.»®

Wire dies das Credo des christlichen
Abendlandes, dann hatte es wohl kaum
zur Verwechslung mit der Religion des
Kapitalismus kommen kénnen. Aus der
Botschaft der Befreiung wurde jedoch
ein Instrument imperialer Macht — und
Macht ausiiben heisst Schulden eintrei-
ben zu kénnen. Um Herrschaft zu legiti-
mieren, muss das Opferschema radikal
veriandert werden: «Das vorchristliche
Opferdenken, dass die Schulden bei Gott
durch Opfer beglichen werden, erhalt
seine Befugnis zuriick.»° Hinkelammert
zeichnet diese Umkehrung der christ-
lichen Botschaft am Beispiel der Theolo-
gie des Anselm von Canterbury (um
1033-1109) detailliert nach. Das imperi-
ale Christentum lehrt einen Gott, der auf
die Einhaltung der herrschenden Regeln
beharrt - und diese Regeln schreiben
vor, dass Schulden zuriickgezahlt wer-
den miissen. Mit dessen Theologie steht
ein gedanklicher Rahmen zur Verfii-
gung, den biirgerliche Ideologen spiter
ausfiillen kénnen (vgl. auch meine Be-
sprechung auf Seite 26 in diesem Heft).

Faustisches Streben

Noch komplexer wird der Vorgang der
Umkehrung, wenn es um die Ewigkeit
und die «Unendlichkeit» Gottes geht.
Benjamin behauptet in seinem Text-
fragment, der Kapitalismus kenne «kei-
ne spezielle Dogmatik, keine Theo-
logie» Jager widerspricht: Er folge
«einer genauen theologischen Linie,
dem Streben nach ferner Unend-
lichkeit».> Die Gleichsetzung Gottes
mit dem Unendlichen entstand in der
Phase des Ubergangs vom Mittealter
zur Neuzeit, und Trager dieses Gedan-
kens waren Kirchenleute wie Nikolaus

von Kues, der spatere Kardinal Cusanus
{1401-1464). Bis dahin stand der jii-
disch-christliche Gott fiir die Voll-En-
dung - jetzt sollte er das Un-Ende be-
zeichnen. Der neue Gedanke wanderte
in den Kapitalismus ein, und das fau-
stische Streben wurde zu seinem we-
sentlichsten Ausdruck.

Der historisch verbiirgte Faust, der
1539 starb, war ein berithmt-beriichtigter
Alchemist. In seiner okonomischen
Deutung des Faust-Dramas halt der
Wirtschaftswissenschaftler Hans Chri-
stoph Binswanger fest, bei der Alchemie
handle es sich um den Versuch, «dies-

3N et ]

:-'i‘.:
.
|
/)




e By Ny
ﬂl::m_.n"'

¢
,a
;.

seits des Todes aus der Vergianglichkeit
auszubrechen».” Johann Wolfgang von
Goethe (1749-1832), der sich als Ge-
heimer Rat am Weimarer Hof sehr gut
in Wirtschaftsdingen auskannte, arbei-
tete in seinem Stiick heraus, dass die
neuzeitliche Wirtschaft einem alchemi-
stischen Prozess gleicht, in dem kiinst-
liches Gold (ndmlich Papiergeld) ge-
schaffen und auf dem Weg iiber das
Geldkapital vermehrt wird. Dieser
«Stein der Weisen» ermoglicht schein-
bar unendliches Wachstum, mit dem
man die Grenzen von Raum und Zeit zu
iberwinden glaubt. Kurz vor seinem

Tod bricht Faust deshalb in den Jubelruf
aus: «Es kann die Spur von meinen Er-
detagen / Nicht in Aonen untergehn».*
Binswanger fasst die Quintessenz von
Goethes wichtigstem Werk so zusam-
men: «Nicht der Glaube an ein Jenseits,
sondern das wirtschaftliche Handeln im

Diesseits dffnet dem modernen Men-
schen den Blick in die Unendlichkeit.»*

Angst vor dem Ende

Mit der Entwicklung des Kapitalismus
tritt das Geld seinen Siegeszug als Mas-
senmedium an und verdrangt zugleich
jenes andere Medium, welches das
Abendland wiéhrend rund eineinhalb
Jahrtausenden bestimmte: das Abend-
mahl bzw. die Eucharistie.”® Die einem
hoheren Wesen gehérende «unsichtbare
Hand» (Adam Smith) selbst sei es gewe-
sen, die den Prozess in Gang gesetzt ha-
be, lautet der Mythos der Moderne. Mi-
chael Jager sieht den entscheidenden
Grund fiir den Erfolg dieser Entwick-
lung in einer «falschen Straf- und End-
zeittheologie» der Kirche: Diese «pro-
vozierte geradezu den Fluchtversuch ins
Unendliche, der unsere heutige Lebens-
welt prigt».” In einer tief gehenden Kri-
senzeit am Ausgang des Mittelalters
machte sich — wie bereits beim Nieder-
gang des «Imperium Romanum» — Angst
vor dem Ende, Todesangst breit. Um ihr
zu entgehen, wurde der Tod der anderen
zum Schauspiel erhoben: sei es in den
Gladiatorenkampfen des Rémischen
Reiches oder in den Hexenverfolgungen
der beginnenden Neuzeit. Doch statt die
Worte zu finden, die dieser Zeitenwende
denSchrecken genommen hatten, schiir-
te die Kirche selbst die endzeitlichen
Angste und trug damit zu einem gesell-
schaftlichen Klima der Hysterie bei, die
wahnhafte Ziige entwickelte.

Die Menschen wollten, so Jager, «das
Ende der Endzeit, dem nach kirchlicher
Lehre das furchtbare Jiingste Gericht
folgen wiirde, nicht tatenlos abwarten,
sondern seine Uberschreitung selbst in
die Hand nehmen und somit fiir die

19

Grosster Banksafe der
Welt: in Olten lagern,
vier Stockwerke tief,
gut drei Billionen
Schweizer Franken in
Wertpapieren (Bild:
Cicero 6/2008)



Produktion des Himmels — aber auch
der Holle, wie sich nach einigen Jahr-
hunderten herausstellte; also der gesam-
ten Gerichtsgewalt - selbst aufkommen.
Damit war die Unendlichkeit als Haupt-
frage der Neuzeit geboren.»*

«Utopie» absoluten Reichtums...

Die Suche nach Unendlichkeit wurde
zur Triebkraft des Kapitalismus. Dieser
zeichnet sich dadurch aus, dass er abso-
luten Reichtum verheisst, der die private
Verfilgung iiber das gesamte Ausmass
menschlicher Méglichkeiten erlauben
soll. Um zu diesem Ziel zu gelangen,
miissen sich die Menschen dem Geld
unterordnen und dem Profitstreben fol-
gen, das sich als Forderung aufdringt,
welche die «Unbedingtheit einer religi-
osen Heilsbotschaft» in sich tragt — so
der Soziologe Christoph Deutschmann.
Die im Geldvermdgen angelegte ver-
meintliche «Utopie» hole das Reich
Gottes auf die Erde und sei «schlechter-
dings nicht iiberbietbar».® Das machte
und macht die Faszination des Kapita-
lismus aus, die sich in kaum noch zu
steigernder Form im Lebensstil neolibe-
raler Emporkommlinge widerspiegelt,
deren Karrieren inzwischen in vielen
Berichten iiber die globale Wirtschafts-
krise nachzulesen sind.

Dieses System ist nicht nur faszinie-
rend, sondern auch gewalttitig. Der
Okonom Joseph Schumpeter (1883
1950) prigte dafiir den Begrift der
«schopferischen Zerstérung». Im Mani-
fest der Kommunistischen Partei liest
sich das so: «Die fortwihrende Umwal-
zung der Produktion, die ununterbro-
chene Erschiitterung aller gesellschaft-
lichen Zustinde, die ewige Unsicherheit
und Bewegung zeichnet die Bourgeoi-
sie-Epoche vor allen anderen aus.»*
Der Verwertung des Kapitals, das heisst,
der Produktion des Mehrwerts werden
alle Bereiche der Gesellschaft unterwor-
fen: Bei Strafe des Untergangs gilt das
Gesetz rastloser Kreativitit.

In dieser dynamischen Natur kapita-

listischer Reichtumsproduktion liegt
aberauchihre «Achillesferse» (Deutsch-
mann): Das besondere Problem der ka-
pitalistischen Wirtschaft besteht nam-
lich darin, dass sie die normale Repro-
duktion des Menschen, die Gegenstand
jeglichen Wirtschaftens ist, von der un-
erbittlichen Forderung nach Steigerung
des Mehrwerts abhingig macht, und
nicht als ein Ziel in sich verfolgt. Die
Befriedigung der menschlichen Grund-
bediirfnisse stellt nur ein notwendiges
Ubel fiir das kapitalistische System dar.
Es dient letztlich ganz anderen Zwe-
cken, sozusagen jenseitiger Natur: der
Produktion des absoluten Reichtums
und damit der Herstellung unendlicher
Freiheit.

... und deren Kehrseite

Funktioniert die «Alchemie» kapitali-
stischen Wirtschaftens nicht mehr, weil
die Erzeugung von Mehrwert ins Sto-
cken gerit, dann zeigt sich auch die
Kehrseite des Reichtums: die materielle
Armut und die unbefriedigten Bediirf-
nisse vieler Menschen, die im Schatten
stehen. Deren Bediirftigkeit kitmmert
kapitalistisches Denken nicht, weil es
anderen Prioritéten folgt. Das hat weni-
ger mit vermeintlicher «Gier» oder son-
stigen moralischen Defekten zu tun,
auch wenn die nichtselten im Spiel sind,
sondern mit der Gesetzmissigkeit, die
diesem Denken innewohnt: Auf lange
Frist gerechnet wird der Prozess der
Mehrwertproduktion eine absolute
Fiille von Giitern erméglichen und da-
mitdie Erde in einen paradiesihnlichen
Zustand versetzen. Auf diesem Weg
miissen leider auch Opfer gebracht wer-
den. Diese «falsche Utopie», so der ar-
gentinische Philosoph und Theologe
Enrique Dussel, geht im wahrsten Sinne
iiber Leichen hinweg, auch wenn sie
sich menschenfreundlich gibt. Das
Schema ist uns aus der Theologie eines
imperial gewordenen Christentums be-
kannt: Opfer, die einem hoheren Ziel
dienen, sind gerechtfertigt.

20



Mit dem Neoliberalismus wurde die
«utopische» Ara des Kapitalismus iiber-
schritten und das Zeitalter des «zyni-
schen Kapitalismus» (Hinkelammert)
erdffnet. Dieser verspricht nichts mehr,
sondern stellt das, was ist, als das Beste
dar, was sein soll - denn es gibt keine
Alternativen. Hinkelammert sieht den
Philosophen Friedrich Nietzsche (1844
—1900) als dessen Vordenker. Hier
schliesst sich der Kreis zu Benjamins
Ausfithrungen: Nietzsches Konzept des
«Ubermenschen» zielt nicht mehr auf
«Umkehr, Sithne, Reinigung, Busse»,
sondern auf die «Sprengung des Him-
mels durch gesteigerte Menschhaftig-
keit». Der Kapitalismus als Religion
wird durch ein «ungeheures Schuldbe-
wusstsein» angetrieben, «das sich nicht
zu entsithnen weiss» und die «Verzweif-
lung zum religiosen Weltzustand»
macht. Und dann folgt ein ungeheuer
poetischer und zugleich abgrundtief
trauriger Satz: «Dieser Durchgang des
Planeten Mensch durch das Haus der
Verzweiflung in der absoluten Einsam-
keit seiner Bahn ist das Ethos (,) das
Nietzsche bestimmt.» *

Mit dieser astrologischen Metapher
(Planet Mensch — Haus der Verzweif-
lung) deutet Walter Benjamin das
Schicksalhafte der Bewegung an. Bleibt
also nur das Hoffen auf das «Aushalten
bisans Ende» (Benjamin), nach dem das
Gericht iiber die Machte des Bésen, die
sich heute noch als Himmelsmichte
ausgeben, stattfinden wird? Wie kénnen
wir uns schon heute von ihnen lésen —
im Wissen darum, dass wir selbst in ihr
Wirken verstrickt sind?

Die Theologie der Befreiung hat ein
zentrales Unterscheidungskriterium der
jiidisch-christlichen Tradition wieder
aufgenommen: jenes zwischen Gott und
Gotzen. Die Auseinandersetzung mit
den Goétzen, diesen an den kapitali-
stischen Warenhimmel projizierten, von
uns selbst produzierten Fetischen, setzt
voraus, dass eine solche Unterscheidung
nicht nur akademisches Wortspiel oder

frommes Gerede bleibt. Gottes Gegen-
wart — so lehrt uns die jiidisch-christ-
liche Tradition — wird dort sichtbar, wo
sich Menschen gegenseitig als Eben-
bilder Gottes erkennen und anerken-
nen. Diese Ebenbildlichkeit bestreitet
der neoliberale Kapitalismus, indem er
die Grundbediirfnisse einer wachsen-
den Zahl von Menschen verneint. Sein
angeblich hochstes Wesen, das er lieber
verheimlicht, ist ein die Menschen ver-
nichtender Moloch. Thm schulden wir
keinen Respekt. °

' D. Baecker (Hg.): Kapitalismus als Religion.
Berlin 2003: 12.

* R. de Weck: Kapitalismus als Religion. In: Das
Magazin, Nr. 24/2009: 25.

3 Baecker (FN 1), 5. 11

+S. Hurwitz: Psyche und Erldsung. Ziirich: Dai-
mon-Verlag, 1983, 5. 75. Zitiert nach M. Voigts:
Judischer Messianismus und Geschichte. Ber-
lin 1994: 112,

* W. Benjamin: Gesammelte Schriften. Band I,
2. Frankfurt/M. 1991: 694, 701, 697.

8 Ders.: Gesammelte Schriften. Band VI.
Frankfurt/M. 1991:102.

7 M. Jager: Kapitalismus und Christentum. In:
Widerspruch 40/2001: 144.

® Benjamin (FN 6): 1c0.

¢ F. ]. Hinkelammert: Luzifer und die Bestie. Lu-
zern 2009: 8o L.

© Ebd.: 95 und 96.

" Benjamin (FN 6): 100.

M. Jager: Geschichtsunterbrechung als theo-
logische Kategorie. Teil 1I: Die Kirche in der
Welt. In: Kommune 1/2004: 72.

* Hans Christoph Binswanger: Geld und Ma-
gie. Eine dkonomische Deutung von Goethes
Faust. Hamburg 2003: 15.

* ]. W, v. Goethe: Faust. Der Tragtdie zweiter
Teil. V. 11583 f.

s Binswanger (N 15): 56.

%1, Horisch: Gott, Geld, Medien. Frankfurt/M.
2004: 18 fI.

v Jager (FN 14): 70.

® Ebd.

» Ch. Deutschmann: Die Verheissung desabsa-
luten Reichtums. Frankfurt/New York 2001:
109, 104.

@ K. Marx, F. Engels: Ausgewiihlte Schriften in
zwel Binden. Band 1. Berlin 1968: 29.

= Benjamin (FN 6); alle Zitate 5. 100 f.

21

Kurt Seifert, Jahrgang
1949, arbeitet bei einer
Nounprofit-Organisa-
tion und ist sozialwis-
senschaftlich sowie
Journalistisch tdtig.
Er gehdrt der Redak-
tionskommission der
Neuen Wege seit 2002
an (kurt.seifert@gmx.
ch).



	Der vernichtende Gott. Kapitalismus als Religion

