
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 12

Artikel: Dem schlechten Gewissen folgen

Autor: Häsler, Alfred A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ich warfremd und obdachlos und ihr
habt mich aufgenommen. Was ihrfür
einen meiner geringsten Brüder getan
habt, das habt ihr mir getan.»

Matth. 25,35-40.

8 Wir wissen, dass wir diesem Anspruch
des Evangeliums nur selten gerecht werden.

Aber wir wissen auch, dass diejenigen,

denen dies besser gelingt, im Sinne
des Evangeliums nicht Vollkommene
sind, sondern solche, die nach Gerechtigkeit

hungern und dürsten, die wissen,
dass ein Glaube ohne Werke ebenso tot
ist, wie alle Werke ohne Liebe, jene Liebe,

von der es im Alten Testament heisst:

Alfred A. Häsler

Dem schlechten
Gewissen folgen

=artne?
1 ,* k ,€

m^ ^
&

Liebe deinen Nächsten, denn er ist wie
du, und im Neuen Testament: Liebe deinen

Nächsten wie dich selbst.

An den Geboten, Gottundden Nächsten

zu lieben, hängt, wie Jesus sagt, das

ganze Gesetz. Diese Liebe zum andern
wie zu sich selbst ist kein abstraktes
Postulat. Sie meint den konkreten
Menschen. In den Zehn Geboten, bei den
Propheten, in derBergpredigt, imGleichnis

vom barmherzigen Samariter wie in
allen Gleichnissen geht es immer um
Menschen wie du und ich. So auch in
unserm Text im 25. Kapitel Matthäus.

Diese Liebe meint nicht ein sentimentales

Gefühl, sondern wirkliche
Zuwendung zu dem, der unsere Zuwendung

braucht!
Hass, Neid, Ablehnung müssen wir

nicht üben. Dies ist in uns, will uns
besitzen. Anders die Liebe. Auch sie ist in
uns angelegt, aber wir müssen sie wollen,

üben, von Stufe zu Stufe, von
Erkenntnis zu Erkenntnis, von Liebe zu
Liebe, wie Pestalozzi die Entwicklung
des Menschen zum Menschen
charakterisiert hat. Und doch ist sie keine
Mühsal, der wir uns jeden Tag mehr

Heinz Keller: Flucht
aus Travnik,
Holzschnitt 1993.

325



oder weniger widerwillig unterziehen
müssen. Sie trägt ihren Lohn in sich.
Frieden mit Gott, mit der Schöpfung,
den Menschen, mit mir selbst.

Frieden im Wissen, dass er ein
Geschenk ist, zu dem wir Sorge tragen
sollen. Indem wir ihn immer wieder mit
der Liebe füllen, die sich gerade an den

geringsten Brüdern und Schwestern
bewährt.

Zu ihnen gehören auch die Fremden,
die Flüchtlinge, die wir aufnehmen,
denen wir Obdach gewähren sollen. Es ist
ein ewiges Thema, das sich durch die

ganze Geschichte der Menschheit
hinzieht und vermutlich noch lange hinziehen

wird. Und es ist vor allem auch das

jüdische Volk, das immer wieder vom
Flüchtlingsschicksal betroffen worden
ist und deshalb in den biblischen Texten
sich verpflichtet, den Flüchtling
aufzunehmen und ihm die gleichen Rechte zu
gewähren wie den Einheimischen.

Aber in unserer Zeitrechnung gehört
Judenfeindschaft wesentlich zur christlichen

Wirklichkeit. Dabei verdrängen
wir, dass Jesus und seine Jünger Juden

waren, dass die ersten Gemeinden aus
Juden-Christen bestanden, die sich an
das jüdische Gesetz gebunden fühlten.
An das Sabbat-Gebot, die Beschneidung
usw. Man verdrängt den unlösbaren
Widerspruch, Judenhass im Namen des
Juden Jesus, des Juden Paulus, der sich
ausdrücklich zu seinem Judentum bekannte
und der Evangelisten und Apostel, die alle

Juden waren, zu rechtfertigen. Diese
über fast zwei Jahrtausende praktizierte
Judenfeindschaft mit allen Pogromen,
Vertreibungen, Diskriminierungen, hat
den Boden vorbereitet für den Massenmord

an sechs Millionen Jüdinnen und
Juden mitten im christlichen Europa.
Das muss uns immer bewusst bleiben.

Wir Schweizerinnen haben dazu
unseren Beitrag geleistet, indem wir zehn-
tausende Jüdinnen und Juden zurückwiesen

und sie damit den Massenmördern

auslieferten haben. Indem wir dem

Naziregime das «J» in den Pässen der

deutschen Juden abrangen und dann die
Grenzen schlössen, als die Deportationszüge

mit jüdischen Frauen, Männern

und Kindern Tag und Nacht nach
Osten rollten, und wir wussten, dass

dort Schlimmes auf sie wartete, haben

wir uns nicht als Gerechte verhalten, die
den bedrohten Fremden aufnahmen
und ihm Obdach gewährten. Unser
Verhalten zur Zeit des nazistischen Regimes
und insbesondere während des Krieges
war von unserer über Jahrhunderte
geübten Judenfeindschaft geprägt.

Von 1349, dem Pestjahr, als auch wir
diese Seuchen den Juden anlasteten, bis
Mitte des 19. Jahrhunderts, war die
Schweiz praktisch «judenfrei». Ausser in
den Judendörfern Endingen und Leng-
nau durften sie sich nirgends niederlassen.

Handwerk, Landwirtschaft, Gewerbe

waren ihnen verboten. Einzig
Hausier- und Viehhandel und das

Geldgeschäft war ihnen erlaubt. Heinrich
Rothmund, der Chef der eidgenössischen

Fremdenpolizei konnte deshalb
mit Recht den deutschen Behörden
sagen, als es um das «J» ging: «Wenn ihr
die Juden so behandelt hättet wie wir,
hättet ihr gar kein Judenproblem.»

Die Angst vor der «Verjudung der
Schweiz» prägte deshalb unsere
Flüchtlingspolitik in den dunklen Jahren der
Naziherrschaft. Juden waren Menschen
zweiten und dritten Ranges. Wären
Christen oder gar Schweizer so bedroht
gewesen wie die ausländischen Juden,
hätten wir gewiss Hunderttausende
aufgenommen. In der Nationalratsdebatte
im Herbst 1942 sagte denn auch Bundesrat

von Steiger, es könnten ja vielleicht
eines Tages noch Flüchtlinge an unserer
Grenze stehen, die uns näher stünden
als die Juden. Die Juden waren damals

unsere geringsten Brüder.
Zwischen 1933 und 1945 nahmen wir

um die 29 000 Flüchtlinge auf. Mit der
kategorischen Ermahnung, weiterzurei-
sen, was viele bis zum Kriegsbeginn
auch taten. Zwischen 50000 und 100 000
Menschen haben wir abgewiesen.

326



Menschen wie du und ich, mit einem
unwiederholbaren Schicksal, in dem
Auschwitz nicht vorgesehen war.

An der Landsgemeinde der Jungen
Kirche Ende August 1942, an der
Bundesrat Eduard von Steiger das Bild vom
schon stark besetzten kleinen Rettungsboot

Schweiz entwarf und die
Verantwortung des Kapitäns hervorhob, der
eben entscheiden müsse, wen er noch
aufnehmen und wen er ins brandende
Meer zurückstossen müsse, als Herrüber
Leben und Tod sozusagen, an dieser

Landsgemeinde meinte er, dass man Kritik

standhalten müsse, Hauptsache sei,
dass man ein gutes Gewissen habe.

Pfarrer Walter Lüthi dagegen sprach
von seinem schlechten Gewissen, und
er rief dem Bundesrat zu: «(...) bemüht
euch doch auch nicht, unser Gewissen

zu beruhigen. Ihr tätet damit unserem
Land einen schlechten Dienst.» Er
bezeichnete die bundesrätliche
Flüchtlingspraxis als «lieblos, heuchlerisch
und undankbar».

Vom schlechten Gewissen sprachen
die Flüchtlingsmutter Gertrud Kurz und
der Flüchtlingspfarrer Paul Vogt, denen
es zu danken ist, dass doch eine
unbekannte Zahl bedrohter Menschen
aufgenommen wurden. Während die offizielle
Kirche zum Drama des jüdischen Volkes

schwieg und sogar die Abweisungspraxis
des Bundesrates rechtfertigte, redeten

Männer wie Karl Barth, Leonhard Ragaz
und Oberrichter Max Wolff, der Präsident

der Landeskirchlichen Synode des

Kantons Zürich, der das Wächteramt der
Kirche hervorhob. Es redeten die Pfarrer
Willi Kobe, Karl von Greyerz, Robert
Lejeune, Fritz Lieb, Arthur Rieh und
viele andere. Frauen, wie Clara Nefoder
Schwester Anni Pflüger - diese schickte

illegal eingereiste Flüchtlinge zu
Bauernfamilien in der Innerschweiz, die
sie vor der Ausschaffung versteckten -,
Elisabeth Rotten, um nur diese stellvertretend

für viele stille, aber tätige
Christinnen und Christen zu nennen.

Sie nahmen die Aufforderung Jesu,

den Fremden aufzunehmen, ernst. Die
humanitäre Tradition der Schweiz und
den Anruf Gottes am Beginn unserer
Bundesverfassung warRichtschnur ihres
Handelns. Ihnen und verantwortungs-
bewussten Politikern, Kulturschaffenden,

Hilfswerken, der Presse ist es zu
verdanken, dass der Bundesrat die am
13. August 1942 geschlossenen Grenzen
wieder öffnen musste, allerdings nur so¬

lange, bis der Zorn der öffentlichen
Meinung sich wieder gelegt hatte. Übrigens:

Als «das Boot» Ende Juli 1942 voll
war, befanden sich 8300 Zivilflüchtlinge
in der Schweiz. Nicht alle waren Juden.

Es warauch nichteinfach das Schweizer

Volk, das diese repressive
Abweisungspolitik verlangte. Als der Vaterländische

Verband im Oktober 1942 eine
Hetzschrift gegen eine Sammlung
zugunsten der Flüchtlinge veröffentlichte,
spendete das Volk im November rund
1,5 Millionen Franken; dies mitten im
Krieg, dessen Ende nicht abzusehen war.
Hitler war immer noch am Siegen,
unsere Lebensmittel waren rationiert, auf
Fleisch müssten wir während zwei, dann
drei Tagen in der Woche verzichten. 1,5

Millionen Franken wären heute
zwischen 15 und 20 Millionen Franken. Eine
Demonstration humaner Gesinnung.

«Im Namen Gottes des Allmächtigen»:

Das war für die Väter unserer
Bundesverfassung wohl mehr als eine unver-

Heinz Keller: Der
A usges toss e n e, VI,
Holzschnitt, aus
«Hiob», 19S5.

327



Der im April 2009
verstorbene Journalist
und Schriftsteller
Alfred A. Hasler setzte
sich sein Leben lang
hartnäck igfü r e 1 n e

humane und gerechte
Schweiz ein. Sein
bekanntestes Werk ist
das Sachbuch «Das

Boot ist voll» von 1967,

eine Auseinanderset

zung mit der restrik
tiven Flüchtlingspolitik

der Schweiz vor
und während des

Zwe 1 te n We Itkri eges.

Die obenstehen de

Predigt hielt Hasler in
der Kirche Stefjisburg
am 15. Juni 1997.

bindliche Floskel. Es ist das Bekenntnis

von Christinnen, die die biblische
Botschaft als verpflichtend anerkennen. Es

kann ja wohl nicht heissen, dass unsere
Volksvertreterinnen und Volksvertreter
dies nur für den Sonntag, wenn
überhaupt, gelten lassen und es dann für die

folgenden sechs Wochentage an den Na

gel hängen wie das Sonntagskleid.
Da stellt sich die Frage, welches

Christentum Politiker meinen, die sich
durchaus als Christen verstehen, wenn
sie im Blick aufdas damalige Verhalten
massgebender Behörden etwa in der
Flüchtlingsfrage und in der
Zusammenarbeit mit dem Naziregime, die
über das notwendige Mass hinausging,
lautstark jegliche Schuld leugnen und
also vor jeglicher Schuldanerkennung,
nicht nur finanziell, warnen. Müssten
wir dann nicht die Bitte im Vaterunser
streichen, die heisst: «Und vergib uns
unsere Schuld»?

Schuldanerkennung ist keine Schande,

wie es an der eindrücklichen
Kundgebung der Freikirchen auf dem
Bundesplatz in Bern zu lesen war. Begangene
Schuld anzuerkennen zeugt vielmehr
von Mut, von Anstand,von der Erkenntnis,

dass wir alle, auch der Staat, immer
wieder schuldig werden, immer wieder
der Vergebung bedürfen. Selbst der
Gerechte fehlt viele Male jeden Tag.
Entscheidend ist, dass wir immer wieder
aufstehen und weitergehen. Undwie soll
man die Forderung von Christen, es

seien Truppen an die Grenze zu stellen,

um «illegale» oder «unechte» Flüchtlinge

abzuweisen oder sofort auszu-
schaffen, in Einklang bringen mit
unserem Thema: «Ich war fremd und
obdachlos, und ihr habt mich
aufgenommen»?

Auch unechte, oder sogenannte
«Wirtschaftsflüchtlinge», sind echte
Menschen. Müssten wirvielleicht, wenn
schon nicht unsere Geschichte, so doch
wesentliche Teile der Bibel umschreiben?

Wer da so selbstgerecht Menschen
in gute und böse einteilt, steht in der

Traditiondes Kapitäns des vollen Bootes,
der entschied, wer aufzunehmen und
wer zurückzuweisen sei. Es soll gültig
bleiben, dass jenen Asyl zu gewähren ist,
die an Leib und Leben gefährdet und
starkem psychischen Druck tyrannischer

Regime ausgesetzt sind.
Was wir als unsere solidarische Pflicht

wahrnehmen müssen, ist dies: mit allen
uns zur Verfügung stehenden Mitteln
mitzuhelfen, dass in den armen Regionen

soziale und wirtschaftliche Verhältnisse

geschaffen werden, die die Flucht
aus diesen Gründen unnötig machen.

Es war Bundesrat Wahlen, dieser
bedeutende, von einer tiefen Gläubigkeit
erfüllte Staatsmann, Denker und Praktiker,

der schon Anfang der fünfziger
Jahre postulierte, es müssten die reichen
Staaten Investitionen in der Höhe der
Rüstungsaufwendungen für Schulen,
Berufsbildung, Medizin und Landwirtschaft

tätigen, wenn die Kluft zwischen
Armen und Reichen nicht immer grösser

werden solle. Wahlen wusste um die
alte Erkenntnis: Solidarität, Nächstenliebe

macht den, er sie übt, innerlich
reich und auch materiell nicht arm. Im
Gegenteil.

Liebe Frauen und Männer, es scheint
schwer, aus der Geschichte etwas zu
lernen. Mehr als fünfzig Jahre nach dem
Holocaust erleben wir erneut ein Klima
der Fremdenfeindlichkeit und des
Antisemitismus, angeheizt auch von
verantwortlichen Politikern. Lassen wir uns
von dieser menschenfeindlichen Propaganda

nicht beeinflussen. Halten wir es

mit dem verstorbenen Stadtpräsidenten
von Biel, Nationalrat Guido Müller, der
1938 im Nationalrat sagte, dass in jedem
von uns ein kleinerer oder grösserer
Antisemit am Werk sei. Wir sollten ihm
aber keinen Raum geben, sondern ihn
aus unserer Brust reissen. Die geringsten

Brüder, von denen Jesus spricht,
leben jetzt mitten unter uns. Wir sollten
sie als Brüder und Schwestern wahrnehmen,

uns ihnen zuwenden, heute, nicht
erst, wenn sie tot sind. •

328


	Dem schlechten Gewissen folgen

