Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 10

Artikel: Interreligiéser Dialog als Praxis des Friedens : Christinnen und
Musliminnen im Dialog

Autor: Traitler, Reinhild

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390084

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

¢ In dem &usserst komplexen Mix von
Widerstand gegen postkoloniale Hege-
moniebestrebungen des «Westens», von
globalisierungskritischen Stimmen aus
allen Lagern und einem neuen Interesse
an Religion als identitatsstiftender
Kraft, ist die Sorge nicht unberechtigt,
dass Religionen Menschen auch auf po-
tentiell konfliktive Identititen zuriick-
binden kénnen. Dies gilt vor allem fiir
die Religionen des Buches, deren einer,
einziger Gott von den Seinen als Preis
fiir den Einschluss in die eigene Ge-
meinschaft den Ausschluss der «Ande-
ren» verlangt. Gerade die mehr funda-
mentalistischen Varianten der mono-
theistischen Religionen erweisen sich
augenblicklich eher als friedens- und
dialogverhindernd.

EPIL - ein alternativer Blick

Die Schwierigkeit, den interreligiosen
Dialog als Beitrag zum Frieden an die-
sen Schnittstellen unterschiedlicher In-
teressen zu fithren, mussten wir im Eu-
ropdischen Projekt fiir Interreligioses
Lernen (EpiL) immer wieder erfahren.
Als wir das Projekt Anfang 2000 ins Le-
ben riefen, ging es uns — einer Gruppe
von christlichen und muslimischen
Frauen, die sich aus friiheren interreli-
giosen Dialogprogrammen kannten —
vor allem darum, eine andere Lesart fiir
Geschichte und Gegenwart der isla-
misch-christlichen Beziehungen in Eu-
ropa zu entwickeln. Wie konnten wir
diese Feindgeschichte neu lesen und
dazu beitragen, einen alternativen Dis-
kurs zu entwickeln, der nicht allein
durchdie Brille bestimmter historischer
Muster oder aus der Perspektive der
Angst vor Terrorismus oder musli-
mischer Uberfremdung wahrgenom-
men werden wiirde?

Es war uns klar, dass wir uns auf die
Suche nach Traditionen der Toleranz,
deZusammenlebens und der wechsel-
seitigen Inspiration machen mussten,
die in der europiischen Geschichte
ebenfalls vorhanden sind. Dass es galt,

Reinhild Traitler

Interreligioser Dialog
als Praxis des Friedens

Christinnen und Musliminnen im Dialog — Erfahrungen aus
dem Europdischen Projekt fiir Interreligioses Lernen (EPIL).

In einem bemerkenswerten Versuch, neue Krifte in der poli-
tischen Landschaft auch unter den Weltreligionen zu suchen,
schrieb Daniel Vischer kiirzlich (NW 5/09): «Die europdische
Aufklirung ist nur eine mégliche Weltsicht, entstanden in
einer bestimmten historischen Entwicklung. Sie kann nicht
zur globalen Lesart der Weltentwicklung werden. Jede Welt-
religion geht den eigenen Weg der Emanzipation und Auf-
kldrung, natiirlich im wechselseitigen Dialog auf gegenseitige
Irritationen reagierendy.

Dieser Satz markiert die Schwierigkeiten des Umgangs mit
Andersheit: Auf der einen Seite erteilt er dem Dominanz-
anspruch des Welterklirungsmodells der westlichen Moderne
eine deutliche Absage; auf der anderen Seite zeigt er Zuver-
sicht, dass die Weltreligionen ihren je eigenen Weg der «Eman-
zipation und Aufklirung» gehen.

Aber es konnte ja sein, dass diese Religionen und ihre An-
hingerInnen vorrangig gar kein «emanzipatorisches» Interesse
haben, sondern in viel radikalerer Weise einzig auf «Religion»
gerichtet sind; dass ihmen vielleicht nicht am aufkldrerischen
Konzept der Freiheit und Verantwortung des Individuums
liegt, sondern an der spirituellen und ethischen Gestaltung des
Lebens in und fiir die Gemeinschaft; dass Rationalitdt weniger
wichtig ist als Relationalitit; kurz, dass sich die Frage stellt,
ob nicht ihre Lesart der Weltentwicklung — aus westlicher Sicht
- «anti-emanzipatorische» Momente enthalten wiirde.

275



eine lange geiibte Praxis der gegensei-
tigen Wahrmehmung zu iiberwinden,
die stets das Beste der eigenen Tradition
mit dem Schlechtesten der Tradition
der Anderen verglichen hat. Und dass
wireine ArtSoziallabor schaffen wollten,
ein Experimentierfeld, in dem die all-
tiglichen Fragen des Zusammenlebens,
die Brauche und Gesten, kurz das alte
okumenische Konzept des Lernens in
Gemeinschaft, ein ebenso grosses, ja
grosseres Gewicht erhielten, als das
Miteinander-Nach-Denken iiber theo-
logi-sche und politische Fragen. Davon
erhofften wir uns, dass sich auch theo-
logische Fragen anders stellen wiirden.
Da die meisten von uns in der Bil-
dungsarbeit engagiert waren, organi-
sierten wir einen Lernprozess der be-
sonderen Art: An fiinf exemplarischen
Lernorten (in fiinf Stadten Europas und
des Nahen Ostens) sollten zentrale Pro-
bleme des christlich-muslimischen Zu-
sammenlebens thematisiert werden: et-
wa die Frage nach Menschen- und
Gottesbild, nach Identitit und Differenz
in den beiden Religionen (Boldern);
nach dem Einfluss geschichtlicher Mu-
ster auf aktuelle Probleme des Zusam-
menlebens (Wien); nach dem fiir Miss-
brauch und Konflikte anfilligen Ele-
menten in Christentum und Islam (Sa-
rajewo und Srebrenica) sowie Konzepte
von Integration, von Mehrheits- und
Minderheitsgesellschaft (Kéln); schliess-
lich Modelle von Beziehungen der Reli-
gionsgemeinschaften zum Staat in sa-
kularen Gesellschaften (Beirut).
Referenzpunkt war die Sicht von
Frauen, die in den Gesprichen der Re-
ligionsvertreter kaum oder gar nicht zu
Wort kommen, die aber meist iiber
zahlreiche Erfahrungen des Miteinan-
derlebens verfiigen. Wir wollten auf di-
ese Weise die Alltagsrelevanz religions-
politischer Fragen erkunden, gelungene
Initiativen des Zusammenlebens sicht-
bar machen und zur Nachahmung und
Adaptierung empfehlen. Wir taten dies,
indem wir alle, christliche und musli-

mische Frauen aus den funf Lernorten,
in fiinf einwochigen Modulen jeweils
miteinander lebten, miteinander be-
teten, Gastfreundschaft anboten und
empfingen und uns auf vielfiltige Weise
mit dem Thema auseinandersetzten,
Referate horten, Best-Practice-Beispie-
le besuchten, mit Menschen vor Ort
sprachen, Methoden interreligisen
und interkulturellen Dialogs kennen
lernten und uns immer wieder in Ge-
duld iibten. Auch, indem wir langsam
die Differenzen wahrnahmen, das, was
uns trotz allen guten Willens oft ein-
schneidender trennte als die Religion:
die Sprachen etwa, die unterschiedliche
Beherrschung der Projektsprache Eng-
lisch; das dkonomische Gefille zwi-
schen den Teilnehmerinnen aus den
verschiedenen Lindern, jenes zwischen
den Generationen.

Nach zwei Studiengingen (2002 bis
2004 und 2007 bis 2009) zeigen sich ei-
nige rote Fiden, Einsichten, Vermu-
tungen:

Shifting ldentities — Fluide Identitdten
Die Auflage, fiir den Studiengang eine
ausgewogene Anzahl von Christinnen
und Muslimas zu gewinnen, fithrte da-
zu, dass es (iibrigens nicht nur unter
den Muslimas) einen hohen Prozent-
satz von «Migrantinnen» gab. Am aus-
gepragtesten war dies in der Wiener
Gruppe der Fall: Von den insgesamt sie-
ben Teilnehmerinnen und Teamfrauen
hatten zwar alle einen &sterreichischen
Pass, aber fiinf kamen urspriinglich aus
Deutschland, Finnland, Afghanistan
und der Tiirkei und nur zwei empfan-
den sich als «echte Osterreicherinnen»,
was viele Fragen aufwarf, was denn
diese «Echtheit» konstituiert.

Die subtilen Ressentiments gegen
den Akzent der protestantischen Deut-
schen oder gegen den aussergewohn-
lichen Schick der muslimischen Afgha-
nin, die man lieber im bescheidenen
Tenue der Subventionsempfangerin und
mit Kopftuch gesehen hitte, stellten ei-

276



nen Bruch dar und wurden schliesslich
zum offenen Konflikt. Plotzlich ging es
nicht einfach um abstrakte Wertschiit-
zung der jeweils anderen Religion ge-
geniiber, sondern um Irritationen in
den Beziehungen zwischen konkreten
Personen. Es wurde klar, dass auch in
den Status der Migrantinnen ein Macht-
gefille eingeschrieben war, das von
zahlreichen Variablen abhing. Die He-
terogenitit der Wiener Gruppe spiegel-
te die Fluiditit von Identititen unter
den Bedingungen der Globalisierung.
Die nationalstaatliche Zugehorigkeit
(Osterreich) spielte eine untergeord-
nete Rolle gegeniiber anderen Zugeho-
rigkeiten, etwa kulturellen, &kono-
mischen und religiosen: Thre religiose
Identitat bezeichneten viele der Epir-
Teilnehmerinnen mehrmals als nicht
verhandelbar. Fixpunkt in mobilen
Lebenszusammenhiangen? Widerstand
gegen Vereinnahmungen und Riickbin-
dungen in westliche/dominante Muster

vom «Anderen»? Oder Riickzug in sta-
bile Zonen angesichts des Anspruchs,
Identitit stindig aushandeln zu miis-
sen?

«Wir haben keine Identitaten, son-
dern dynamische Positionen.» Diese
Behauptung der Schriftsteller Ranyjit
Hoskoté und Iliva Trojanow (in ihrem
Buch «Kampfabsage») bringt die Flui-
ditit des postmodernen Identitdtsbe-
griffs auf den Punkt, deutet aber auch
die Anstrengung dieser Dynamik an.
Wir kénnen uns nicht mehr in Abgren-
zung von «den Anderen» unser eigenes
(religioses) Heimatgefithl sichern -
sondern nur noch mit ihnen an neuen
Formen des Miteinanderlebens ar-
beiten, die multiple Zugehérigkeiten
mit geniigend Beriithrungspunkten un-
tereinander erlauben.

Vorannahmen priifen
Bei dem Versuch, Geschichte und Ge-
genwart der christlich-islamischen Be-

2717

In einer Meditation
miit den Teilneh-
merinnen von EpIL
zerschneidei Rein-
hild Traitler ein Stiick
Stoff, das die Einheit
in der vielfdltigen
Realitdt von Eprr und

Europa symbolisiert
(Bild:Teny Pirri-
Simonian).




ziehungen in Europa neu zu lesen, wur-
de fiir die Epir-Teilnehmerinnen aus
der historischen Frage schnell eine her-
meneutische: Wie erklart sich die mo-
derne Forschung die ungebrochene
Wirkungsgeschichte des «Siegs iiber die
Tiirken» von 1683, der bis heute nicht
nur von rechtspopulistischen Parteien
Osterreichs fiir fremdenfeindliche At-
tacken benutzt wird? Warum ist das
bahnbrechende Gesetz von 1912, das im
Vielvolkerreich der Habsburger den
Muslimen die 6ffentlich-rechtliche An-
erkennung ihres Glaubens bescherte,
nicht in gleicher Weise im offentlichen
Bewusstsein prasent?

Warum ist die im Kontext der Glo-
balisierung so hoch geschitzte Mobili-
tit ausgerechnet dann ein Problem,
wenn es sich um MuslimInnen handelt?
Die werden zu ArbeitsmigrantInnen,
die ihren Integrationswillen unter Be-
weis stellen miissen. Der CEO aus den
USA muss keine Sprachpriifung able-
gen.

Wie ist es moglich, die Ursachen des
Kriegs in Bosnien zu begreifen, wenn es
in der Selbstwahrnehmung von Men-
schen — muslimischen Bosniakinnen,
bosnischen Katholikinnen kroatischer
Herkunft und orthodoxen bosnischen
Serbinnen - vor dem Krieg ein bruch-
los harmonisches Zusammenleben ge-
geben hat und der Krieg allein durch

Das Europdische Projekt fiir Interreligioses Lernen EPIL geht
weiter! Das hat der neugewdhlte Vorstand (unter seinem
Vorsitzenden, dem deutschen christlichen Religionspddagogen
Ulrich Becker und der muslimischen Vizevorsitzenden Azra
Ceric aus Sarajewo) im Juli 2009 beschlossen.

Zum Vorstand gehdren insgesamt zehn Personen; aus der
Schweiz sind Walter Liissi, der Leiter des Studienbereichs auf
Boldern, sowie Reinhild Traitler und Teny Pirri-Simonian als
EPIL-Projekteiterinnen mit dabei. Ein neuer Studiengang soll
im Friihjahr 2011 beginnen.

die Aggression von aussen begonnen,
gendhrt und erklart wurde? (Diese Fra-
ge beantwortet sich méglicherweise aus
der Frauenperspektive anders: Offen-
sichtlich gab und gibt es im Alltag, der
in stirkeren Mass die Lebenswelt von
Frauen betrifft, viele unbeachtete Bei-
spiele guten Zusammenlebens).

Als wir uns diesen Fragen stellten,
merkten wir, dass bereits unser Fragen
in je verschiedenen Traditionen des Se-
hens, Verstehens und Wissens steht, dass
der Dialog schon immer «mitten drin»
beginnt, und dass unser Interesse {und
wie wir es formulieren) aus einem ganz
bestimmten Umfeld erwichst. Es ging
nicht einfach um «Inhalte», sondern um
die Erkundung der Bedingungen un-
seres Miteinanderdenkens: Um das, was
bewusst und latent vorhanden ist, und
was Diversitit ausmacht, das einzigar-
tige und vielgestaltige biographische
Muster jedereinzelnen Person, das im-
mer schonim Spielist. Eskann sein, dass
unter der Oberfliche von persénlichen
Irritationen eine ungleiche Verteilung
von Macht und Ressourcen, wider-
spriichliche kulturelle Pragungen, Er-
fahrungen von Eingeschlossen- oder
Ausgeschlossensein sowie unterschied-
liche Werthaltungen und Brauche ste-
hen: «Schick sein» kann manchmal be-
deuten, seine Wiirde zu bewahren!

Das Denken in Differenz ist also ge-
ndtigt, seine eigenen hermeneutischen
Annahmen mit zu reflektieren.

Performanz — eine subversive Kraft?

Methodisch ging es im Ep1r darum, ei-
nen Raum zu schaffen, in dem nicht ein-
fach vorgegebene (Glaubens-)Inhalte,
sondern geniigend gemeinsame Erfah-
rungen Gegenstand des Dialogs werden
konnten. Wichtig waren dabei das An-
gebot einer verldsslichen, wiederhol-
baren Struktur fiir die Module, das Kon-
zept der Gastfreundschaft, das regel-
missige gemeinsame Morgengebet so-
wie die standige Verkniipfung mit All-
tagsnihe und Transferméoglichkeiten.

278



Gastfreundschaft, die in allen Kul-
turen einen Rahmen von Empathie und
Sicherheit schafft, bedeutete, dass jede
Stadtegruppe einmal die Autoritit ver-
leihende Rolle der Gastgeberinnen zu
spielen hatte: Es hiess, die eigene Stadt,
ihre besonderen Orte, die daran ge-
kniipften unterschiedlichen Erinne-
rungen mit anderen zu teilen. Und das
Festzu organisieren, das jedes Mal einen
Hohepunkt bildete: Der festlich ge-
deckte Tisch und die Gesten der Gast-
freundschaft entwickelten sich zu Ritua-
len des Vertrauens.

Dann das tigliche gemeinsame Mor-
gengebet: Natiirlich hielten wir uns im
EpiL an die im interreligidsen Dialog
politisch-korrekte «gegenseitige Einla-
dung zum Gebet». Gleichzeitig haben
wir diese Gebete interreligios «insze-
niert». Jeden Morgen war eine andere
Stadtegruppe verantwortlich und be-
auftragt, das Gebet interreligios vorzu-
bereiten.

In der Praxis des gemeinsamen Be-
tens entwickelte sich so etwas wie eine
transreligiose Spiritualitdt: Wenn meine
muslimischen Kolleginnen die erste Su-
re rezitierten, konnte ich mir nicht vor-
halten, dass Allah ein anderer Gott ist,
mit einer anderen Botschaft. Es war eine
andere Sprache. Eine andere Art der
Vermittlung von anderen Gotteserfah-
rungen. Das trennte, aber ich konnte in
«meiner Sprache» teilnehmen, mithd-
ren, vielleicht mitbeten. Auf die gleiche
Weise waren anschliessend die Musli-
mas im christlichen Vaterunser mit uns
prasent.

In diesem Akt des Mitdabeiseins in
der eigenen Sprache entsteht etwas, das
nicht sogleich in die uns zur Verfiigung
stehende Terminologie gegossen wer-
den kann, es bleibt opaque, undurch-
sichtig und somit vieldeutig. Das ge-
meinsame Gebet als wiederholtes Ritual
verfolgte keinerlei bekehrende Absicht,
es zielte auch nicht auf synkretistische
Verschmelzungen und Einverleibungen
unter die Dominanz der eigenen Religi-

on, sondern hielt sich an eines der
Grundprinzipien einer pluralistischen
Theologie der Religionen, wonach «die
grossen Weltreligionen mit ihren viel-
faltigen Lehren und Praktiken authen-
tische Wege zum hochsten Gut bilden»
(Pluralist Summit, Birmingham 2003).

Am ehesten knnte man es miteinem
performativen Akt vergleichen: In der
Kultur- und Sprachwissenschaft bedeu-
tet Performanz die wiederholte Auftiih-
rung eines (sprachlichen) Tuns. Etwas
passiert dabei, weil Wiederholung auch
die Moglichkeit des Anderswerdens des
Wiederholten einschliesst.

Interessanterweise ist in der Perfor-
manzdebatte oft von «Ereignishaftig-
keit», «Epiphanie», Produktion von
«Prasenzy» und «Prisens» die Rede, alles
Worter aus dem religiosen Umfeld. Was
passiert, ist vielleicht eine spirituelle An-
ndherung an die Méglichkeit multipler
religiser Identititen. Sie verwischt nicht
Unterschiede, sondern schaftt (obwohl
durchaus unterschiedlich erlebt und in-
terpretiert) Erfahrungen religioser Ge-
meinsamkeit, in denen die Differenz
mitgedacht wird.

Was im wiederholten Ritual anders
wird? Vielleicht schwindet die Ableh-
nung grosserer Nahe und tieferer Ver-
bundenheit im Religiésen eher als es
doktrinire und historische Abgrenzun-
gen erlauben wiirden. Es entsteht ein ge-
meinsames Terrain, ein freier Raum in
dem neue Begegnungen mdoglich wer-
den. ®

279

Reinhild Traitler
(1940}, Dr. phil., Stu-
divwm der Germanistik,
Anglistik und Theo-
logie in Wien. Danach
vierzehn Jahre Mitar-
beiterin beim Okume-
nischen Rat der Kir-
chen in Genf, Schwer-
punkt entwicklungspo-
litische Bildungs- und
Friedensarbeit; ab
1984 Studienleiterin
und von 1996 bis 2003
Leiterin im Evan-
gelischen Tagungs-
und Studienzentrum
Boldern in Ziirich.
Arbeitsschwerpunkte
sind feministische
Theologie und inter-
religidse Bildungsar-
beit. Mitgriinderin des
European Womens
College und des Euro-
pdischen Projekts fiir
Interreligidses Lernen
(Ep1L), seit 2002 Pro-
Jjektkoordinatorin
beim Epr1; Mitglied
des Interreligiosen
Think-Tank, siehe
www.interrelthink-
tank.ch. (rtraitler@
hispeed.ch)



	Interreligiöser Dialog als Praxis des Friedens : Christinnen und Musliminnen im Dialog

