
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 10

Artikel: Interreligiöser Dialog als Praxis des Friedens : Christinnen und
Musliminnen im Dialog

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8 In dem äusserst komplexen Mix von
Widerstand gegen postkoloniale
Hegemoniebestrebungen des «Westens», von
globalisierungskritischen Stimmen aus
allen Lagern und einem neuen Interesse

an Religion als identitätsstiftender
Kraft, ist die Sorge nicht unberechtigt,
dass Religionen Menschen auch auf
potentiell konfliktive Identitäten zurückbinden

können. Dies gilt vor allem für
die Religionen des Buches, deren einer,
einziger Gott von den Seinen als Preis
für den Einschluss in die eigene
Gemeinschaft den Ausschluss der «Anderen»

verlangt. Gerade die mehr
fundamentalistischen Varianten der
monotheistischen Religionen erweisen sich

augenblicklich eher als friedens- und
dialogverhindernd.

EPIL - ein alternativer Blick
Die Schwierigkeit, den interreligiösen
Dialog als Beitrag zum Frieden an diesen

Schnittstellen unterschiedlicher
Interessen zu führen, müssten wir im
Europäischen Projekt für Interreligiöses
Lernen (Epil) immer wieder erfahren.
Als wir das Projekt Anfang 2000 ins
Leben riefen, ging es uns - einer Gruppe
von christlichen und muslimischen
Frauen, die sich aus früheren interreligiösen

Dialogprogrammen kannten -
vor allem darum, eine andere Lesart für
Geschichte und Gegenwart der
islamisch-christlichen Beziehungen in
Europa zu entwickeln. Wie könnten wir
diese Feindgeschichte neu lesen und
dazu beitragen, einen alternativen
Diskurs zu entwickeln, der nicht allein
durch die Brille bestimmterhistorischer
Muster oder aus der Perspektive der

Angst vor Terrorismus oder
muslimischer Überfremdung wahrgenommen

werden würde?
Es war uns klar, dass wir uns auf die

Suche nach Traditionen der Toleranz,
deZusammenlebens und der wechselseitigen

Inspiration machen müssten,
die in der europäischen Geschichte
ebenfalls vorhanden sind. Dass es galt,

Reinhild Traitler

Interreligiöser Dialog
als Praxis des Friedens
Christinnen und Muslim innen im Dialog - Erfahrungen aus
dem Europäischen Projekt für Interreligiöses Lernen (EPIL).

In einem bemerkenswerten Versuch, neue Kräfte in der
politischen Landschaft auch unter den Weltreligionen zu suchen,
schrieb Daniel Vischer kürzlich (NW 5/09): «Die europäische

Aufklärung ist nur eine mögliche Weltsicht, entstanden in
einer bestimmten historischen Entwicklung. Sie kann nicht
zur globalen Lesart der Weltentwicklung werden. Jede

Weltreligion geht den eigenen Weg der Emanzipation und
Aufklärung, natürlich im wechselseitigen Dialog aufgegenseitige
Irritationen reagierend».

Dieser Satz markiert die Schwierigkeiten des Umgangs mit
Andersheit: Auf der einen Seite erteilt er dem Dominanzanspruch

des Welterklärungsmodells der westlichen Moderne
eine deutliche Absage; aufder anderen Seite zeigt er Zuversicht,

dass die Weltreligionen ihren je eigenen Weg der
«Emanzipation und Aufklärung» gehen.

Aber es könnte ja sein, dass diese Religionen und ihre
Anhängerinnen vorrangig gar kein «emanzipatorisches» Interesse

haben, sondern in viel radikalerer Weise einzig auf«Religion»
gerichtet sind; dass ihnen vielleicht nicht am aufklärerischen
Konzept der Freiheit und Verantwortung des Individuums
liegt, sondern an der spirituellen und ethischen Gestaltung des

Lebens in undfür die Gemeinschaft; dass Rationalität weniger
wichtig ist als Relationalität; kurz, dass sich die Frage stellt,
ob nicht ihre Lesart der Weltentwicklung - aus westlicher Sicht

- «anti-emanzipatorische» Momente enthalten würde.

275



eine lange geübte Praxis der gegen sei

tigen Wahrnehmung zu überwinden,
die stets das Beste der eigenen Tradition
mit dem Schlechtesten der Tradition
der Anderen verglichen hat. Und dass

wireine ArtSoziallaborschaffenwollten,
ein Experimentierfeld, in dem die
alltäglichen Fragen des Zusammenlebens,
die Bräuche und Gesten, kurz das alte
ökumenische Konzept des Lernens in
Gemeinschaft, ein ebenso grosses, ja
grösseres Gewicht erhielten, als das

Miteinander-Nach-Denken über theo-
logi-sche und politische Fragen. Davon
erhofften wir uns, dass sich auch
theologische Fragen anders stellen würden.

Da die meisten von uns in der
Bildungsarbeit engagiert waren, organisierten

wir einen Lernprozess der
besonderen Art: An fünf exemplarischen
Lernorten (in fünfStädten Europas und
des Nahen Ostens) sollten zentrale
Probleme des christlich-muslimischen
Zusammenlebens thematisiert werden:
etwa die Frage nach Menschen- und
Gottesbild, nach Identität und Differenz
in den beiden Religionen (Boldern);
nach dem Einfluss geschichtlicher Muster

auf aktuelle Probleme des
Zusammenlebens (Wien); nach dem für Miss-
brauch und Konflikte anfalligen
Elementen in Christentum und Islam
(Sarajewo und Srebrenica) sowie Konzepte
von Integration, von Mehrheits- und
Minderheitsgesellschaft (Köln); schliesslich

Modelle von Beziehungen der Reli

gionsgemeinschaften zum Staat in
säkularen Gesellschaften (Beirut).

Referenzpunkt war die Sicht von
Frauen, die in den Gesprächen der
Religionsvertreter kaum oder gar nicht zu
Wort kommen, die aber meist über
zahlreiche Erfahrungen des Miteinan-
derlebens verfügen. Wir wollten auf
diese Weise die Alltagsrelevanz religions
politischer Fragen erkunden, gelungene
Initiativen des Zusammenlebens sichtbar

machen und zur Nachahmung und
Adaptierung empfehlen. Wir taten dies,
indem wir alle, christliche und musli¬

mische Frauen aus den fünf Lernorten,
in fünf einwöchigen Modulen jeweils
miteinander lebten, miteinander
beteten, Gastfreundschaft anboten und
empfingen und uns aufvielfaltige Weise

mit dem Thema auseinandersetzten,
Referate hörten, Best-Practice-Beispie-
le besuchten, mit Menschen vor Ort
sprachen, Methoden interreligiösen
und interkulturellen Dialogs kennen
lernten und uns immer wieder in
Geduld übten. Auch, indem wir langsam
die Differenzen wahrnahmen, das, was

uns trotz allen guten Willens oft
einschneidender trennte als die Religion:
die Sprachen etwa, die unterschiedliche
Beherrschung der Projektsprache
Englisch; das ökonomische Gefalle
zwischen den Teilnehmerinnen aus den
verschiedenen Ländern, jenes zwischen
den Generationen.

Nach zwei Studiengängen (2002 bis

2004 und 2007 bis 2009) zeigen sich
einige rote Fäden, Einsichten, Vermutungen:

Shifting Identities - Fluide Identitäten
Die Auflage, für den Studiengang eine

ausgewogene Anzahl von Christinnen
und Muslimas zu gewinnen, führte dazu,

dass es (übrigens nicht nur unter
den Muslimas) einen hohen Prozentsatz

von «Migrantinnen» gab. Am
ausgeprägtesten war dies in der Wiener
Gruppe der Fall: Von den insgesamt
sieben Teilnehmerinnen und Teamfrauen
hatten zwar alle einen österreichischen
Pass, aber fünfkamen ursprünglich aus
Deutschland, Finnland, Afghanistan
und der Türkei und nur zwei empfanden

sich als «echte Österreicherinnen»,
was viele Fragen aufwarf, was denn
diese «Echtheit» konstituiert.

Die subtilen Ressentiments gegen
den Akzent der protestantischen Deutschen

oder gegen den aussergewohnlichen

Schick der muslimischen Afghanin,

die man lieber im bescheidenen
Tenue der Subventionsempfangerin und
mit Kopftuch gesehen hätte, stellten ei-

276



nen Bruch dar und wurden schliesslich

zum offenen Konflikt. Plötzlich ging es

nicht einfach um abstrakte Wertschätzung

der jeweils anderen Religion
gegenüber, sondern um Irritationen in
den Beziehungen zwischen konkreten
Personen. Es wurde klar, dass auch in
den Status der Migrantinnen ein Machtgefalle

eingeschrieben war, das von
zahlreichen Variablen abhing. Die He-
terogenität der Wiener Gruppe spiegelte

die Fluidität von Identitäten unter
den Bedingungen der Globalisierung.
Die nationalstaatliche Zugehörigkeit
(Österreich) spielte eine untergeordnete

Rolle gegenüber anderen
Zugehörigkeiten, etwa kulturellen,
ökonomischen und religiösen: Ihre religiöse
Identität bezeichneten viele der Epil-
Teilnehmerinnen mehrmals als nicht
verhandelbar. Fixpunkt in mobilen
Lebenszusammenhängen? Widerstand

gegen Vereinnahmungen und Rückbindungen

in westliche/dominante Muster

vom «Anderen»? Oder Rückzug in
stabile Zonen angesichts des Anspruchs,
Identität ständig aushandeln zu müssen?

«Wir haben keine Identitäten,
sondern dynamische Positionen.» Diese
Behauptung der Schriftsteller Ranjit
Hoskoté und Iliya Trojanow (in ihrem
Buch «Kampfabsage») bringt die Fluidität

des postmodernen Identitätsbegriffs

auf den Punkt, deutet aber auch
die Anstrengung dieser Dynamik an.
Wir können uns nicht mehr in Abgrenzung

von «den Anderen» unser eigenes
(religiöses) Heimatgefühl sichern -
sondern nur noch mit ihnen an neuen
Formen des Miteinanderlebens
arbeiten, die multiple Zugehörigkeiten
mit genügend Berührungspunkten
untereinander erlauben.

Vorannahmen prüfen
Bei dem Versuch, Geschichte und
Gegenwart der christlich-islamischen Be-

In einer Meditation
mit den
Teilnehmerinnen von Epil
zerschneidet Reinhild

Traitler ein Stück

Stoff, das die Einheit
in der vielfältigen
Realität von Epil und
Europa symbolisiert
(Bild:Teny Pirri-
Simonian).

mm ^n
L * » i .j|§

Skia ^SäBp*
ji^ba* u *¦ L • et

FW1" r
* m

Pft

277



Ziehungen in Europa neu zu lesen, wurde

für die EpiL-Teilnehmerinnen aus
der historischen Frage schnell eine her-
meneutische: Wie erklärt sich die
moderne Forschung die ungebrochene
Wirkungsgeschichte des «Siegs über die
Türken» von 1683, der bis heute nicht
nur von rechtspopulistischen Parteien
Österreichs für fremdenfeindliche
Attacken benutzt wird? Warum ist das
bahnbrechende Gesetz von 1912, das im
Vielvölkerreich der Habsburger den
Muslimen die öffentlich-rechtliche
Anerkennung ihres Glaubens bescherte,
nicht in gleicher Weise im öffentlichen
Bewusstsein präsent?

Warum ist die im Kontext der
Globalisierung so hoch geschätzte Mobilität

ausgerechnet dann ein Problem,
wenn es sich um Musliminnen handelt?
Die werden zu Arbeitsmigrantlnnen,
die ihren Integrationswillen unter
Beweis stellen müssen. Der CEO aus den
USA muss keine Sprachprüfung ablegen.

Wie ist es möglich, die Ursachen des

Kriegs in Bosnien zu begreifen, wenn es

in der Selbstwahrnehmung von
Menschen - muslimischen Bosniakinnen,
bosnischen Katholikinnen kroatischer
Herkunft und orthodoxen bosnischen
Serbinnen - vor dem Krieg ein bruchlos

harmonisches Zusammenleben
gegeben hat und der Krieg allein durch

die Aggression von aussen begonnen,
genährt und erklärt wurde? (Diese Frage

beantwortet sich möglicherweise aus
der Frauenperspektive anders:
Offensichtlich gab und gibt es im Alltag, der
in stärkeren Mass die Lebenswelt von
Frauen betrifft, viele unbeachtete
Beispiele guten Zusammenlebens).

Als wir uns diesen Fragen stellten,
merkten wir, dass bereits unser Fragen
in je verschiedenen Traditionen des
Sehens, Verstehens undWissens steht, dass

der Dialog schon immer «mitten drin»
beginnt, und dass unser Interesse (und
wie wir es formulieren) aus einem ganz
bestimmten Umfeld erwächst. Es ging
nicht einfach um «Inhalte», sondern um
die Erkundung der Bedingungen
unseres Miteinanderdenkens: Um das, was
bewusst und latent vorhanden ist, und
was Diversität ausmacht, das einzigartige

und vielgestaltige biographische
Muster jedereinzelnen Person, das

immer schon im Spiel ist. Eskann sein, dass

unter der Oberfläche von persönlichen
Irritationen eine ungleiche Verteilung
von Macht und Ressourcen,
widersprüchliche kulturelle Prägungen,
Erfahrungen von Eingeschlossen- oder
Ausgeschlossensein sowie unterschiedliche

Werthaltungen und Bräuche
stehen: «Schick sein» kann manchmal
bedeuten, seine Würde zu bewahren!

Das Denken in Differenz ist also

genötigt, seine eigenen hermeneutischen
Annahmen mit zu reflektieren.

Das Europäische Projektfür Interreligiöses Lernen EPIL geht
weiterl Das hat der neugewählte Vorstand (unter seinem
Vorsitzenden, dem deutschen christlichen Religionspädagogen
Ulrich Becker und der muslimischen Vizevorsitzenden Azra
Ceric aus Sarajewo) im Juli 2009 beschlossen.

Zum Vorstand gehören insgesamt zehn Personen; aus der
Schweiz sind Walter Lüssi, der Leiter des Studienbereichs auf
Boldern, sowie Reinhild Traitler und Teny Pirri-Simonian als
EPH Projekteiterinnen mit dabei. Ein neuer Studiengang soll
im Frühjahr 2011 beginnen.

Performanz - eine subversive Kraft?
Methodisch ging es im Epil darum,
einen Raum zu schaffen, in dem nicht
einfach vorgegebene (Glaubens)Inhalte,
sondern genügend gemeinsame
Erfahrungen Gegenstand des Dialogs werden
könnten. Wichtig waren dabei das

Angebot einer verlässlichen, wiederholbaren

Struktur für die Module, das Kon

zept der Gastfreundschaft, das

regelmässige gemeinsame Morgengebet
sowie die ständige Verknüpfung mit
Alltagsnähe und Transfermöglichkeiten.

278



Gastfreundschaft, die in allen
Kulturen einen Rahmen von Empathie und
Sicherheit schafft, bedeutete, dass jede
Städtegruppe einmal die Autorität
verleihende Rolle der Gastgeberinnen zu
spielen hatte: Es hiess, die eigene Stadt,
ihre besonderen Orte, die daran
geknüpften unterschiedlichen Erinnerungen

mit anderen zu teilen. Und das

Fest zu organisieren, das jedes Mal einen
Höhepunkt bildete: Der festlich
gedeckte Tisch und die Gesten der
Gastfreundschaft entwickelten sich zu Ritualen

des Vertrauens.
Dann das tägliche gemeinsame

Morgengebet: Natürlich hielten wir uns im
Epil an die im interreligiösen Dialog
politisch-korrekte «gegenseitige Einladung

zum Gebet». Gleichzeitig haben
wir diese Gebete interreligiös «inszeniert».

Jeden Morgen war eine andere

Städtegruppe verantwortlich und
beauftragt, das Gebet interreligiös
vorzubereiten.

In der Praxis des gemeinsamen Be-
tens entwickelte sich so etwas wie eine

transreligiöse Spiritualität: Wenn meine
muslimischen Kolleginnen die erste Sure

rezitierten, konnte ich mir nicht
vorhalten, dass Allah ein anderer Gott ist,
mit einer anderen Botschaft. Es war eine
andere Sprache. Eine andere Art der
Vermittlung von anderen Gotteserfahrungen.

Das trennte, aber ich konnte in
«meiner Sprache» teilnehmen, mithören,

vielleicht mitbeten. Auf die gleiche
Weise waren anschliessend die Muslimas

im christlichen Vaterunser mit uns
präsent.

In diesem Akt des Mitdabeiseins in
der eigenen Sprache entsteht etwas, das

nicht sogleich in die uns zur Verfügung
stehende Terminologie gegossen werden

kann, es bleibt opaque, undurchsichtig

und somit vieldeutig. Das
gemeinsame Gebet als wiederholtes Ritual
verfolgte keinerlei bekehrende Absicht,
es zielte auch nicht auf synkretistische
Verschmelzungen und Einverleibungen
unter die Dominanz der eigenen Religi

on, sondern hielt sich an eines der
Grundprinzipien einer pluralistischen
Theologie der Religionen, wonach «die

grossen Weltreligionen mit ihren
vielfältigen Lehren und Praktiken authentische

Wege zum höchsten Gut bilden»
(Pluralist Summit, Birmingham 2003).

Am ehesten könnte man es mit einem
performativen Akt vergleichen: In der
Kultur- und Sprachwissenschaft bedeutet

Performanz die wiederholte Aufführung

eines (sprachlichen) Tuns. Etwas

passiert dabei, weil Wiederholung auch
die Möglichkeit des Anderswerdens des

Wiederholten einschliesst.
Interessanterweise ist in der Perfor-

manzdebatte oft von «Ereignishaftig-
keit», «Epiphanie», Produktion von
«Präsenz» und «Präsens» die Rede, alles

Wörter aus dem religiösen Umfeld. Was

passiert, ist vielleicht eine spirituelle
Annäherung an die Möglichkeit multipler
religiöser Identitäten. Sieverwischt nicht
Unterschiede, sondern schafft (obwohl
durchaus unterschiedlich erlebt und
interpretiert) Erfahrungen religiöser
Gemeinsamkeit, in denen die Differenz
mitgedacht wird.

Was im wiederholten Ritual anders
wird? Vielleicht schwindet die Ablehnung

grösserer Nähe und tieferer
Verbundenheit im Religiösen eher als es

doktrinäre und historische Abgrenzungen

erlauben würden. Es entsteht ein
gemeinsames Terrain, ein freier Raum in
dem neue Begegnungen möglich werden.

•

Reinhild Traitler
(1940), Dr. phil,
Studium der Germanistik,
Anglistik und Theologie

in Wien. Danach
vierzehn Jahre
Mitarbeiterin beim Ökumenischen

Rat der
Kuchen in Genf, Schwerpunkt

e n t w icklu ngsp o

litische Bildungs- und
Friedensarbeit; ab

1984 Studienleiterin
u nd vo n 1996 bis 20 03

Leiterin im
Evangelischen Tagungsund

StudienZentrum
Boldern in Zürich.
Arbeitsschwerpunkte
sindfeministische
Theologie und interre

lig 1 ose BÜdungsar
beit. Mitgrundenn des

Eu ropea n Wo m e n s

College und des

Europäischen Projekts für
Interreligiöses Lernen
(Epil), seit 2002 Pro-
jektkoordinatorin
beim Epil; Mitglied
des Interreligiösen
Think Tank, siehe

www. interrelthink-
tank.ch. (rtraitler@
hispeed.ch)

279


	Interreligiöser Dialog als Praxis des Friedens : Christinnen und Musliminnen im Dialog

