
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 9

Artikel: Die jüngere Geschichte und die Probleme des afrikanischen Kontinents
im Spiegel der Unabhängigkeitsbewegungen und ihres politischen
Scheiterns : Gespräch

Autor: Imfeld, Al / Elsener, Joe / Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


: These i: Die Motivation der Uber-
väter der Revolution
lean-Paul Sartre wie auch Franz Fanon
(«Die Verdammten dieser Erde») haben

an den Einsatz der Gewalt geglaubt. Ein
Nachdenken über Gewaltlosigkeit oder
die Folgen der Gewalt gab es nicht. Die
Thesederafrikanischen Befreiungskämpfer

liefetwa so: Zum engagierten Kampf
brauchst du Hass; Hass und Gewalt
gehen Hand in Hand; nur so kann man

erfolgreich sein. Grössere oder wirklich
seriöse theoretische Auseinandersetzungen
fanden in den Lagern der Befreiungskämpfer

nicht statt.

Joe Elsener: Fragen wir nach der
Motivation der Überväter der Revolution.
Du schreibst, dass eines der grössten
Motive vieler afrikanischer Revolutionäre

der Hass gewesen sei. Heisst das

also, dass die marxistischen Grundlagen
der Befreiungsbewegungen ein Mythos
waren? Was war tatsächlich der
Grundantrieb? In Simbabwe heisst es bis heute,
es sei die ungerechte Landverteilung,
oder war es nur der Neid?
AI Imfeid: Wenn wir die Zeitgeist-Strömungen

zu dieser Zeit betrachten, dann
ist zunächst natürlich die Nachkriegssituation

zu nennen, mit einer Art
Aufbruchsstimmung und einer allgemeinen

Meinung, dass die Kolonialzeit sich
dem Ende zuneigt. Das hatte auch zu
tun mit der Teilnahme vieler Afrikaner
an den Kämpfen im Zweiten Weltkrieg
- bekannt waren die Schützen von
Senegal - vor allem unter den Franzosen.
Dabei gab es auch die Begegnungen mit
schwarzen US-Soldaten, was natürlich
auch tiefe Eindrücke hinterlassen hat.
Dann ist sicher der Kalte Krieg ein Faktor.

Der Osten, als Kolonialmacht in
Afrika nicht vorbelastet, hat angefangen,

den Kolonien eine marxistisch
begründete Befreiung schmackhaft zu
machen, ideologisch wie auch ökonomisch.

Unter Marxismus haben aber die
meisten nichts weiter verstanden, als

den Akt der Befreiung. Von einem the-

Al Imfeid und Joe Elsener im Gespräch mit
Rolf Bossart

Die jüngere Geschichte und die

Probleme des
afrikanischen Kontinents
im Spiegel der Unabhängigkeitsbewegungen
und ihres politischen Scheiterns

Schon seit geraumer Zeit trug sich der Afrikaspezialist AI
Imfeid, Missionar, Journalist und Buchautor mit dem Gedanken,

verschiedene da und dort geäusserte Überlegungen über
das tragische Scheitern vieler afrikanischer Befreiungsbewegungen

aufder politischen Bühne zusammenzutragen. Daraus
entstanden ist ein längeres Thesenpapier, das dieHauptgründe
für das Scheitern bereits in der Grundmotivation und in der
Funktionsweise der Guerillatruppen ortet und tief in die
afrikanische Kultur und Denkweise hineingeht. Der Lmmenseer
Missionar und Kenner des südlichen Afrika loe Elsener hat
aus diesem Thesenpapier eine kürzere Version als Grundlage
für ein Gespräch hergestellt. Diesesfand statt in der Wohnung
von AI Imfeid, einem Ort, wo beispielsweise auch afrikanische
Berühmtheiten wie die simbabwischen Politiker Robert
Mugabe und Ndabaningi Sithole oder der Nobelpreisträger Wole

Soyinka zu Gast gewesen sind. Ganz dem geschichtsträchtigen
Ort entsprechend, haben die zwei Gesprächspartner ohne
Scheu den ganzen Kontinent in ihre Überlegungen einbezogen,

sprachen kritisch, aber mit grosser Vertrautheit und nicht
ohne Empathie über die grossen Figuren der jüngsten
afrikanischen Geschichte. Sie taten es mit jener Selbstverständlichkeit,

die nur denen eigen ist, die selber ein Stück weit zu dieser

Geschichte gehören.

229



oretischen Hintergrund kann man bei
den zwei Dutzend Männern aus den
verschiedensten Befreiungsbewegungen,
die ich persönlichkenne, nicht sprechen.
Neben dem Marxismus kamen als

Grundmotive Ideen aus der Karibik in
Frage, wie zum Beispiel die panafrikanische

Bewegung. Kwame Nkrumah*,
hat sie dann 1957 anlässlich der
Unabhängigkeit nach Ghana gebracht. Aber
Nkroumah war damals seit fünfzehn
Jahren nicht mehr in Ghana gewesen
und hatte eine völlig naive Vorstellung
vom Panafrikanismus. Und deshalb ist
er damit auch gescheitert. Ein weiterer
möglicher Einfluss wäre noch die
Bürgerrechtsbewegung der USA seit 1957.

Obwohl zeitlich ideal mit den eigenen
Befreiungsversuchen zusammenpassend,

spielte diese aber in Afrika, ausser
in Südafrika, meines Wissens nur eine
kleine Rolle. Übrigens wussten auch
umgekehrt die Schwarzen in den USA kaum
etwas von den Vorgängen in Afrika.

RolfBossart: Marxismus als reine Etikette

im ganzen Befreiungsprozess? Gibt es

Gegenbeispiele, zum Beispiel beim ANC?
AI: Ja, einzelne, aber das waren meist
nicht die Schwarzen. Namentlich beim
ANC waren es Mischlinge, Inder. Einen
einzigen Mann würde ich hervorheben.
Und das war Agostino Neto* aus Angola.

Ein Marxist und ein Dichter, der mit
seinen Gedichten den Kampf beein-
flusst hat. Ein Beispiel für die Macht des

Wortes. Aber Neto war ein Intellektueller
und Theoretiker. Ein anderes

Beispiel, das man noch anfügen könnte ist
Julius Nyerere*. Er hat als Präsident von
Tanzania vielleicht am konsequentesten
versucht, so etwas wie Sozialismus
umzusetzen. Allerdings war er durch seine
katholische Bildung vielleicht näher bei
der katholischen Soziallehre als beim
Marxismus. Aber sonst... wenn ich zum
Beispiel sagen höre, Jomo Kenyatta*, der
erste Präsident von Kenia, sei ein Marxist

gewesen, dann kann ich nur
lachen.

JE: Ich bin im Allgemeinen
einverstanden mit deiner Einschätzung,
möchte aber fragen, ob nicht vielleicht
der Begriffder Négritude* mit dem Slogan

«schwarz ist schön» als eine Art
klassenkämpferisches Element ins Spiel
gebracht werden musste.

AI: Die Négritude kommt wie der
Panafrikanismus ebenfalls aus der Karibik;

sie ist eigentlich immer eine literarische

Sache geblieben und war wie der
Marxismus nicht essentiell. Leopold
Senghor* zum Beispiel hat die Bewegung

in Westafrika aufgenommen und
nach der Unabhängigkeit sehr umfassend

und versöhnlich ausgelegt, so dass

er von vielen als Verräter an der
afrikanisch-kulturellen Selbstbestimmung
angesehen wurde und keine grosse
Wirkung hatte. Auch wir hatten ihn damals
nicht mehr als Linken betrachtet. Dagegen

sieht man erst heute, dass Senghor
in der Überbrückungszeit eine der
grossartigsten Figuren war. Der berühmte
Gedichtband der schwarze Orpheus,
dessen Herausgeber Senghor war, steht

beispielhaft dafür.
Kommt hinzu, dass die Négritude

ausser in Südafrika fast nur im
frankophonen Bereich Afrikas aufgenommen
wurde und nicht im anglophonen, wo
aber die meisten dervon uns so genann-
ten bewaffne ten Befreiungsbewegungen
tätig waren.

RB: Nehmen wir, um das bisher Gesagte

an einem Beispiel aus der anglophonen
Zone zu verdeutlichen, Robert Mugabe
aus Simbabwe.

JE: Die Grundmotivation und
Grundrhetorik für Mugabe war und ist bis
heute die ungerechte Landverteilung im
damaligen Rhodesien bzw. im heutigen
Simbabwe zwischen schwarz und weiss.
Und er versuchte dieses Thema mit
marxistischen Ideen beim Volk zu
verbreiten. Die wichtigere Frage war aber
eine pragmatische oder taktische, nämlich

die Wahl zwischen dem russischen
oder dem chinesischen Kommunismus,

230



eine Frage, die sich natürlich vor allem
über die finanziellen Zusagen entschieden

hat. Mugabe hat dann vor allem mit
den Chinesen zusammengearbeitet,
auch weil sein interner Widersachervon
Russland die Unterstützung hatte.

AI: Wir hatten damals eine hohe

Meinung von der Intelligenz von Mugabe.

Aber nach allem, was wir heute wis
sen, kann man sagen, dass er vor allem
ein Streber war. Er wusste, was wo wie
wichtig war. Es hiess immer, er habe in
Ghana studiert, aber an der Uni war er
nur zwei Tage. Ähnlich verliefen die
Schulungen der afrikanischen Revolutionäre

in der Schweiz, zum Beispiel im
waadtländischen Caux, dem Zentrum
der 1921 in Oxford gegründeten „Bewegung

für moralische Aufrüstung", die
sich den amerikanischen Werten für eine

egalitäre, allen offen stehende Gesellschaft

verpflichtet wusste. Für die
afrikanischen Befreiungsführer war das ein
gutes Sprungbrett in eine einflussreiche
Gesellschaft und deshalb haben sie sich
alle nach Caux einladen lassen. Sie

suchten in der Schweiz aber nicht
Bildung, sondern vor allem Waffen. Ich
erinnere mich zum Beispiel an Ndabanin
gi Sithole*. Der hielt in Zürich einmal
eine Rede. Und das erste, was er mich
hinter dem Vorhang gefragt hat, war:
«Wie komme ich morgen zu Bührle?»

jRB: Gehen wir nochmals zurück zur
Ausgangsfrage. Wir wollen in diesem Ge

sprach ja den etwas gewagten Versuch

unternehmen, hinter das Scheitern der
afrikanischen Befreiungsbewegungen zu
kommen, nach den militärischen Siegen
eine egalitäre Gesellschaft oder wenigstens

einen stabilen politischen Alltag
aufzubauen. Als Schlüssel dazu hatten
wir nach dem Marxismus als Grundmotivation

gefragt. AI, kannst du dazu nochmals

etwas sagen.
AI: Der Marxismus hatte zwar keine
handlungsleitende, aber immerhin eine
symbolische Bedeutung. Er diente als

Losung, etwa so wie damals bei uns das

rote Büchlein von Mao. Es ging weniger
um die Inhalte, allein shon dass man es
besass hatte bereits eine bestimmte
Bedeutung und wirkte vereinigend. Dazu
muss man noch sagen, dass China in
Afrika besser angesehen war als Russland.

Das hatte auch damit zu tun, dass
die afrikanischen Studenten, wenn sie
nach Moskau zum Studium gingen, in
einem Aussenbezirk völlig isoliert
waren. Und die sind dann, um es plakativ
zu sagen, mit einem Hass auf Russland,
dafür mit Waffen im Gepäck zurückgekehrt.

JE: Die afrikanischen Befreiungsbewegungen

waren angewiesen aufdie
Unterstützung durch die Ostblockstaaten.
Aber nicht alle gingen nach Russland
oder China. Angola hatte beispielsweise
entscheidende Beziehungen zu Kuba und
die Namibier gingen nach Ostdeutschland

und hatten dort etwas mehr Glück
als die anderen mit Russland.

2. Das Ziel der Befreiung
Der Sozialanthropologe Max Gluckman
charakterisiert den Afrikaner aus seiner
Geschichte folgendermassen: «In African
political life, men were rebels and never
revolutionaries.» Rebellen wollen einfach
die politischen Führer durch eine neue
Gruppe von Individuen ersetzen, während

Revolutionäre eine neue soziale

Ordnung mit neuen Werten und Strukturen

einführen wollen. So gingeigentlich
aus jeder Befreiung vom kolonialen
System eine Autokratie hervor und wurden
die meisten Befreier Tyrannen. ledes
Recht warfür sie kolonial. Sie massen alles

am Kolonialismus, den siejedoch nicht
analysiert, sondern bloss so oder anders

erfahren hatten.

JE: In wie weit waren die Befreiungsführer
bloss Rebellen und nicht Revolutionäre?

Bleiben Julius Nyerere und Nelson
Mandela positive Beispiele von wahren
Revolutionären

AI: Vor einem halben Jahr hatte ich
mit Wole Soyinka* ein Gespräch zum

231



Thema, warum stehen die Afrikaner
nicht aufund wehren sich gegen alle
diese Regimes? Und Soyinka sagte, die
meisten Afrikaner sähen keinen Sinn,
sich zu wehren und dafür Schläge
einzustecken. Sie seien der Überzeugung, dass

sie die Unterdrückung nur überstehen
müssten und dann alles von selber
verrosten oder sich auflösen würde. Ein wenig

von diesem Fatalismus ist selbst in
den Befreiungsbewegungen sichtbar.
Denn ein politisches Konzept für die
Zeit nach dem Zusammenbruch der
Kolonialverwaltung, wie es nach der
Definition der Revolutionär haben würde,
gab es ausser bei Nyerere in Tanzania
und Neto in Angola nirgends. Es

herrschte in diesem Sinn reines Re-
bellentum, Dreinschlagen und was nachher

kommt, bringt der Himmel.
JE: Für die asiatischen Befreiungsbewegungen

spricht man im Zusammenhang

der politischen Konzeptlosigkeit
vom sogenannten Cargokult. Der
Begriff bezeichnet die Erfahrung
asiatischer Inselbewohner, an deren Strände

von Zeit zu Zeit ganze Ladungen von un-
tergangenen Schiffen gespült wurden.
Sie wussten weder woher der Segen kam,
noch wann er wieder kam, noch was

man dafür tun konnte. Sie dachten
einfach, dass der nächste Cargo bestimmt
irgendwann komme.

AI: Wie tief dieses Denken auch in
Afrika verbreitet ist, kann man zum
Beispiel auch daran sehen, dass in Südafrika
während der Apartheid über tausend
verschiedene Kirchen den Leuten genau
mit solchen Vorstellungen vom Reich
Gottes Hoffnung machten. Heute ist das

nichtviel anders, im Gegenteil, es nimmt
zu: Aus tausend sind zehntausend
geworden.

RB: Nochmals zurück zur Aussage von
Soyinka, dass die afrikanische Mentalität
auf das Ertragen ausgerichtet sei. Wie
aber erklärt er denn die Befreiungsbewegungen

und auch all die bewaffneten
Kämpfe heute?

AI: Er erklärt das Rebellentum mit der
Palaverkultur. Man palavert und palavert

und oft gibt es keine Resultate.
Nicht selten kommt es dann als eine Art
Überdruss-Reaktion zu Schlägereien
oder mehr. Der enttäuschte Wunsch
nach Resultaten gebiert Gewalt als

Ersatzhandlung.

JE: Die Sache mit dem Ertragen von
unerträglichen Situationen kann man
vielleicht verdeutlichen mit der jetzigen
Situation in Simbabwe, wo man von
«Government by erosion» sprechen kann.
Diese fast grenzenlose Bereitschaft,
auszuharren, bis eine Änderung irgendwann

von selber passiert, lässt sich am
Verhalten der Opposition gut beobachten.

3. Das koloniale Schulsystem
Die Kolonialisten überliessen die Schule
den Missionaren; geschickt lagerten sie
also das Bildungswesen aus. Zwei wichtige

Faktoren im Zusammenhang mit der
Schule haben die Widerstandskämpfer
Afrikas geprägt: 1. Sie hatten, wie alle
anderen auch, nur auswendig, aber nicht

232



argumentieren gelernt; 2. Von der eigenen

Geschichte hatten sie keine Ahnung;
sie lebten von Mythen. Man kann ruhig
behaupten, dass die afrikanischen
Befreiungsbewegungen das Resultat einer
lebensfremden Schule waren. Die
Mitglieder nahmen Bildung nicht ernst; sie

konnten gar nicht, denn sie hatten im
kolonialen Schulsystem niemals gelernt,
was Bildung ist.

JE: Waren das englische, französische
und portugiesische Kolonialsystem
nicht grundsätzlich verschieden und
hatte dieses nicht sehr unterschiedliche
Einflüsse auf die Befreier?

AI: Aber kolonial waren alle
Schulsysteme. Das heisst, sie waren aufs
Mutterland ausgerichtet. Afrika galt als

primitiver Kontinent ohne Geschichte,
Religion und Wissenschaften. Und also
wurde in den Schulen nichts
Afrikanisches gelehrt, dafür zum Beispiel die
Dramen von Shakespeare. Was bei den
Leuten zu einer Entfremdung von der

eigenen Kultur einerseits und zu
Minderwertigkeitskomplexen der eigenen

Kultur gegenüber andererseits führte.
Daneben gab es natürlich Unterschiede.
Die Franzosen sagten, wenn ihr nur
wollt, Kultur und Sprache lernt, könnt
ihr werden wie wir. Der erste Afrikaner
wurde bereits 1914 in die französische

Nationalversammlung gewählt, auch
Senghor war Mitglied. Die Portugiesen
sandten die eigene Unterschicht in die
Kolonien, die selber sehr bildungsfern
war und sich deshalb kaum um Schulen
für die Schwarzen kümmerten. Bei den

Engländern gab es das self-rule System.
Die afrikanischen Häuptlinge konnten
ihre Stammesgebiete weitgehend frei
organisieren, solange sie der Kolonialregierung

streng ergeben waren, was
bedeutete, dass die Volksschule weitgehend

von den Missionaren geprägt
wurde. Gerade zum Einfluss der
Kirchen ist zusagen, dass zum Beispiel der
Sozialismus Nyereres in Tanzania nie
diese beachtliche Wirkung gehabt hätte,
wenn er nicht von den Kapuzinern in
ihre Theologie aufgenommen worden
wäre. Desgleichen gäbe es ohne die
kirchlichen Schulen in Simbabwe nie di-

/

/ 1

Peter Tu mley
fotografierte diese noch

immer zeitlose Aufnahme

1988 im Tug-Wa-
jale-Camp in Somalia
während des dortigen
Bürgerkriegs.
(BlackStar Picture
Collection).

233



ese trotz allem erstaunlich gut
funktionierende Zivilgesellschaft.

JE: Nicht zu vergessen das Problem
der Sprachen. Im portugiesischen
Schulsystem zum Beispiel wurden die
einheimischen Sprachen überhaupt nicht
verwendet. Alles war in Portugiesisch,
ebenso im französischen Kolonialgebiet.

In den englischen Missionsschulen
dagegen lehrte man auch die einheimischen

Sprachen.

4. Militarisierung und mangelnde
Demokratisierung
Von Bewusstseinsbildung hat man bei
allen afrikanischen Befreiungsbewegungen
kaum etwas gefunden. Das Guerillatraining

bestand aus Drill, Einschüchterung
und Gehirnwäsche. Die Mitkämpfer
sollten nicht zur Ruhe und ja nicht zum
Nachdenken kommen. Man pflegte
unaufhörlich die Aufrechterhaltung des

Feindbildes und warnte permanent vor
Verschwörern und Spitzeln. Die Führer
der Befreiungsbewegungen haben - wie
man im Nachhineinfeststellen muss - ihr
Volk schon damals nie einbezogen. Ihr
Volksbegriff stand jeglicher Demokrat!

sierungim Weg.

JE: Wie hätte der Übergang aus einer
Militärpartei nicht in einen
Einparteienstaat, sondern in ein demokratisches

Parteiensystem angegangen werden

sollen? Gab es positive Ansätze?
Zum Beispiel würde ich meinen, dass es

während des Kampfes zum Teil schon so
etwas wie eine ideologische Schulung
oder Kontrolle gegeben hat, nur war
diese nicht nachhaltig.

AI: Eine grosse Tragödie und auch
der Grund für den nahtlosen Übergang
nach der Befreiung in einen Bürgerkrieg
waren die verschiedenen rivalisierenden
Befreiungsbewegungen innerhalb eines
Landes. Schlimmstes Beispiel war Angola

mit drei solchen Armeen. Die
Abwesenheit einer ideologischen Schulung
der Kampfer habe ich selber erlebt. Ich
durfte dreimal ein Lager einer Guerilla¬

truppe besuchen und fand dort nur
Drill, die Überzeugung, dass sich nach
dem Sieg alles von alleine regelt und
sehr viele Soldaten, die kaum je zur
Schule gegangen waren.

Die Länder mit einer positiveren
Entwicklung haben wir bereits erwähnt.
Tanzania unter Nyerere, Senegal unter
Senghor, trotz allem auch Simbabwe
oder Mocambique. Vielleicht, wenn ich
an die grosse Wirkung von Gedichten
und den bereits erwähnten Dichtern im
afrikanischen Raum denke, hätte man
noch vielmehr aufdie Machtdes Wortes
setzen müssen oder auch versuchen,
und da denke ich an die Tradition des

Geschichtenerzählens, mit Theater die
Leute zu erreichen, wie man das im
Kampf gegen aids mit einigem Erfolg
praktiziert.

JE: Es gibt in Simbabwe Studien über
die Songs der Befreiungsbewegungen,
die an den sogenannten Pungwes
verbreitet wurden. Die Leute sind in der
Nacht zusammengekommen und
haben dort politische Lieder gelernt und
die hatten für die Bewegung eine grosse
Bedeutung. Zum Teil haben sie zu
diesem Zweck auch kirchliche Lieder eins

zu eins übernommen. Hier scheint eine
Art Inkulturation funktioniert zu
haben.

5. «Nation Building> und ethnisches
Denken
Ein «Nation-Building» konnte mit den
Ex-Guerillasgar nicht möglich sein, denn
die Ex Guerillas besassen keinen Begriff
von Nation, bloss einen mystischen
Volksbegriff. Sie hatten letztlich kaum reflektiert,

was Kolonie überhaupt war undfür
sie bedeutet hatte.

Der Kampffür den Erhalt kolonialer
Grenzziehung hatte etwas perverses. Wie
hätte man da an ein <Nation-Building>
herangehen können7 Die Freiheitskamp
fer kehrten zu einer «Grossfamilie»
zurück und vergassen den Staat. Deshalb
hatten sie auch kein Verständnisfür
Opposition. Wobei das Gegenteil genauso

234



wahr ist: Es gibt keine echten Oppositionellen,

nur Personen als Gegenspieler,
ebenfalls ohne politisches Konzept; es

sind meist Neider, die mit ihrem Schutzclan

auch etwas vom Kuchen haben
mochten.

JE: Wie weit hat das nationale Denken
während des Kampfes überwogen, während

nachher das ethnische Denken
wieder die Oberhand gewinnt?

AI: Tanzania hat 224 verschiedene
Völker, Nigeria 412. Solange sie Kolonie
waren, hatten sie alle denselben
Orientierungspunkt, fiel dieserweg, fingen die
Probleme erst richtig an. Hinzu kommt,
dass die Ethnien durch die grossen
Migrationsströme während der Kolonialzeit

ebenfalls zum Teil gar nicht mehr
klare Grenzen hatten. Wenn nun also

mangels eines nationalen Zusammenhalts

oder politischen Plans die Leute
nach der Befreiung wieder vermehrt
dem Stammesdenken sich zuwandten,
so bot dieses wegen der Vermischung
und teilweisen Auflösung auch nur noch
bedingten sozialen Halt. Trotzdem wurden

die Ethnien, wie man das auch an
den rivalisierenden Befreiungsbewegungen

sehen kann, zum grossen
Machtfaktor.

JE: Tanzaniawar auch hier ein Glücksfall,

da es mit der alten Handelssprache
Suaheli eine von allen akzeptierte
Verständigungsmöglichkeit besass, ohne
dass sich einzelne Kleinvölker (Stämme
genannt) dabei zurückgesetzt fühlten.

RB: Das klingt nun auch ein wenigparadox

in europäischen Ohren, wenn ihrge-
wissermassen das Fehlen eines National-
bewusstseins als Grund des Scheiterns
der Befreiungsbewegungen in Afrika

anführt.

AI: So ist es aber.

JE: Hat die vorkoloniale afrikanische
Vergangenheit und Tradition nicht auch

zum Einheitsdenken und Nicht-Dul-
den von Minderheiten beigetragen?
Wie hätte nationales Bewusstsein ge¬

schaffen werden können und zugleich
eine politische Opposition, die eventuell

auch aufden veränderten ethnischen
Grundlagen aufgebaut ist?

AI: Es fehlt für dieses Denken die
europäische Aufklärung. Das sieht man
auch am Bewusstsein für die Rechte von
Minderheiten. Die Minderheitengesetzgebungen

waren zur Kolonialzeit besser
als in den heutigen Verfassungen. Die
Bemühungen des Westens die
herrschenden Einparteienregierungen
einfach auf formaler Ebene in
Zweiparteiensysteme umzuwandeln taugen
natürlich nichts für einen Mentalitätswandel.

JE: Es gibt einen Satz aus der
Demokratielehre der besagt: wenn alle
einverstanden sind, ausser einem, hat dieser
eine das Recht auf seiner Meinung zu
beharren. Diesen Satz versteht kein
Afrikaner. Die Minderheit muss sich

fügen. Das zeigt sich deutlich im bereits
erwähnten Palaver. Das Palaver ist da,

um solange miteinander zu sprechen,
bis alle die gleiche Meinung haben. Es

steht von Anfang an unter dem Zwang,
dass alle einig sind.

6. Vom bewaffneten Kampf in den

Alltag
Für einen zivilen Aufbau der Gesellschaft

waren die Ex-Guerillas weder vorbereitet
noch geschult. Die richtige Folgerung wäre

dahergewesen, dass die Kämpfer in den

Hintergrund treten würden (sie hätten
den Ruhestand verdient gehabt) und ein
Parlament aus dem gesamten Volk
gewählt worden wäre. Zwei wichtige Dinge
für die Zeit nach der Unabhängigkeit hatten

sie sich nie überlegt: nämlich erstens
das Verhältnis im A lltagzwisehen Schwar-

zen und Weissen und zweitens der
Umgang mit dem geschehenen Unrecht.
Verzeihen und/oder Vergessen? Beide

Haltungen galten als unakzeptabel. Und
davon, was eine Aufarbeitung wäre, hatte
niemand eine Ahnung.
JE: Was haben die durch einen
Befreiungskampf unabhängig gewordenen

235



afrikanischen Nationen den Ländern

voraus, die ihre Unabhängigkeit «auf
einem Teller serviert» bekamen? Was
hätte für die Entmilitarisierung der
<Freiheitskämpfer> und die Schaffung
von genügend und angepassten
Ausbildungsmöglichkeiten und Arbeitsplätze
für sie getan werden müssen?

AI: Wer zurückkommt aus dem Krieg
muss den Bruch vollziehen vom Leben
im Krieg zum Leben in Zivil. Persönlich
fallt das vielen Soldaten schwer. Es geht
umso leichter, je gefestigter die
Zivilgesellschaft ist, in die sie hineinkommen.
Aber diese war weder vorhanden, noch
waren Ideen da, eine solche aufzubauen.
So war die Militärregierung ohne Erfahrung

im Zivilbereich die logische Folge.
Ein anderes Beispiel: Im heutigen
Kongo-Kinshasa gab es in der Regierung
nach dem Unabhängigkeitskrieg nur
drei Leute, die nicht ehemals gescheiterte

Priesterseminaristen waren.
JE: Und die müssten sich dann alle

assistieren lassen von der ehemaligen
Kolonialmacht. Hinterjedem schwarzen
Minister gab es noch einen Belgier.

RB: Das töntfür mich jetzt aber
überraschend, hat man in der Linken doch gerade

über das Stück von Aimé Césaire ein
sehr positives Bild von Patrice Lumumba*,

dem ersten Präsidenten von Kongo-
Kinshasa.

AI: Lumumba wurde zu einer
mythischen Figur, weil er so früh ermordet
wurde. Aber nach allem, was wir heute
wissen, könnte man sagen, der frühe
Tod war ein Glück für ihn.

RB: Aber gab es inzwischen nicht eine
neue Generation, diefür ein besseres Re

gierungskonzept einstand? Ich denke
etwa an Thomas Sankara* aus Burkina Faso.

AI: Oder auch JJ. Rawlings* in Ghana,
der ebenfalls durch einen Putsch an die
Macht gekommen ist und nach zwei
passablen Amtszeiten freiwillig
zurückgetreten ist. Sankara seinerseits ist eine

Tragödie. Er hatte tatsächlich das Volk
hinter sich, hatte eine Volksbewegung
initiiert und wurde erschossen von
einem Marxisten, der das nicht ausgehalten

hat. Aber noch heute, wenn du
nach Burkina Faso fahrst, spürst du, da

war einmal ein anderer Mensch am
Werk, das wirkt sich aus bis heute. Ahn
liches spürst du auch in Tanzania wegen
Nyerere.

Aber, um nur ein weiteres Beispiel
aller Schieflagen aufdiesem Kontinent zu
geben, Sankara hatte mit Problemen

von folgender Art zu kämpfen: Die
Franzosen liessen mit der Unabhängigkeit

von Burkina Faso eine Eisenbahn-
bausteile 35 km vor der Hauptstadt von
einem Tag auf den anderen im Stich.
Sankara wollte diese endlich fertig bauen,

aber weder Weltbank noch EU
gaben seiner Regierung Geld für
Eisenbahnbau, obwohl sie sonst für alles

Mögliche und Unmögliche Geld
geben.

RB: In allen Diskussionen über Afrika
kommt immer und immer wieder der
Korruptionsvorwurf. Was heisst Korruption

in Afrika?
AI: Korruption ist komplexer als

man meint, das geht bis in die Magie
hinein. Immer wieder kamen Leute zu
mir, die klagten darüber, dass ein
Verwandter sie wegen einer Geldsache
verhext habe. Aber entscheidend ist vor
allem, dass die afrikanische Gesellschaft
immer noch in grossfamiliären Strukturen

festgefahren ist. Diese enge durch
die Not noch verstärkte Verflechtung
hat zur Folge, dass immer alles ausgegeben

wird. Nichts wird gespart. Denn
wenn jemand etwas hat, muss alles verteilt

werden, alle haben etwas zu gut.
Und wehe, du legst etwas auf die Seite,
dann kommen alle und beschuldigen
dich, was wiederum dazu führt, dass nie
etwas da ist, aufdem man etwas aufbauen

könnte. Korruption hat mehr mit
diesen Strukturen zu tun, als mit dem,
was wir darunter verstehen.

JE: Daraus ergibt sich für die Politik

236



folgende Haltung: Wenn ich endlich
auch einmal dort bin, wo etwas verteilt
wird, dannbin ich auchberechtigt, tüchtig

zuzulangen. Das finden die meisten
legitim. Deshalb wehrt man sich auch
nicht gross, wenn eine neue Regierung
sich so verhält. In Simbabwe gibt es ein
System, das nennt sich «miteinander
verdienen». Eine Gruppe verdient
zusammen einen bestimmten Betrag und
der wird so aufgeteilt, dass der eine im
Januar alles bekommt, im Februar
bekommt alles ein anderer, im März geht
alles an einen dritten und so weiter. Das
hat zur Folge, dass man in den anderen
Monaten gezwungen ist, sichbei den
anderen zu verschulden. So muss man
nicht sparen, verbleibt aber auch in
dauernder Abhängigkeit. Dieses Denken
aufzubrechen, ist enorm schwierig.
Mugabe wollte es bekämpfen in seiner Partei

und hat einen Kodex über
ökonomisches Verhalten eingesetzt, aber er
konnte ihn nie durchsetzen. Das war
meine erste Enttäuschung mit dieser

Regierung.

-RjB: Was aber kann sich verändern, wo
besteht Hoffnung für das politische
System der afrikanischen Staaten?

AI: Ich rechne mit etwa drei weiteren
Generationen, bis man in Afrika zu
einer Staatsidee und einer Demokratie
der ersten Generation kommen wird.
Viele werden wohl eine Art konstitutioneller

Monarchie einführen. Der zweite
Punkt ist das Schulsystem. Das liegt
heute am Boden, und man muss es sehr
achtsam und behutsam aufbauen,
reformieren und für alle wieder öffnen. Etwas
Drittes wäre eine härtere Haltung der
Geldgeberstaaten in Finanz- und
Kreditfragen, um diese fatale afrikanische
Geldmentalität auszuhebein. Viertens
ist es wichtig mit dem dichterischen
Wort, mit Filmen, mit Theater und Musik

eine Art Aufklärung zu machen.
JE: Ein Schlüssel liegt sicher darin,

die Leute durch Kreditgemeinschaften,
wo sie selber gesammeltes Geld anlegen

und verwalten, einen anderen Umgang
mit Geld zu lehren. Sehr vielversprechend

erscheinen mir die vielen kleinen
Selbsthilfeinitiativen der afrikanischen
Zivilgesellschaft, die nicht von
ausländischen NGO's dirigiert werden. Es geht
darum, dass wir diese nicht nur finanziell,

sondern auch ideell unterstützen.
Schliesslich ist es für viele Staaten
unabdingbar, eine Wahrheits- und
Versöhnungskommission einzusetzen, die die
Vergangenheit aufarbeitet und die
Gegenwart befreit von Vergeltungsdrohungen

und -akten, so wie etwa in
Südafrika oder in Sierra Leone.

AI: Ein letzter vorläufiger Gedanke
ist die Förderung der Migration, vor
allem innerafrikanisch, aber auch nach

Europa. Zu Hause können sich die
Afrikaner nicht befreien aus dem familiären
Netz, sie können nicht aufsteigen. Nur in
der Fremde können sie aus ihren Fähigkeiten

etwas machen und Grossartiges
leisten. •
Personendaten
*}omo Kenyatta (1893 bis 1978) wurde 1963 mit
der Unabhängigkeit Kenias erster Ministerpräsident

des Landes. 1964 wurde er nach der
Proklamation Kenias zur Republik deren erster
Staatspräsident.
* Patrice Lumumba (1925 bis 1961 ermordet in
der Provinz Katanga) war ein afrikanischer
Politiker und von Juni bis September i960 erster
Ministerpräsident des unabhängigen Kongo
(zuvor: Belgisch-Kongo, 1971 bis 1997 umbenannt

in Zaire.
*Robert Mugabe, (^1924) ist Chef der zanu-
Partei und seit 1987 als Präsident Staatsoberhaupt

von Simbabwe. Auf Grund massiver
Menschenrechtsverletzungen der Regierung
Mugabe Mugabe wurde Simbabwe aus dem
Commonwealth ausgeschlossen.
^Négritude ist eine literarisch-philosophische
politische Strömung, die für eine kulturelle
Selbstbehauptung aller Menschen Afrikas und
ihrer afrikanischen Herkunft eintritt. Der
Begriff hat eine kämpferische Intention und
stammt vom Schriftsteller Aimé Césaire. Im
Unterschied zum eher angelsächsisch
orientierten Panafrikanismus reflektierte die frankophone

Négritude den europäischen Diskurs
über Afrika.
51Agostino Neto (1922 bis 1979) war der erste Prä-

Das Gespräch basiert

auf ein e m gross e re n

Text von Al Imfeid
zur Problematik der
afrikanischen Befrei-
ungsbewegungen.
Der ganze Text kann
bestellt werden bei

AI Imfeid (mail®
alimfeld.ch) oder als

gedruckte Broschüre
be 1 m Ve riag p 1 ep e r @

gruenkraft.com

237



sident von Angola (1975-1979) und Führer der
Volksbewegung zur Befreiung Angolas (mp-
la).
*Kwa m e Nk ru mah, (1909 bis 1972 wa r e 1 n gha

naischer Denker, Politiker und Staatsmann. Mit
der Forderung Independence now! führte
Kwame Nkrumah die britische Kronkolonie
Goldküste unter dem Namen Ghana am 6. März
1957 als erstes schwarzafrikanisches Land in die

Unabhängigkeit
* Julius Nyerere (1922 bis 1999) war ein
tansanischer Politiker. Nyerere verstaatlichte die
Banken und andere Wirtschaftsunternehmen,
forderte die Neugründung sozialistischer
Dorfgemeinschaften (Ujamaa) und eine Reform des

Schulwesens.
*Jerry John Rawlings, auch J.J. genannt (^1947 in
Accra), war von 1981 bis 2001 Präsident von
Ghana.
*Thomas Sankara (1949 bis 1987) war ein
charismatischer, linksgerichteter Offizier in Burkina
Faso. Vom 4. August 1983 bis zu seiner Ermordung

im Oktober 1987 war Sankara der fünfte
Präsident von Burkina Faso. Der Ähnlichkeit in
der Ausstrahlung und den politischen Ideen

wegen wird Sankara häufig als Che Guevara
Schwarzafrikas bezeichnet.

^Leopold Sedar Senghor (1906 bis 2001), war ein
senegalesischer Dichter und Politiker und von
i960 bis 1980 Präsident des Senegal.

*Ndabamngi Sithole (1920 bis 2000) war em
simbabwischer methodistischer Pastor und
einer der wichtigsten politischen Exponenten des

«Freiheitskampfes» der Bantu in Simbabwe.

1978 wurde er Mitglied der Übergangsregierung.

1980 verlor er in den Wahlen gegen
Robert Mugabe.
*Wole Soyinka C1934) hat 1986 den Nobelpreis
für Literatur erhalten. Im Jahr 1967 wurde er
während des nigerianischen Bürgerkriegs für
seine Friedensbemühungen von der Bundesregierung

festgenommen und zu Einzelhaft
verurteilt. Während des Aufenthaltes im Gefängnis

schrieb er Dichtungen, die er unter dem
Namen Poems fromPrison veröffentlichte. Seine

Erfahrungen im Gefängnis verarbeitete er
in seinem Buch DerMann ist tot: Gefängnisvermerke.

*Sékou Touré (1922 bis 1984) war Präsident von
Guinea.

Joe Eisner ist Immenseer Missionar und war
lange Jahre im südlichen Afrika. Er engagierte
sich gegen di e Apa rthaeid u nd fu r de n Ve rsöh

nungsprozess in Südafrika. Heute ist er Mitglied
in der Prgrammgruppe des Romerohaus Luzern.

jelsener@romerohaus.ch, AI Imfeid hat nicht
n ur alle 5 4 afri kamsehe n Lande r b e re ists0 n de r n

auch alle a fr ikamseh e n B efre 1 u ngs b e wegu nge n

in ihren Hauptquartieren besucht, Vertreter von
ihnen in Zürich empfangen, Vernetzungen für
sie in alle Welt versucht. Vielleicht hat ersieh als

Idealist mehr erhofft. Auf diesem Hintergrund
sind seine Gedanken auch zu begreifen. Doch
wer sich Sorgen macht, hat Hoffnung nicht
aufgegeben. (mail@alimfeld.ch)

OJ
Leserbrief zu «Fleisch und Leben» von Jules

Rampini-Stadel mann (NW6/09)
Ich kann nicht nachvollziehen, wie man ein
Tier (in diesem Fall eine Kuh),das man liebt,
töten lässt. Ihre Gefühle gerieten durchei-
nander,schreiben Sie,fragten sich auch,was
wir Menschen uns eigentlich anmassen,
wenn wir ein Tier einfach schlachten und
aufessen.Warum haben Sie ihre Frage nicht
zu Ende gedacht und die Kuh am Leben
gelassen? Sie schreiben, die Kuh Glöggli hätte
eine weitere Euterentzündung wohl kaum
überlebt. Kann möglich sein. Es hätte aber
noch eine andere Möglichkeit gegeben, als

die Kuh zu töten: Die Kuh nicht mehr zu
schwängern,dann hättesie keineMilch mehr
geben müssen.Wenn Siesich das nicht leisten

können, hätte sie ihr Leben aufeinem Gna-
denhofgeniessen können.Was Sieschreiben

bezüglich Tierwirtschaft, Intensivhaltung,
haben Sie völlig Recht,aber: Mit diesem
hohen Konsum von tierischen Produkten ist es

gar nicht anders möglich. Wenn man allen
Schweinen,Hühnern ein artgerechtes Leben

ermöglichen wollte, würde der Platz gar
nicht reichen aufdieser Erde.Also kann

artgerechte Bio- Tierhaltung immer nur ein
Nischenprodukt bleiben. Folglich wird man
mindestensVegetarier,nochbesserVeganer,
nur schon, weil auch die Tiere ein Recht auf
ein unversehrtes Leben haben. Sie könnten
z.B. eine Landwirtschaft ohne Nutztierhaltung

ins Leben rufen. In freundlicher
Verbundenheit Beat Stocker

238


	Die jüngere Geschichte und die Probleme des afrikanischen Kontinents im Spiegel der Unabhängigkeitsbewegungen und ihres politischen Scheiterns : Gespräch

