
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 7-8

Artikel: Die Verantwortung der Kirchen in der Klimadebatte

Autor: Zaugg-Ott, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Zaugg-Ott

Die Verantwortung
der Kirchen in
der Klimadebatte

Dass die Kirchen eine Verantwortung haben, sich mit den

gegenwärtigen Klimaveränderungen zu befassen, ist durchaus
bewusst. Tatsache ist aber auch, dass die Klimadebatte bis vor
kurzem nur am Rande der Kirchen, von wenigen Engagierten,
ernst genommen wourde. Seit einigen lahren ist jedoch ein

Umschwungfeststellbar.

8 Von der Sache her ist klar, dass die
Auseinandersetzung mit der Klimafrage

mit dem Kern des christlichen Glaubens

zu tun hat. Denn wer den Glauben
an Gott als Schöpfer ernst nimmt, dem
kann der Zustand der Schöpfung nicht
gleichgültig sein. Vielleicht ist in den
letzten Jahrzehnten die existentielle
Bedeutung dieses Schöpfungsglaubens,
nämlich dass Gott mich selbst mit Haut
und Haar geschaffen hat - so z.B. Luther
im Kleinen Katechismus -, zu sehr
betont worden. Weniger Gewicht hatte
dabei, dass nach dieser Glaubensaussage
Gott in seiner Liebe genauso die Erde,
Tiere und Pflanzen um uns herum
geschaffen hat.

Der so genannte Herrschaftsbefehl
(Gen 1,28) oder auch den Hoheitsaussagen

über den Menschen in Psalm 8

scheinen eine besondere Hervorhebung
des Menschen zu rechtfertigen. Jedoch
ist auch nach den Schöpfungsgeschichten

von Genesis 1 und 2 der Mensch
Geschöpfunter Geschöpfen. Nach Genesis
1 werden Menschen und Landtiere an
demselben sechsten Tag geschaffen. Es

gibt keinen besonderen Schöpfungstag
fürden Menschen. Und die unterschiedliche

- vegetarische - Nahrungszuweisung

an Menschen und Tiere
begrenzt in sich den Herrschaftsauftrag.
Es herrscht Frieden in der Schöpfung.

Der Auftrag an den Menschen in
der zweiten Schöpfungsgeschichte, den
Garten Eden zu bebauen und zu bewahren

(Gen 2,15), ist die Erlaubnis, den
Garten bzw. die Schöpfung zu gestalten.
Der Auftrag zur Gestaltung ist jedoch
verbunden mit dem Hinweis, dass zur
anvertrauten Sache Sorge zu tragen ist.
Andere Menschen, der oder die Nächste

- die soziale Frage - kommen später mit
der Geschichte von Kain und Abel in
das Blickfeld, mit der ins Negative
gewendeten Frage Kains an Gott: «Bin ich
denn der Hüter meines Bruders?» (Gen
4,9) Die Antwort Gottes ist eindeutig:
«Horch, das Blut deines Bruders schreit
zu mir vom Ackerboden.»

206



Ja, der Mensch soll Hüter seines Bruders

und seiner Schwester sein. Aber
genauso soll er auch Hüter des Gartens
Eden sein! Der grundlegende ökologische

Auftrag istdie Voraussetzung, um
dem sozialen Auftrag gerecht werden zu
können.

In den biblischen Texten ist der
Mensch eingebunden in die Schöpfung.
An Gottes Stelle ist er über Tiere und
Pflanzen gesetzt. Als Abbild Gottes
erhält er den Herrschaftsauftrag. Der
Mensch erhält damit keinen Freipass,
sich als willkürlicher Herrscher
aufzuführen. Der Mensch ist eingebunden in
das Beziehungshandeln Gottes zur
Schöpfung und zum Menschen. Dass
die ihm anvertraute «Herrschaft» nicht
bedingungslos ist, sondern das Schützen

beinhaltet, sieht auch Leonhard
Ragaz: Der Mensch «ist ihr (der Natur)
Regent, aber auch ihr Schützer. Er ist für sie
verantwortlich.»1

Einen nochmals anderen Akzent setzen

die Gottesreden in Hiob 386°. Der
leidende Hiob hat in seinem Elend die
Güte und den Sinn der Schöpfung in
Frage gestellt. Er ist zur Überzeugung
gelangt, dass es angesichts seines
Leidens keinen gütigen Gott geben könne.
Hiobs Schluss ist konsequent: «In die
Hand eines Frevlers istdie Erdegegeben. »

(Hiob 9,24)
Aufdiese Haltung reagieren die

Gottesreden in Hiob 38ff. Der Mensch, der
sein persönliches Ergehen als Massstab
für die Güte der Schöpfung nimmt, wird
in Frage gestellt. Die Antwort in den
Gottesreden lautet sinngemäss: Die
Schöpfung hat Sinn und Zweck in sich

- unabhängig von den Interessen und
dem Ergehen des Menschen. Ganz
bewusst werden vor allem wilde Tiere
erwähnt, für die Gott sorgt: Löwen, Raben,
Wildesel und Wildstier. Gott lässt es

grünen, wo keine Menschen wohnen.
Einer Ideologie, welche die Schöpfung
ausschliesslich im Dienste der Befriedigung

der menschlichen Bedürfnisse
sieht, wird eine klare Absage erteilt.

Die Eingebundenheit des Menschen
in die Schöpfung (und damit die Tatsache,

dass Gott quasi am Menschen vorbei

für das gesamte Leben auf der Erde

sorgt), ist in unserer Theologie wenig
bedacht. Unsere westliche Theologie ist
anthropozentrische Wege gegangen. In
ihr steht der Mensch im Zentrum. Die
Schöpfung hat allenfalls den Zweck,
«Bühne» zu bilden, aufder das Heilsgeschehen

zwischen Gott und Mensch
stattfindet. So bestimmte Calvin die
Welt als «theatrum gloriae Dei», als

Bühne, auf der Gott verherrlicht wird.
Karl Barth sieht im priesterschriftlichen
Schöpfungsbericht die Schöpfung
beschrieben als Bereitstellung des Raumes
der Geschichte Gottes mit dem
Menschen. Der Sinn der Schöpfung ist es,

«Weg und Mittel zum Bunde» Gottes
mit dem Menschen zu sein2. Auch Leonhard

Ragaz macht da keine Ausnahme.
Ziel der Schöpfung ist auch nach ihm
der Mensch: «Nicht ist der Mensch
durch die Natur bestimmt, sondern die
Natur durch den Menschen. Die
Schöpfung des Lichtes, die Scheidung
von Himmel und Erde, Tag und Nacht,
die Ordnung der Jahreszeiten, die Schaffung

der Pflanzen und Tierwelt aus der
Erde - alles zielt auf den Menschen ab,
alles vollendet sich im Menschen.»3

Neuere kirchliche Stellungnahmen
zur Klimafrage sehen aufgrund der
menschlichen (Wirtschafts-)Tätigkeit
und den damit verbundenen C02-Aus-
stoss grundlegende göttliche Zusagen in
Frage gestellt. Im Noah-Bund (Gen 9)
wird mit dem Regenbogen zugesagt,
dass die Elementarstrukturen von Saat
und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und
Winter, Tag und Nacht nicht aufhören
werden. Die gegenwärtigen Eingriffe von
Menschen in das Klimasystem
widersprächen Gottes Willen und seien
nach biblischem Verständnis Sünde: «Sie

sind Sünde, weil Menschen fahrlässig in
für sie unsteuerbare Naturvorgänge mit
unüberschaubaren und unbeherrsch-
baren Folgen störend eingreifen.»4

207



Vielen Kirchen und christlichen
Hilfswerken wird langsam aber sicher
bewusst, dass sie das Nachdenken über
eine veränderte Naturbeziehung
vernachlässigt haben. Damit verbunden
sind ökologische Themen kaum auf die
kirchliche Traktandenliste gelangt. Die
Kirchen nördlich von uns - die Evangelische

Kirchen Deutschlands, die
anglikanische Kirche und die Lutherische
Kirche von Schweden und deren
Hilfswerke warnen, dass die Milleniumsziele
der uno bezüglich Armutsbekämpfung
nicht erreicht werden könnten, wenn
der Klimawandel ungebremst weitergeht.

Sie sind auf den Klimawandel
aufmerksam geworden, weil Menschen
bedroht sind. Die weltweite Naturzerstörung

ist jedoch schon seit Jahrzehnten
bekannt und greift immer weiter um
sich. Der Klimawandel ist eine zusätzliche

Bedrohung, welche die Naturzerstörung

noch weiter beschleunigt und
bereits bestehende soziale und
Ressourcenkonflikte verschärft.

In den usa werden inzwischen 30
Prozent der Maisernte zu Biotreibstoff
verarbeitet. Immer mehr ärmere Länder
sind nicht mehr in der Lage, ihre
Bevölkerung mit genügend eigenen
Nahrungsmitteln zu versorgen. Auch das

Trinkwasser wird weltweit immer knapper.

Die Gründe sind vielfältig. Der
Klimawandel wird die Probleme weiter
verschärfen. 1,2 Milliarden Menschen -
mehr als ein Fünftel der Weltbevölkerung

- haben bereits heute keinen
Zugang zu genügend sauberem Trinkwasser.

Die Abholzung von Wäldern, die
Zerstörung von Feuchtgebieten und die
globale Erwärmung setzen den fragilen
Wassersystemen des Planeten weiter zu,
und die Wüsten breiten sich aus. Das

zwingt immer mehr Menschen zur
Migration: Soziale Unrast, Konflikte und
Kriege um die sich verknappende,
lebenswichtige Ressource sind die Folge.
UNO-Generalsekretär Kofi Annan
formulierte es zu Beginn des «Jahres des
Süsswassers» (2003) mit einfachen, aber

klaren Worten: «No water, no future».
Warum weisen unsere Kirchen aber

nicht schon lange auf die bedrohliche
Entwicklung hin? Warum wird ihnen
erst jetzt bewusst, dass mit der
Naturzerstörung auch die Grundlagen für
jegliches menschliches Leben zerstört
werden? Anzeichen hat es schon lange
gegeben: Artensterben, Abholzung von
Wäldern, Wasserknappheit, Verknappung

der Energieressourcen. Auch die

Warnung vor einem drohenden
Klimawandel istzumindest imÖkumenischen
Rat der Kirchen schon in den Siebziger
Jahren ausgesprochen worden. Waren
die Warnungen damals ernst genommen

worden, stünden wir heute an
einem anderen Ort.

Kirchen und Klimapolitik
Um auf die sich zuspitzende Entwicklung

in der Klimafrage zu reagieren,
sind in Deutschland einzelne Landeskirchen

zusammen mit den kirchlichen
Hilfswerken der so genannten Klima-
Allianz beigetreten. Die Kernforderungen

lehnen sich an die Analysen des

internationalen Klimarates ipcc an:
• Der Anstieg der globalen
Durchschnittstemperatur muss auf unter 2
Grad Celsius gegenüber dem vorindustriellen

Niveau begrenzt werden.
• Bei den weltweiten Emissionen von
Treibhausgasen muss innerhalb der
nächsten 10 bis 15 Jahre eine Trendwende

geschafft und bis 2050 müssen
(gegenüber 1990) die globalen Emissionen
halbiert werden.

• Die Industrieländer müssen ihre
Emissionen um mindestens 30 Prozent bis

2020 und 80 Prozent bis 2050 (gegenüber

1990) verringern.
Eine ähnliche Klima-Allianz - die

«Allianz für eine verantwortungsvolle
Klimapolitik» - mit praktisch identischen

Forderungen gibt es auch in der
Schweiz. Die Schweizer Kirchen halten
sich bisher mit der Unterstützung sehr
zurück. Mit dabei sind die oeku,
verschiedene Hilfswerke und evangelischer

208



und katholischer Frauenbund. Bei der
Klima-Initiative, die fordert, dass die
Schweiz bis 2020 ihren C02-Ausstoss
im Inland um 30 Prozent reduziert, sind
noch weniger Organisationen mit
christlichem Hintergrund dabei: die
Bethlehem-Mission, die evp, oeku Kirche

und Umwelt sowie der Katholische
Frauenbund.

In Zusammenhang mit der
ökumenischen Kampagne ist gerade eine
Publikation mit dem Titel «Klimawandel

- Den Worten Taten folgen lassen»
erschienen. Erarbeitet hat sie die
Schweizerische Nationalkommission Justitia
et Pax zusammen mit oeku Kirche und
Umwelt. Mit seinem Vorwort unterstützt

der Präsident der Schweizer
Bischofskonferenz Kurt Koch die Kampagne

der Werke. Beim Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbund sek ist mit
der «Energieethik - Unterwegs in ein
neues Energiezeitalter» (2008) ebenfalls

eine Grundlage erarbeitet worden,
um zum Klimawandel Stellung zu
nehmen. In der Publikation plädiert der
SEK dafür, das Ziel der «2000-Watt-
Gesellschaft» anzustreben. Es ist zu hoffen,

dass sich die Kirchenleitungen mit
dieser Grundlagenarbeit bei den energie-

und klimapolitischen
Auseinandersetzungen zu Wort melden werden.

Gottes Liebe für die ganze Schöpfung
Eine Theologie, die sich der Beziehung
Gottes zur gesamten Schöpfung
bewusst ist, ist sich auch bewusst, dass

Gottes Gute Nachricht der ganzen
Schöpfung gilt. Es ist zwar der Mensch,
der den rationalen Teil dieser Botschaft
beherzigen muss. Als Wesen mit Selbst-
bewusstsein und Vernunft steht er in
Verantwortung gegenüber dem Schöpfer.

In seinen Handlungen hat er zu
bezeugen, dass Gottes Gute Nachricht
allen Geschöpfen gilt. Das ist die
Kernbotschaft einer ökologischen Theologie.
Das christliche Engagement beinhaltet
dann nicht nur das Engagement für
benachteiligte Menschen, sondern genau¬

so dasjenige für die Bewahrung der
Schöpfung.

Die besondere Herausforderung ist
aber, dass diese göttliche Liebe nur wirksam

werden kann, wenn sich
Christinnen, Christen und Kirchen mit ganzer

Kraft für eine Veränderung des

Lebensstils der extensiv konsumierenden

reichen Menschen und deren

Konsumgewohnheiten einsetzen. Denn
Gottes Liebe für die Schöpfung verlangt
von den Menschen in unseren Ländern
«leichtfüssiger» zu werden, was den
ökologischen Fussabdruck betrifft. Die
Aussage von E. F. Schumacher aus den
siebziger Jahren gilt nach wie vor: «Die
Problempassagiere im RaumschiffErde
sind diejenigen in der ersten Klasse und
niemand sonst.» Erst wenn diese ihr
Verhalten gegenüber der Schöpfung und
den benachteiligten Menschen ändern,
werden wir als Menschheit in der Schöpfung

eine Zukunft haben. Auch die
Kirchen sind herausgefordert, vom Kern
ihres Glaubens her zu dieser Neuorientierung

unserer Gesellschaft beizutragen.

Es ist dabei selbstverständlich, dass

sie dabei mit ihren Äusserungen nur
glaubwürdig sind, wenn sie auf allen
Ebenen in ihrem eigenen Lebensstil
(Konsum, Reisen, Gebäudebewirtschaftung

usw.) dazu beitragen, dass die
Belastung des Klimas im geforderten Aus-
mass abnimmt. So werden sie zu Zeugen
für die Hoffnung, dass das Leben aufder
Erde Zukunft hat. •

1 L. Ragaz: Die Bibel - eine Deutung. Die
Urgeschichte, Moses. Exodus. Fribourg/Brig 1990:

402.
2 vgl. D. Evers: Raum - Materie - Zeit. Mohr
Siebeck 2000.
3 L. Ragaz: a.a.O.: 94f.
4 ekd: Gefährdetes Klima. 1995: 21. Sowohl die
deutsche Bischofskonferenz als auch die ekd
haben in den letzten Jahren wieder in diesem
Sinn Stellung bezogen: Wolfgang Huber: Es ist
nicht zu spät. Für eine Antwort aufden
Klimawandel, ekd-Texte 89. 2007; Deutsche
Bischofskonferenz: Der Klimawandel. 2007

Kurt Zaugg-Ott leitet
seit 199J die Arbeitsstelle

oeku Kirche und
Umwelt in Bern.

Zaugg ist Vater von
zwei Kindern und
teilt sich mit seiner
Frau in Haus- und
Erwerbsarbeit. Er
hat aufdem zweiten

Bildungsweg
evangelische Theologie
in Bern, Rom und
Heidelberg studiert
und ist ordinierter
Pfarrer der Ref.
Kirchen Bern-Iura-
Solothurn. 1990 bis

199J war er
wissenschaftlicher Assistent

am Institutfür Sozialethik

des SEK (kurt.
zaugg-ott@bluewin.
ch).

209


	Die Verantwortung der Kirchen in der Klimadebatte

