
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 6

Artikel: Die politische Theologie des Gregorio L. Aglipay : in Erinnerung an den
ersten Bischof der Iglesia Filipina Independiente

Autor: Smit, Peter-Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gregorio L. Aglipay (1860-1940) -
PolitischerTheologe
8 Als die Iglesia Filipina Independiente
(in) am 3. August 1902 an einer
Versammlung der Union Obrera Democratica

in Manila ausgerufen wurde, nominierte

die Versammlung den prominenten

philippinischen Priester
Gregorio Labayan Aglipay (geboren am
5. Mai i860 in Bathe, Ilocos Norte,
gestorben am 1. September 1940 in Manila).

Mit der Annahme des neuen Amtes
konnte er eine Kirche leiten, die sich
selbst als die Nationalkirche der Philippinen

verstand und mit diesem
Selbstverständnis einen aktiven Einsatz für
die kirchliche und politische Unabhängigkeit

der Philippinen sowie für soziale

Gerechtigkeit innerhalb des Landes
verband.

Die Nominierung Aglipays kam
nicht unvorbereitet. In den Jahren vor
der Proklamation der Iglesia Filipina
Independiente hatte Aglipay schon eine

prominente Rolle gespielt bei der
Organisation einer Nationalkirche im Rahmen

der kurzlebigen Ersten Republik
(1899-1901 unter Präsident Emilio
Aguinaldo), die, weil sie stark an ihrer
Autonomie festhalten wollte, feststellen

musste, dass eine kirchliche Gemeinschaft

mit Rom damals nicht möglich
war. Die Iglesia Filipina Independiente
war explizit als Weiterführung dieser

mit dem verlorenen philippinisch-amerikanischen

(Guerilla)-Krieg
untergegangenen Kirche gemeint.

Die kirchliche Laufbahn Aglipays
hatte nach seinen geisteswissenschaftlichen

Studien an der dominikanischen
Hochschule San Juan de Letrân und der
ebenfalls dominikanischen Universität
Santo Tomas 1883 mit der Aufnahme
der Studien fürs Priesteramt am diozö-
sanen Priesterseminar des Bistums Nu-
eva Segovia in Vigan begonnen. Am 21.

Dezember 1889 wurde Aglipay zum
Priester geweiht. Im Erzbistum Manila
war er assistierender Pfarrer in
verschiedenen Pfarreien.

Peter-Ben Smit

Die politische Theologie
des Gregorio L Aglipay
In Erinnerung an den rsten Bischof
der Iglesia Filipina Independiente

Als eine Trouvaille und Besonderheit der Iglesia Filipina
Independiente stellt dieser Beitrag die Theologie des philippinischen
Theologen Gregorio L. Aglipay (1860-1940) dar. Aglipay leitete

von 1902 bis zu seinem Tod im Jahre 1940 die Iglesia Filipina
Independiente IFI (Philippinische Unabhängige Kirche) als

deren Obispo Maximo (leitender Bischof).
Aglipays Tl-ieologie entspricht weitgehend den Grundungsanliegen

seiner Kirche: (national)kirchliche Autonomie
verstanden als Ausdruck von nationaler Unabhängigkeit und als

Katalysatorfür sie, kombiniert mit theologischer Inkulturation.
Seine Auslegung biblischer Texte ist also in diesem Kontext zu
verstehen. Nach einer kurzen Skizze der Biografie Gregorio
Aglipays kommt als ein Beispiel seiner Theologie ein sonst

wenig zugänglicher Text zu Wort: Die letzten sieben Worte
Jesu am Kreuz.

f,V»pina
Dossier \&*f

I7I



Während der philippinischen
Revolution, die am 19. August 1896 mit dem
«Cry of Balintawak» ausbrach, befand
sich Aglipay schon bald aufder Seite der
revolutionären Armee unter Leitung
von General Emilio Aguinaldo. Von
dem Letztgenannten wird er zuerst zum
Militärseelsorger und 1898 zum leitenden

Militärseelsorger ernannt. Zur
gleichen Zeit bekommt Aglipay auch von
dem Bischofseines ehemaligen Bistums
Nueva Segovia eine Ernennung zum
Bistumsverweser, da der reguläre
(spanische!) Bischofvon derphilippinischen
Armee verhaftet wurde. Diese kirchliche

Ernennung darf Aglipay als eine

gewisse Anerkennung seiner
Ernennungen durch die revolutionäre Regierung

bzw. Armee (Aguinaldo war
sowohl General wie auch Präsident)
gesehen haben.

Die römisch-katholische Kirche aber

war damit nicht einverstanden. Nachdem

Aglipay seine Ämter für die
revolutionäre Armee angenommen und
ausgeübt hatte, wurde er aufgrund einer
Entscheidung des kirchlichen Gerichtes
des Erzbistums Manila am 29. April
1899 für exkommuniziert erklärt. In der
Zwischenzeit hatte Aglipay allerdings
schon die Strukturen einer Nationalkirche

entworfen und zum Teil umgesetzt.
Mit seiner Exkommunikation wurde
bereits deutlich - obwohl die Hoffnung
aufVersöhnung noch lange blieb -, dass

die Nationalkirche in statu nascendi keine

sofortige Zukunft in Gemeinschaft
mit der Kirche von Rom hatte. Der
gewichtigste Grund dafür war wohl, dass

die philippinischen Christinnen und
Geistlichen, die sich um Aglipay
versammelt hatten, die Ausübung kirchlicher

Jurisdiktion letztendlich als ein
Privileg der Kirche vor Ort verstanden
(welche das Recht hatte, auch eine
delegierte Jurisdiktion wieder selber
auszuüben wenn diese von den Instanzen,
an die sie delegiert wurde, in erster Linie
die spanische Krone und der Papst,
ungerecht ausgeübt wurde).

Nach seiner Exkommunikation und
einigen Beratungen über die weitere
Zukunft der Kirche der Philippinen
sind für Aglipay die politische
Auseinandersetzungen über die Unabhängigkeit

der Philippinen für die nächsten
Jahre zentraler als die kirchlichen
Diskussionen. Konkret heisst dies: Kurz
nach einer Versammlung in Paniqui
wird Aglipay ein führender Guerrillero
m am 4. Februar 1899 ausgebrochenen
Kampf zwischen den philippinischen
und US-amerikanischen Truppen. Am
30. April 1902 aber muss sich auch
Aglipay ergeben.

Wenige Monate später kehrt Aglipay
auf unerwartete Weise wieder zurück
ins Rampenlicht. An einer Versammlung

der Gewerkschaft Union Obrera
Democratica am 3. August 1902 rief der
Journalist und Politiker Isabelo de los

Reyes Sr. (einer seiner Söhne, Isabelo de

los Reyes Jr., wurde in 1947 Obispo
Maximo der Iglesia Filipina Independiente)
die Iglesia Filipina Independiente aus

(unter expliziter Berufung auf die
vormals von Aglipay geleitete Nationalkirche)

und nominierte Aglipay in
Abwesenheit zum leitenden Bischof. Aglipay
akzeptierte diese Nomination nach
einer gewissen Bedenkzeit. Zusammen
mit seinem kirchlichen und politischen
Weggefahrten Isabelo de los Reyes
entwickelt Aglipay einen spezifischen
theologischen Standpunkt, der sich gut
anhand seiner Ausführungen zu den
letzten Worten Jesu darstellen lässt.

Die zwei Phasen im Leben Jesu

Aglipay verfasste seine Skizze des
Lebens Jesu 1936 am Ende seines Lebens

mit 76 Jahren. Da dies der zugänglichere
Text ist, wird hier aus der englischen
Übersetzung zitiert. Als Alterswerk gibt
er einen guten Eindruck von dem Ort,
an dem sich Aglipay 1936 theologisch
befand.

Aglipay verortet seine Skizze des
Lebens Jesu, welches er als das Resultat
objektiver wissenschaftlicher Forschung

172



betrachtete, zuerst in der Forschungsge-
schichte, wobei er (damals schon!) die

enorme Menge Literatur zum Thema
erwähnt. Zunächst merkt er an, dass die
Kirchen lange behauptet haben, die
einzigen legitimen Interpreten des Lebens

zu sein, wobei sie allerdings keine
besonders gute Leistungen erbracht hätten.

Er bezeichnet dann seine eigene
Kirche als die einzige, die die Aufgabe
der unparteiischen (Bibel-Interpretation

den Spezialisten («the wise»)
überlassen hat. Dabei verweist Aglipay auf
die Literatur, wie sie in den Bibliotheken
verschiedener Universitätsstädte des

Westens zu finden ist (Aglipay war 1931

in den USA, wo er einen Ehrendoktor
des unitarischen Seminars in Chicago
erhielt und besuchte 1934 wiederum die
USA und Europa - inwiefern er hier
tatsächlich Zeit für Bibliotheksbesuche
hatte, ist unklar.). Er präsentiert so sein
eigenes Werk als etwas, das in der
Tradition der liberalen und aufgeklärten
Bibelforschung steht.

Als nächsten Schritt zeigt Aglipay
auf, dass das Leben Jesu aus zwei Phasen
bestand. Erstens, die «pro-Vaterland» -
Phase («pro country phase»), die in den

Seligpreisungen zum Ausdruck kommt
und eine «pro-Menschlichkeits»-Phase
(«pro humanity phase»), deren Anliegen

in den sieben letzten Worten am
Kreuz zusammengefasst sind. Aglipay
bespricht diese beiden Phasen des
Lebens Jesu in dieser Reihenfolge.
Dadurch wird seine Interpretation von
Anfang an von einem politischen
Referenzrahmen bestimmt, der Jesus
bestimmte nationalistische und humanistische

Interessen zuschreibt. Gewisse

Übereinstimmungen mit Aglipays eigenen

Anschauungen und deren Entwicklung

klingen hier schon an.
Der Kern der nationalistischen Phase

im Leben Jesus ist seine Verkündigung

eines «gospel ofsolid brotherhood
and mutual helpfulness to defend the

country to the last,» wozu eine gewisse
Option für die Armen gehört. Diese

Option für die Armen dient aber einem
nationalistischen Zweck: Wenn ein
Land wirtschaftlich und gesellschaftlich
vereinigt ist, wird es sich besser behaupten

können. Wie dies geschehen könnte,
legt Aglipay dar in seiner Auslegung der
wunderbaren Speisungen, die er als

Versammlungen versteht, an denen die
Reichen aufgrund der Verkündigung
Jesu ihre Ressourcen mit den Armen
teilen. Ziel dieser Phase des Lebens Jesu

blieb aber das Stürzen der römischen
Herrschaft und der politischen und
religiösen Elite. Dieses Unternehmen
scheiterte aber letztlich am Verrat des

Judas.
Danach kommt Aglipay zu den

Seligpreisungen, die er in einer Kombination
der matthäischen und lukanischen

Maria, die Beschützerin

der Philippinen,
mit dem Jesuskind in
Bekleidung der

philippinischen
Revolutionäre (Bild:
IFI.ph).

T\

*

l 1, 5

'JW
?l.'NSttfim\

*¦ -i

^
<**iL

173



Texte präsentiert (vgl. Mt. 5,3-13, Lk.
6,20-23.24-26) und sie als eine
kompakte Zusammenfassung der Verkündigung

Jesuversteht, auch wenn es als
«somewhat enfeebled by the centuries»
betrachtet werden müsse. Dabei schaltet

Aglipay Nationalismus und Einsatz
für soziale Gerechtigkeit weitgehend
gleich, indem er ausführt, dass der Einsatz

für das eine automatisch zum Einsatz

für das andere führt. In diesem
Kontext macht er auch eine direkte
Verbindung zwischen seinen eigenen
Anliegen und den Anliegen Jesu (in deren

Umsetzung Jesus gescheitert war): «Time,

vindicator ofnoble motives, has
justified Jesus and permitted the realization

of he beautiful dreams of equality.
And this belief in the progress of mankind

has been for me a constant
inspiration in my struggle against the colossal

errors with which the conscience of
the majority of the Filipinos continues
to be enchained.»

Die sieben letzten Worte Jesu am
Kreuz

Aglipay fahrt fort mit der Geschichte

von Jesu militantem Nationalismus, der
durch seine Verkündigung, wie sie in
den Seligpreisungen zusammengefasst
ist, ganz Judäa, Galiläa und die restliche
Region in Aufruhr gebracht hat. Die
Begeisterung für Jesus ist nach der Ansicht
Aglipays besonders aus dessen Angriffen

auf (falsche) religiöse Autoritäten
und auf die Reichen zu erklären, während

er eine direkte Konfrontation mit
dem römischen Militär vermieden zu
haben scheint. Aglipay sieht den
Hintergrund für das Letztgenannte darin,
dass Jesus seine Anhängerinnenschaft
zuerst aufbauen wollte, bevor er
zuschlagen konnte. Im Kontext der
Hinrichtung Jesu kommt Aglipay dann auf
die sieben letzten Worte Jesu am Kreuz
zu sprechen - der Wechsel von der
«pro-Vaterland»- zur «pro-Mensch-
lichkeits»-Phase geht also sehr rasch.
Die textuelle Grundlage besteht, tradi-

tionsgemäss, aus: «Vater, vergib ihnen,
denn sie wissen nicht, was sie tun.» (Lk
23,34), «Amen, ich sage dir: Heute noch
wirst du mit mir im Paradies sein.» (Lk
23,43), «Frau, siehe, dein Sohn!» und:
«Siehe, deine Mutter!» (Joh 19,26-27),
«Mein Gott, mein Gott, warum hast Du
mich verlassen?» (Mk 15,34), «Mich
dürstet.» (Joh 19,28), «Es ist vollbracht.»
(Joh 19,30), «Vater, in Deine Hände lege
ich meinen Geist.» (Lk 23,46).

Diese sieben letzten Worte Jesu am
Kreuz, die in der kirchlichen Tradition
immer im Zusammenhang von
Betrachtungen der Passion Christi ausgelegt

worden sind, werden bei Aglipay
dargestellt als das Vermächtnis eines
nationalistischen und humanistischen
Revolutionärs, der eine kodierte Sprache
verwendet, genau so wie dies von
bestimmten philippinischen Revolutionären

gemacht wurde, vor allem von
den sogenannten Katipunan, einem
revolutionären Geheimbund.

Es können ein paar weitere Beobachtungen

gemacht werden. Um nur ein
Beispiel zu nennen: Es ist bezeichnend
für diesen Ansatz, dass Jesu primäre
Bezugsperson in seinen Aussagen, das

heisst sein himmlischer Vater, in der
Interpretation Aglipays durch die
Bevölkerung des Landes ersetzt ist (vgl. vor
allem das erste Wort). Schon diese
exegetische Entscheidung macht Jesus von
einem (apokalyptischen) Prophet zu
einem vollblutigen Revolutionär ohne
besondere religiöse Ausrichtung.

Jesu Verlangen nach dem Weiterleben

seines Anliegens kommt besonders

zum Tragen in Aglipays Interpretation
des vierten, fünften und siebten Wortes

- die Interpretation des sechsten Wortes
scheint hier nicht so gut zu passen,
insofern hier die Auferstehung Jesu eine
Rolle spielt. Auch Maria Magdalena
aber erscheint im Kontext ihrer Begegnung

mit dem Auferstandenen als eine
überzeugte Revolutionärin. In Aglipays
Interpretation ist Jesus am Kreuz in
erster Linie ein hingerichteter Revolutio-

174



när - nicht nur dem Anschein nach, was
viele damalige und heutige Neutesta-
mentlerlnnen bestätigen würden,
sondern auch in Wahrheit. Durch seine
exegetischen Entscheidungen kommt
Aglipay zu einer höchst politischen
(und angesichts der kolonialen Situation,

in die hinein er spricht, höchst
aktuellen) Interpretation der sieben letzte
Worte Jesu am Kreuz.

Aglipay beschäftigt sich in seiner
Schrift allerdings auch noch mit der
Historizität der Auferstehung Jesu - Aglipay

verneint sie: Jesus starb nur dem
Anschein nach am Kreuz und lebte
noch einige Monate nach seiner
Hinrichtung -, was zu einer breiteren
Diskussion der Bedeutung der Schrift, der
Wissenschaft und des Gewissens in der
Iglesia Filipina Independiente führte.
Hier führt Aglipay aus, wie das Gewissen

eines Theologen zur Verpflichtung
führt, die Schrift nicht wörtlich
anzunehmen (da sie in mancher Hinsicht
veraltet und unzuverlässig sei),
vielmehr sei der Wissenschaft Vertrauen zu
schenken.

Fazit
Wie tritt die politische Theologie des

Gregorio Aglipay jetzt in seiner Exegese
des Lebens Jesu, besonders der sieben
letzte Worte Jesu am Kreuz, in Erscheinung?

Die obigen Überlegungen geben
Anlass zu vier Beobachtungen.

Erstens möchte Aglipay eine bewusst
wissenschaftliche Exegese präsentieren
und verlässt sich als führender Theologe

und Obispo Maximo der Nationalkirche

der Philippinen dabei
weitgehend auf die Ergebenisse moderner
Exegese. Dies entspricht auch dem
weiteren theologischen Programm
Aglipays.

Zweitens macht Aglipay exegetische
Entscheidungen, die Jesus als einen
militanten Revolutionär erscheinen
lassen. Das Selbstverständnis der Iglesia
Filipina Independiente als einer
Nationalkirche, deren Anliegen es war, für die

religiöse und politische Autonomie des

philippinischen Volkes einzutreten, tritt
hier deutlich in Erscheinung. Wie in
anderen Schriften macht Aglipay keinen
Unterschied zwischen einem inner- und
ausserkirchlichen oder -religiösen
Bereich. Diese Dynamik lässt sich mit
einem anderen Ausdruck Aglipays
umschreiben, der seine eigene religiöse
Überzeugung als «religious Philippi-
nism» umschreiben konnte.

Drittens - wie implizit deutlich wurde

in seiner Exegese des Bezuges Jesu

auf seinen «Vater» in den sieben letzten
Worten Jesu am Kreuz und explizit in
seiner Besprechung der Auferstehung,
kann Aglipay wenig (mehr) anfangen
mit der eher metaphysischen Seite des

Christentums: Die Umdeutung Gottes
des Vaters Jesu in das Volk und die eigene

Interpretation der Auferstehung Jesu

passen gut dazu. In früheren Schriften
hatte Aglipay (nicht zuletzt auch unter
Einfluss von De los Reyes Sr.) schon
abgerechnet mit unter anderem der
Dreifaltigkeit, der Göttlichkeit Jesu und
einem realistischen Verständnis der
Sakramente. In den i93oer-Jahren führte
dies auch zur Feststellung weitgehender
Übereinkünfte mit liberal-christlichen
und unitarischen Gruppen vor allem in
den USA, mit denen Aglipay formelle
Beziehungen hatte.

Viertens hat die politische Interpretation,

die Aglipay vornimmt, sehr
starke Affinitäten mit der linken Seite
des politischen Spektrums. Als Aglipay
1934 versuchte, Präsident der
«Commonwealth» der Philippinen zu werden,
suchte er sich einen (unpraktischerweise

gerade verhafteten) kommunistischen

Politiker als Kandidaten für das

Vize-Präsidium aus.
In Aglipay besass die Iglesia Filipina

Independiente einen Obispo Maximo,
der seine Kirche bewusst verstand als

die Gruppierung, die aufgrund
modernster Einsichten, das gläubige Volk
der Philippinen am besten vertrat und
für seine Rechte einstehen konnte. •

Peter Ben Smit
(*i979), Universitätsdozent

für Neues
Testament an der Freien
Universität Amsterdam,

Habilitand in
der neueren
Kirchengeschichte (Schwerpunkte:

Altkatholizismus

und Aglipayis-

mus), Pfarrverweser
der chnstkathoh
sehen Kirchgemeinde
Bern (pb.smit.bern@
christkatheh).

175


	Die politische Theologie des Gregorio L. Aglipay : in Erinnerung an den ersten Bischof der Iglesia Filipina Independiente

