Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 6

Artikel: Geboren aus dem antikolonialen Befreiungskampf : die Iglesia Filipina
Independiente

Autor: Segbers, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390059

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz Segbers

Geboren aus dem
antikolonialen
Befreiungskampf

Die Iglesia Filipina Independiente

Wiihrend einer Konferenz iiber Menschenrechtsverletzungen
auf den Philippinen bekam Bischof Ramento Anfang Septem-
ber 2006 eine SMS auf sein Handy mit der Meldung: « Wir
werden dich umlegen, aber nicht mit einer Pistolenkugel.»
Bischof Ramento reagierte darauf entschlossen und sagte: «Ich
weiss, dass sie mich bald umbringen wollen. Aber ich werde
nicht nachlassen in meiner Verpflichtung Gott gegeniiber und
in meinem Dienst an den Menschen.» Am 6. Oktober 2006
wurde er ermordet. Nach der Zihlung der Menschenrechts-
organisationen ist er die Nummer 931 auf der Liste der
ermordeten Menschenrechtsaktivistinnen und -aktivisten —
unter thnen zahlreiche Gewerkschafter, Journalisten, Pfarrer
und auch drei Priester der Iglesia Filipina Independiente (IFI).

Die Iglesia Filipina Independiente ist die einzige katholische
Kirche weltweit, die aus einem kolonialen Befreiungskrieg
hervorgegangen ist und im Rahmen einer Versammlung einer
Gewerkschaft ausgerufen wurde. Im Freiheitskampf gegen
koloniale Abhiingigkeit und Unterdriickung spielten die
einheimischen Priester eine entscheidende Rolle. Die spa-
nischen Monche verstanden sich als Statthalter der Kolonial-
macht und suchten das Volk von den Ideen der Demokratie,
Selbstbestimmung und biirgerlicher Freiheit abzuschirmen.
Deshalb richtete sich der Befreiungskampf sowohl gegen die
Kolonialmacht, wie auch gegen die Monche, die diese Koloni-
almacht reprdsentierten.

$ Im Vorwort eines kleinen Buches zur
Geschichte fasst Erzbischof Millamena
Geschichte und Identitat der IFI folgen-
dermassen zusammen: «Die Geburt der
Iglesia Filipina Independiente ist die re-
alisierte Vision unserer Vorfahren durch
den harten Kampf der militanten Bewe-
gung, der Union Obrera Democratica
{Demokratische Arbeitergewerkschaft).
Heute setzt sie diese Vision als Mission,
als Pilgerin und als dienende Kirche fiir
die Armen, Benachteiligten und die
Ausgebeuteten fort.»

Befreiung von der Kolonialkirche
Als 1896 Andres Bonifacio die Befrei-
ungsbewegung Katipunam anfiihrte,
fand die Forderung vom Volk und dem
revolutiondren einheimischen Klerus
nach einer Philippinisierung der Ge-
meinden eine politische Plattform. Die
Revolution war keineswegs antikirch-
lich, wohl aber gegen die Reprisentan-
ten der Kolonialmacht. Schliisselfigur
der kirchlichen Unterstiitzung der Re-
volution war Gregorio Aglipay, ein ein-
heimischer Priester. Der Revolutions-
fiihrer Emilio Aguinaldo ernannte ihn
zum obersten Militirpfarrer im befrei-
ten Gebiet der ausgerufenen freien Re-
publik. Im Ernennungsdekret heisst es:
«wegen seiner grossen geistlichen Dien-
ste, die er der Revolution geleistet hat».
Die Philippinen waren das erste Land
Asiens, das sich von der Kolonialmacht
befreit hatte. Am 23. Januar 1899 wurde
eine unabhingige Republik ausgerufen.
Der romisch-katholische Gregorio Ag-
lipay wurde oberster Militirgeistlicher
der Revolutionsarmee. Keine zwei Wo-
chen nach Ausrufung der Republik
marschierten die USA ein und errichte-
ten ihre erste Kolonie. In den folgenden
Jahren iiberzogen die USA das Land mit
einem brutalen Krieg. Von den damals
etwa sechs Millionen Filipinos kamen
nach Schitzung ca. 250.000 Menschen
um.

Gregorio Aglipay rief zum Wider-
stand gegen die erneute Kolonialisie-

164



rung auf. In seinem Wort vom 19. Au-
gust 1899 fordert er die philippinischen
Priester auf: «Geht in die Stidte, die
Barrios und auf das Land. Predigt den
heiligen Unabhangigkeitskrieg, sprecht
von den Rechten, die absichtlich mit
Fiissen getreten werden... Mach Mut de-
nen, die in Angst und Passivitit leben,
indem ihr sie daran erinnert, dass ir-
dische und himmlische Giiter durch
Arbeit und Opfer erlangt werden; sagt
ihnen: «sie sollen Vertrauen haben, denn
wir werden siegen.» Aglipay leistete mit
seiner Guerillatruppe so erbitterten Wi-
derstand, dass die neuen Kolonialherren
eine Kopfprimie von 50 ooo Dollar auf
ihn aussetzten. Als sich zeigte, dass der
Kampf aussichtslos war, ergab sich Ag-
lipay, der Guerillapriester.

Unter der US-Kolonialmacht

Uber eintausend Ménche wurden im
Zuge der Revolution vertrieben, die
Kirchen besetzt und der Grossgrundbe-
sitz verteilt. Nach der Befreiung des
Landes verlangten die Filipinos die Phi-
lipinisierung der Kirche. Doch der Va-
tikan weigerte sich und ersetzte die von
den Revolutionstruppen vertriebenen
spanischen Kolonialbischofen mit Bi-
schofen der neuen US-amerikanischen
Kolonialmacht. So machte der Vatikan
auf seine Weise den antikolonialen
Kampf zunichte.

Nachdem der Wille des Volkes so
griindlich missachtet wurde, prokla-
mierte der philippinische Publizist Isa-
belo de los Reyes bei der Griindung der
Union Obrera Democratica 1902:
«Schluss mit Rom! Lasst uns eine phi-
lippinische Kirche errichten, die alles
bewahrt, was in der rémischen Kirche
gutist, und alle Tauschungen ausmerzt,
mit der listige Romer versuchen, die
moralische Reinheit der Lehre Christi
zu korrumpieren.»

De los Reyes favorisierte bei der
Griindung der Gewerkschaft auch eine
von Rom unabhingige Kirche mit Gre-
gorio Aglipay an der Spitze. Er zbgert,

doch nachdem Rom jegliches Eingehen
auf die Wiinsche des Volkes und des
Klerus ablehnte, stimmte er schliesslich
der Griindung der TFI zu und sagte:
«Nun bin ich iiberzeugt, dass die kirch-
lichen Autorititen nicht in der Lage
sind, den Filipinos Gerechtigkeit wider-
fahren zu lassen. (...) Wir Filipinos sind
nicht nur fhig, Bistiimer zu leiten, son-
dern in der Lage, eine moderne, von
auslindischer Bevormundung unab-
hingige Kirche zu errichten.» Sie wurde
in den «Constitution»(1902) der neuge-
gritndeten TFI die Kirche definiert «als
Ausdruck des Glaubens, (...) dass Gott
mit seinem Sohn, unserem Herrn Jesus
Christus, an allen Orten gegenwartig ist
{...) wo die Wiirde geachtet wird, die
sich iiber alle Siinde, Sklaverei und Bar-
barei erhebt.» Der antikoloniale Kampf
wird als Kampf um Wiirde und als Aus-
druck des Glaubens gedeutet. Wo um
Wiirde gekdampft wird, dort ist Gott ge-
genwartig.

Erneut bekriftigt wurde 1903 im Do-
kument «Doctrine and Constitutional
Rules» in Kapitel IX ein inhaltlich qua-
lifiziertes Verstindnis von Katholizitit:
«Unsere Kirche ist katholisch oder uni-
versal, denn sie betrachtet alle Men-
schen ohne Unterschiede als Kinder
Gottes und sie tragt die Bezeichnung
cunabhangig philippinisch». Sie ist ein
Zusammenschluss freier Menschen, die
in der genannten Universalitit keinem
Menschen gegeniiber unter wiirfig sind.»
Damit war der Bruch mit Rom endgiil-
tig. Aglipay suchte nicht die Trennung.
Rom war eher zur Kollaboration mit der
neuen Kolonialmacht bereit, als den Fi-
lipinos ihr Recht auf Anerkennung zu
gewihren.

Eine freie Kirche fiir ein freies Land

Die IFI wurde zum Zentrum des Wider-
standes gegen die Kolonialmacht. Der
US-Gouverneur nannte Aglipay einen
«infamen Schurken» und die IFI «eine

revolutiondre Organisation unter dem
Schild einer Kirche». Agenten des CIA

165



meldeten einen Untergrund-Slogan: IFI
bedeutet independiente filipino inven-
cible (spanisch: unabhingiger Filipino
unbesiegbar). Da die Nationalflaggen
verboten waren, legten sich die Priester,
die der IFI angehdrten, Messgewander
mit den Nationalfarben an. Die US-Ko-
lonialmacht setzte alles daran, diese
einzig greifbare Ergebnis der Revoluti-
on zu beseitigen. Darin wurde sie vom
Vatikan unterstiitzt. Er strengte einen
Prozess um die Riickgabe der im Zuge
der Revolution besetzten kirchlichen
Besitztilmer an, die das Volk iibernom-
men hatte. Die TFI sah sich als legitime
Besitzerin, denn das Volk hatte Kirchen,
Gebaude und Hauser oft genug unter
Zwangsarbeit erbauen miissen.

Der Oberste Gerichtshof der USA
entschied 1909, dass diese kirchlichen
Besitztiimer der rémisch-katholischen
Kirche zuriickzugeben seien. Mit dieser
Entscheidung sollte die IFI nachhaltig
geschwicht werden. Von einem Tag auf
den anderen verlor sie ihre Kirchen, in
denen die Priester der IFI mit den Ge-
meinden Gottesdienst gefeiert hatten.
Dadurch wurde die IFI zu einer Kirche
der Armen. Diese Gerichtsentschei-
dung bekriftigte die Zusammenarbeit
der rémischen Kirche mit der US-Kolo-
nialmacht und war ein Schlag gegen die
IFI, die unter Aglipays Fithrung die ein-
zig bestehende anti-imperialistische In-
stitution des Landes war.

Bis 1947 war die IFI auf der Suche
nach einer Verbindung mit anderen
Kirchen. Die anfangs aufgenommenen
Kontakte mit der alt-katholischen Kir-
che in der Schweiz wurden nicht weiter
verfolgt. 1947 wurde die IFTin die angli-
kanische weltweite Kirche durch die
Weihe von Bischofen aufgenommen.
1958 wurde sie Mitglied des Okume-
nischen Rates der Kirchen ORK und
nahm 1961 erstmals an der Vollver-
sammlung des ORK in Neu Delhi teil.
Seit 1965 steht sie in voller Kirchenge-
meinschaft mit den alt-katholischen
Kirchen.

Die IFI ist sich ihres Auftrags be-
wusst, eine unabhingige asiatische Kir-
che zu sein. Sie zdhlt heute zwischen
zwei und vier Millionen Mitglieder, ver-
teilt iiber 33 Bistiimer mit 55 Bischofen
und mehr als sechshundert Priester und
Priesterinnen. Sie ist die grosste Kirche
Asiens, die im Okumenischen Rat der
Kirchen vertreten ist. Obispo Maxinmo
Gregorio Aglipay versteht die TFI als Er-
gebnis eines integralen Befreiungs-
kampfes um Anerkennung, um poli-
tische wie kirchliche Rechte und
Freiheiten: «Die Iglesia Filipina Indepen-
diente wurde durch das Volk unseres
Landes gegriindet. Sie ist das Ergebnis
ihrer Sehnsucht nach religiéser, poli-
tischer und sozialer Freiheit. Ich war nur
ein Instrument, durch das diese Sehn-
sucht sich ausdriicken konnte.» Erst
durch Kampf der politischen Befreiung
von der spanischen Kolonialkirche ha-
ben philippinische Priester Anerken-
nung, volle Gleichberechtigung und Zu-
gang zu kirchlichen Amtern erringen
kénnen - freilich nur in einer befreiten
Kirche, der IFIL. Nach iiber vierhundert
Jahren Kolonialgeschichte sollte Grego-
rio Aglipay der erste Filipino-Bischof
werden.

Dem befreiungstheologischen Erbe
verpflichtet

Die IFI kniipft bewusst an ihre befrei-
ungstheologischen Wurzeln an. Obispo
Maximo Millamena erinnert an die Ur-
spriinge der Kirche im Kampf um Unab-
héngigkeit von der Kolonialmacht als
eine bleibende Identitit, die durch die
neoliberale Globalisierung weiterhin
aktuell bleibt: «Die Geburt der Iglesia Fi-
lipina Independiente oder der Filipino-
Kirche ist die durch den harten Kampf
der militanten Bewegung, der Union
Obrera Democratica, realisierte Vision
unserer Vorviter. Heute setzt sie diese
Vision als Missionarin, als Pilgerin und
als eine Kirche fort, die sich fiir die Ar-
men, Unterdriickten und Ausgebeuteten
der Philippinischen Kirche einsetzt. {...)

166



Die Iglesia Filipina Independiente bleibt
fest in dieser Solidaritit mit den Armen
und den Unterdriickten.»

Aus dem Glauben und den Kampfen
des Volkes um Recht, Anerkennung
und Gerechtigkeit geboren, ist die Igle-
sia Filipina ein befreite Kirche, wie sie
der Befreiungstheologie Leonardo Boff
als Typus einer neuen Art von Kirche
versteht, einer «Ekklesiogenesis» aus
den Kampfen des Volkes um Recht und
Anerkennung. Aus der Sicht der TFT ist
die Globalisierung nichts anderes als
die Fortsetzung des jahrhundertealten

Imperialismus. «Die Iglesia Filipina In-
dependiente als lebendiges Sakrament
der Revolution von 1896 muss ihr Be-
kenntnis und Zeugnis fiir und im Na-
men der Filipinos fortsetzen, die (...)
unter Armut, den sozialen Missstinden
und der politischen Unterdriickung lei-
den. Unsere Zeit ruft nach einer drin-
genden Antwort auf die Entmenschli-
chung. DieIFTistsich ihrer Mission und
historischen Berufung bewusst. Sie
muss an dieser Entwicklung aktiv teil-
nehmen. Dies ist ein Imperativ des
Evangeliums.»

Kampfbild,

Jesus it Fahne: «Die
Philippinen mdagen
[frei werden!»

(Bild: IFLph).



In einem Statement «Gegen den
Asien-Pazifik-Pakt (APEC) und die im-
perialistische Globalisierung» vom No-
vember 1997, das die IFI unter Bischof
Alberto B. Ramento herausgab, wird
zwischen der Verheissung eines «Lebens
in Fiille», der 6konomischen Globalisie-
rung und der Fiille des Glaubens ein
Verbindung hergestellt: «Die gegenwir-
tige Weltordnung steht im Widerspruch
zu unserer Vision (Gerechtigkeit fiir die
Armen). Statt ein Zeichens fiir die Rea-
lisierung des Reiches Gottes zu sein,
herrscht die Neue Weltordnung durch
die Supermichte, deren okonomische
Strategie es ist, die Welt durch die Dok-
trin des freien Marktes zu beherrschen.
{...) Die philippinische Regierung dient
nicht dem Armen sondern den dkono-
mischen Herren durch den Ausverkauf
der Wiirde und Integritat des philippi-
nischen Volkes, dem Jesus ein Leben in
Fiille verheissen hat.»

Erst in der Solidaritit mit ihnen
kommt die Fiille des Glaubens der Kir-
chen als ein katholischer, d.h. umfas-
send zum Ausdruck. Diese Universalitit
hat ihren Grund in der «partikuliren»
oder parteilichen Perspektive Gottes fiir
die Armen. Denn die Armen sind der
Ort, wo Gott in unserer Welt gegenwir-
tig ist. Dass die Armen wahrgenommen
werden und zu ihrem Recht kommen
milssen, ist Folge der theologischen Op-
tion fiir die Armen.

Die Option fiir die Armen ist mit ei-
ner Option fiir die Rechte der Arbei-
terInnen verschrankt. In der Predigt fiir
den ermordeten Priester Fr. William Ta-
dena (1968-2003), der sich fiir die Strei-
kenden auf der Hacienda Lusitana des
Prasidenten Aquino eingesetzt hatte,
hatte Bischof Ramento gesagt: «Esist die
Vision der Aglipayans, die uns von un-
seren Vorvatern anvertraut wurde, die
ihr Leben gegeben haben und hier Blut
vergossen haben, damit wir frei unsere
Vision predigen kénnen, diese Vision,
durch die wir Christen werden. Wer
nicht seinem Nachbar ein Diener ist, be-

sonders den Armen, wer die Benachtei-
ligten nicht unterstiitzt, die Bediirftigen,
die Unterdriickten, die Hungrigen, die
politischen Gefangenen, ist nicht wahr-
haftig Christ. Eine Kirche, die Gott ver-
ehrt, aber nicht dem Land und den
Menschendient, vollziehteinen falschen
Gottesdienst, denn das ILeben eines
Menschen, seine Worte und Hand-
lungen in jeder Minute sind der wahre
Gottesdienst.»

Nicht-imperiale Katholizitat

Die Universalitit der Katholizitat wird
nicht auf eine nur raumliche Ausbrei-
tung der Kirche bezogen, sondern auf
die Anerkennung der Wiirde aller Men-
schen als Ebenbilder Gottes. Jeder hat
eine angeborene Freiheit, die in der ko-
lonialen Unterdriickung von politischer
und auch kirchlicher Seite beschadigt
und verletzt wird. Diese Grundlinie
wird in der «Constitutions and Canon»
{1977) weiter gefiihrt, wenn dort die IFI
definiert wird als «ein Zusammen-
schluss neuer Menschen, erzogen in den
und befreit durch die Lehren Christi,
bestimmt zum Gottesdienst im Geist
und in der Wahrheit, erndhrt und ge-
starkt in der Eucharistie und beauftragt,
Gottes Liebe der Welt zu verkiinden.»
Die Universalitit der Liebe Gottes zu al-
len Menschen und die Vorliebe Jesu fiir
die Bedriickten begriinden eine univer-
sal geltende «Okumene der Compassio»
(Metz), welche die Katholizitat der Kir-
chen im Innersten ausmacht. Sie um-
fasst Arme und Marginalisierte ebenso
wieethnisch und kulturell Ausgegrenzte
und stiftet dadurch erst eine wahrhaft
universale Kirche, in der Platz fiir alle
ist. Terry Revollido, ein Priester der IFI,
driickt die Befreiungsspiritualitit so
aus: «Unsere Katholizitit wird sichtbar,
wenn wir eine Gemeinschaft von Men-
schen werden, die fiir das Leben und die
Wiirde kimpft, eine Gemeinschatt, die
fiir die Armen und gegen die Strukturen
der Ausbeutung einer globalen Gesell-
schaft in der Absicht kimpft, das Reich

168



Gottes auf Erden aufzubauen, wo Friede
durch Gerechtigkeit herrscht. (...) Sozi-
ale Aktion ist eine pastorale Aktivitat
der Kirche. Die IFI wird immer mit
Gruppen, Organisationen und Gemein-
schaften eins sein, die die Wohlfahrt des
Volkes und der menschlichen Gemein-
schaft und den Aufbau des Reiches
Gottes voranbringen.»

Die TFI ist ein historisches Beispiel
fiir die tragische Verquickung von ré-
mischem Zentralismus und Imperialis-
mus. Was Theologen wie Sorbino oder
Boft und mit ihnen die ganze Theologie
der Befreiung in Lateinamerika erlebt
haben, hatte zuvor die IFI auch erlebt.
Deshalb kann es eine Theologie der Be-
freiung auch nur geben in einer Kirche,
die selber dem Befreiungsimpuls Raum
gibt. In einer zentralistischen Kirche ist
deshalb auch kein Raum fiir befreiungs-
theologische Ansitze. Johann Baptist
Metz hat Recht, wenn er eine «polyzen-
trische Katholizitit» einfordert. Doch
diese kann es in einer dogmatisch fest-
gelegten zentralistischen Kirche wie der
romisch-katholischen nicht geben.

Mirtyrerbischof Ramento, Bischof der
Bauern und Arbeiter

Bischof Ramento ist ein Martyrer. Ich
méchte mit dem Theologen Jon Sobrino
aus El Salvador von jesuanischen Marty-
rern sprechen. Sie riskieren ihr Leben,
sie werden umgebracht, sie sterben aus
Liebe zu den Menschen, besonders zu
den Armen. Sie sind jesuanische Marty-
rer, die wie Jesus gelebt und dafiir um-
gebracht wurden. Sie wurden nicht um-
gebracht fiir Christus oder um Christi
willen, sondern weil sie wie Jesus gelebt
haben und um der Sache Jesu willen ge-
storben sind. Diese jesuanischen Mérty-
rer haben wie Jesus zwei Dinge zusam-
mengehalten: Sie haben die Armen wie
Jesus selig gepriesen und verteidigt, und
sie wurden wie Jesus dafiir gekreuzigt.
Sie sind Zeugen des Glaubens, dass den
Opfern einmal Gerechtigkeit wieder-
tahrt. Die jesuanischen Mirtyrer, die

ihr Leben aufs Spiel setzen und schliess-
lich auch verloren haben im Einsatz fiir
die Rechte der Armsten, fiir mehr Ge-
rechtigkeit, taten dies im festen Glauben
daran, dass Gott auf der Seite der Ar-
men und Verfolgten steht, nicht auf der
Seite der Gewinner. Sie bezeugen einen
Gott, der «die Schreie seines Volkes ge-
hort» hat und Gerechtigkeit fiir alle will.
Die Universalitat der Kirchen besteht
darin, den Anliegen jener Menschen
und Volker, die geschichtlich, kulturell,
sozial und politisch zum Verstummen
gebracht wurden, Gehor zu verschaffen.
Die westliche Christenheit hat viel zu
lange die Sehnsucht und den Kampf der
Vélker des Siidens nach Anerkennung,
Emanzipation und Freiheit durch ihr
Verwobensein mit einer kolonialen Ka-
tholizitat unterdriickt, die auch heute
im Gewand des Empire noch andauert
und verteidigt wird. «Die gekreuzigten
Volker erhoffen sich von einer Kirche
des Mitleids, dass sie sich dafiir abmiiht
und dafiir kaimpft, sie vom Kreuz he-
runterzuholen. Sie haben schon genug
von den Almosen und der Hilfe im Klei-
nen, von den nur halb oder gar nicht er-
filllten Versprechungen, von der Gleich-
gitltigkeit und der Missachtung, von
triigerischen Zukunftsverheissungen der
Globalisierung, die sie ausschliesst.»”
Bischof Ramento hat eine Hinterlas-
senschaft ibergeben: Es gibt nichts
Wichtigeres als das titige Erbarmen mit
einem gekreuzigten Volk und nichts
Menschlicheres und menschlicher Ma-
chendes als den Glauben an die Aufer-
stehung des Gekreuzigten Jesus von Na-
zareth und aller, die Kreuze zu tragen
haben. In diesem Sinne hatte er auch in
seiner letzten Predigt als Obispo Maxi-
mo am 8. Mai 1999 zu einer Spiritualitit
der Verinderung ermutigt: «Die He-
rausforderung besteht darin, die Gesell-
schaft in einen neuen Himmel und eine
neue Frde zu verandern. Sind wir bereit,
voran zu gehen und rechnen wir damit,
dass dies bedeuten kénnte, unser Kreuz
zu tragen?(...) Es meint fiir Gerechtig-

169

¥ Jon Sobrino: Die
Mdrtyrer: eine
Herausforderung fiir
die Kirche, in:
Concilium 36 (2003)
127



Franz Segbers, apl.
Prof. Dr.,, Prof. fiir
Evangelische
Sozialethik an der
Universitit Marburg,
alt-katholischer
Priester (franz-seg-
bers@online.de).

keit zu kiampfen, auch wenn wir unge-
recht behandelt werden.»

Von solchen Menschen mochte ich
berichten, die ich bei meinem Besuch
auf den Philippinen im Sommer 2008
traf. Ich besuchte die Mitarbeitenden
eines kleinen Instituts, das Bischof Ra-
mento gegriindet hatte, und das Arbei-
terInnen in einer Produktionszone ver-
teidigt, die ausschliesslich fiir den
Export produzieren. 558 Betriebe, vor
allem aus der Textil-, Elektro- und Elek-
tronikbranche, sind hier angesiedelt.
Rund 250 ooo Beschiftigte sind hier in
Konzernen aus Japan, Siidkorea und
den USA beschiftigt. Ich traf im Insti-
tuts zwei Gewerkschafterinnen, die von
vermummen und bewaffneten Man-
nern bei einem Streik gepackt, mit
Klebstreifen gefesselt und mit Handtii-
chern geknebelt, auf einen Pritschen-
wagen geworfen worden waren. Die
Mainner, die einander mit militirischen
Ringenanredeten, hattensiebeschimpft
und bedroht, waren losgefahren und
hatten die Frauen schliesslich in einen
schlammigen Kanal neben der Strasse
gestossen. Der Uberfall fand am 7. Au-
gust 2007 in der streng bewachten Son-
derwirtschaftszone Prza in Cavite,
siidlich von Manila statt. 2004 erreich-
ten die Investoren bei der Regierung,
den Mindestlohn auf etwa 4.40 Euro
abzusenken. Spiiren wir das Leid, das
Blut und den Schweiss der Arbeite-
rinnen, das an den billigen T-Shirts
hangt?

Wer keine Ruhe gibt, lebt gefihrlich.
Das musste auch Gerardo Cristobal,
Mitarbeiter dieses Instituts erleben, der
schon ein Attentat iiberlebt hatte. Am 8.
Mairz 2008 wurde er in einem Hinter-
halt auf einer Landstrasse ermordet. Ich
habe die Leiterin des Arbeiterschutz-
zentrums, deren Kollege ermordet wur-
de, gefragt, ob sie denn keine Angst ha-
be. «Ach weisst du, Arbeiter zu
organisieren und fiir Gerechtigkeit zu
kampfen, das ist kein Job. Das ist eine
Berufung.»

Solche Menschen wie Bischof Ra-
mento, Gerardo Cristobal und die vie-
len anderen Ungenannten sind jesua-
nische Martyrer. Sie geben ihr Leben fiir
die Schwichsten der Schwachen hin. Es
gibt ganze Volker, die gekreuzigt sind
und zum leidenden Knecht Gottes wer-
den. Vielleicht ist diese theologische Re-
de fremd, doch sie ist keine rhetorische
Floskel.

Kein Weihrauch ohne Solidaritét
Obispo Maximo Tomas A. Millamena
hat diese Identitéit der IFI bei der An-
sprache fiir den ermordeten Bischof Al-
berto Ramento bei der Trauerfeier fiir
Bischof Ramento so ausgedriickt: «Die
gegenwartige Situation sagt uns, dass
wir unsere Mission nicht inkarnieren
konnen, ohne gegen die unmensch-
lichen Strukturen der Gesellschaft zu
protestieren und ohne Solidaritit mit
den Armen, Bedriangten und Unterdrii-
ckten Menschen in unserem Land. {...)
Unsere Solidaritiat mit den kimpfenden
Armen unsres Landes ist fiir uns wie der
Weihrauch, den wir vor dem Altar
Gottes darbringen. Wenn sogar unsere
Propheten verfolgt werden und unsere
Priester zu Tode gebracht werden, wird
die Iglesia Filipina Independiente nie-
mals im Glauben schwanken und fort-
fahren, das Evangelium des Reiches
Gottes zu verkiinden.»

Die jesuanischen Martyrer erinnern
die Kirchen daran, wo ihr Platz in der
Gesellschaft ist. Es ist der Platz an der
Seite der Armen. Dort finden die Kir-
chen zu ihrer Aufgabe, Licht der Welt
und Salz der Erde zu sein. Sie werden es
nur sein kénnen, wenn sie mit den Ar-
men und den jesuanischen Martyrern
daran gehen, das gekreuzigte Volk vom
Kreuz herabzuholen. Die jesuanischen
Martyrer haben Gottes Antlitz in ihrem
Leben wie Jesus und Sterben wie Jesus
offenbart. Thretwegen wird der Name
Gottes bei den Armen gepriesen. &

170



	Geboren aus dem antikolonialen Befreiungskampf : die Iglesia Filipina Independiente

