
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 6

Artikel: Geboren aus dem antikolonialen Befreiungskampf : die Iglesia Filipina
Independiente

Autor: Segbers, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz St

«ESST"
Geboren aus dem
antikolonialen
Befreiungskampf
Die Iglesia Filipina Independiente

Während einer Konferenz über Menschenrechtsverletzungen
aufden Philippinen bekam BischofRamento Anfang September

2006 eine SMS aufsein Handy mit der Meldung: «Wir
werden dich umlegen, aber nicht mit einer Pistolenkugel.»
BischofRamento reagierte daraufentschlossen und sagte: «Ich
weiss, dass sie mich bald umbringen wollen. Aber ich werde
nicht nachlassen in meiner Verpflichtung Gott gegenüber und
in meinem Dienst an den Menschen.» Am 6. Oktober 2006
wurde er ermordet. Nach der Zählung der Menschenrechtsorganisationen

ist er die Nummer 931 aufder Liste der
ermordeten Menschenrechtsaktivistinnen und -aktivisten -
unter ihnen zahlreiche Gewerkschafter, Journalisten, Pfarrer
und auch drei Priester der Iglesia Filipina Independiente (IFI).

Die Iglesia Filipina Independiente ist die einzige katholische
Kirche weltweit, die aus einem kolonialen Befreiungskrieg
hervorgegangen ist und im Rahmen einer Versammlung einer
Gewerkschaft ausgerufen wurde. Im Freiheitskampfgegen
koloniale Abhängigkeit und Unterdrückung spielten die
einheimischen Priester eine entscheidende Rolle. Die
spanischen Mönche verstanden sich als Statthalter der Kolonialmacht

und suchten das Volk von den Ideen der Demokratie,
Selbstbestimmung und bürgerlicher Freiheit abzuschirmen.
Deshalb richtete sich der Befreiungskampfsowohl gegen die
Kolonialmacht, wie auch gegen die Mönche, die diese
Kolonialmacht repräsentierten.

3 Im Vorwort eines kleinen Buches zur
Geschichte fasst Erzbischof Millamena
Geschichte und Identität der IFI folgen-
dermassen zusammen: «Die Geburt der
Iglesia Filipina Independiente ist die
realisierte Vision unserer Vorfahren durch
den harten Kampfder militanten Bewegung,

der Union Obrera Democratica
(Demokratische Arbeitergewerkschaft).
Heute setzt sie diese Vision als Mission,
als Pilgerin und als dienende Kirche für
die Armen, Benachteiligten und die
Ausgebeuteten fort.»

Befreiung von der Kolonialkirche
Als 1896 Andres Bonifacio die
Befreiungsbewegung Katipunam anführte,
fand die Forderung vom Volk und dem
revolutionären einheimischen Klerus
nach einer Philippinisierung der
Gemeinden eine politische Plattform. Die
Revolution war keineswegs antikirchlich,

wohl aber gegen die Repräsentanten
der Kolonialmacht. Schlüsselfigur

der kirchlichen Unterstützung der
Revolution war Gregorio Aglipay, ein
einheimischer Priester. Der Revolutionsführer

Emilio Aguinaldo ernannte ihn
zum obersten Militärpfarrer im befreiten

Gebiet der ausgerufenen freien
Republik. Im Ernennungsdekret heisst es:

«wegen seiner grossen geistlichen Dienste,

die er der Revolution geleistet hat».
Die Philippinen waren das erste Land
Asiens, das sich von der Kolonialmacht
befreit hatte. Am 23. Januar 1899 wurde
eine unabhängige Republik ausgerufen.
Der römisch-katholische Gregorio
Aglipay wurde oberster Militärgeistlicher
der Revolutionsarmee. Keine zwei
Wochen nach Ausrufung der Republik
marschierten die USA ein und errichteten

ihre erste Kolonie. In den folgenden
Jahren überzogen die USA das Land mit
einem brutalen Krieg. Von den damals
etwa sechs Millionen Filipinos kamen
nach Schätzung ca. 250.000 Menschen

um.
Gregorio Aglipay rief zum Widerstand

gegen die erneute Kolonialisie-

164



rung auf. In seinem Wort vom 19.
August 1899 fordert er die philippinischen
Priester auf: «Geht in die Städte, die
Barrios und auf das Land. Predigt den
heiligen Unabhängigkeitskrieg, sprecht
von den Rechten, die absichtlich mit
Füssen getreten werden... Mach Mut
denen, die in Angst und Passivität leben,
indem ihr sie daran erinnert, dass
irdische und himmlische Güter durch
Arbeit und Opfer erlangt werden; sagt
ihnen: <sie sollen Vertrauen haben, denn
wir werden siegen.» Aglipay leistete mit
seiner Guerillatruppe so erbitterten
Widerstand, dass die neuen Kolonialherren
eine Kopfprämie von 50000 Dollar auf
ihn aussetzten. Als sich zeigte, dass der

Kampf aussichtslos war, ergab sich
Aglipay, der Guerillapriester.

Unter der US-Kolonialmacht
Über eintausend Mönche wurden im
Zuge der Revolution vertrieben, die
Kirchen besetzt und der Grossgrundbesitz

verteilt. Nach der Befreiung des

Landes verlangten die Filipinos die Phi-
lipinisierung der Kirche. Doch der
Vatikan weigerte sich und ersetzte die von
den Revolutionstruppen vertriebenen
spanischen Kolonialbischöfen mit
Bischöfen der neuen US amerikanischen
Kolonialmacht. So machte der Vatikan
auf seine Weise den antikolonialen
Kampf zunichte.

Nachdem der Wille des Volkes so

gründlich missachtet wurde, proklamierte

der philippinische Publizist Isa-
belo de los Reyes bei der Gründung der
Union Obrera Democratica 1902:
«Schluss mit Rom! Lasst uns eine
philippinische Kirche errichten, die alles

bewahrt, was in der römischen Kirche
gut ist, und alle Täuschungen ausmerzt,
mit der listige Römer versuchen, die
moralische Reinheit der Lehre Christi
zu korrumpieren.»

De los Reyes favorisierte bei der

Gründung der Gewerkschaft auch eine

von Rom unabhängige Kirche mit
Gregorio Aglipay an der Spitze. Er zögert,

doch nachdem Rom jegliches Eingehen
auf die Wünsche des Volkes und des

Klerus ablehnte, stimmte er schliesslich
der Gründung der IFI zu und sagte:
«Nun bin ich überzeugt, dass die
kirchlichen Autoritäten nicht in der Lage
sind, den Filipinos Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen. Wir Filipinos sind
nicht nur fähig, Bistümer zu leiten,
sondern in der Lage, eine moderne, von
ausländischer Bevormundung
unabhängige Kirche zu errichten.» Sie wurde
in den «Constitution»(1902) der
neugegründeten IFI die Kirche definiert «als

Ausdruck des Glaubens, dass Gott
mit seinem Sohn, unserem Herrn Jesus

Christus, an allen Orten gegenwärtig ist
wo die Würde geachtet wird, die

sich über alle Sünde, Sklaverei und
Barbarei erhebt.» Der antikoloniale Kampf
wird als Kampfum Würde und als
Ausdruck des Glaubens gedeutet. Wo um
Würde gekämpft wird, dort ist Gott
gegenwärtig.

Erneut bekräftigt wurde 1903 im
Dokument «Doctrine and Constitutional
Rules» in Kapitel IX ein inhaltlich
qualifiziertes Verständnis von Katholizität:
«Unsere Kirche ist katholisch oder
universal, denn sie betrachtet alle
Menschen ohne Unterschiede als Kinder
Gottes und sie trägt die Bezeichnung
<unabhängig philippinische Sie ist ein
Zusammenschluss freier Menschen, die
in der genannten Universalität keinem
Menschen gegenüber unterwürfig sind.»
Damit war der Bruch mit Rom endgültig.

Aglipay suchte nicht die Trennung.
Rom war eher zur Kollaboration mit der
neuen Kolonialmacht bereit, als den
Filipinos ihr Recht auf Anerkennung zu
gewähren.

Eine freie Kirche für ein freies Land

Die IFI wurde zum Zentrum des
Widerstandes gegen die Kolonialmacht. Der
US-Gouverneur nannte Aglipay einen
«infamen Schurken» und die IFI «eine
revolutionäre Organisation unter dem
Schild einer Kirche». Agenten des CIA

165



meldeten einen Untergrund-Slogan: IFI
bedeutet independiente filipino inven-
cible (spanisch: unabhängiger Filipino
unbesiegbar). Da die Nationalflaggen
verboten waren, legten sich die Priester,
die der IFI angehörten, Messgewänder
mit den Nationalfarben an. Die
US-Kolonialmacht setzte alles daran, diese

einzig greifbare Ergebnis der Revolution

zu beseitigen. Darin wurde sie vom
Vatikan unterstützt. Er strengte einen
Prozess um die Rückgabe der im Zuge
der Revolution besetzten kirchlichen
Besitztümer an, die das Volk übernommen

hatte. Die IFI sah sich als legitime
Besitzerin, denn das Volk hatte Kirchen,
Gebäude und Häuser oft genug unter
Zwangsarbeit erbauen müssen.

Der Oberste Gerichtshof der USA
entschied 1909, dass diese kirchlichen
Besitztümer der römisch-katholischen
Kirche zurückzugeben seien. Mit dieser
Entscheidung sollte die IFI nachhaltig
geschwächt werden. Von einem Tag auf
den anderen verlor sie ihre Kirchen, in
denen die Priester der IFI mit den
Gemeinden Gottesdienst gefeiert hatten.
Dadurch wurde die IFI zu einer Kirche
der Armen. Diese Gerichtsentscheidung

bekräftigte die Zusammenarbeit
der römischen Kirche mit der
US-Kolonialmacht und war ein Schlag gegen die
IFI, die unter Aglipays Führung die einzig

bestehende anti-imperialistische
Institution des Landes war.

Bis 1947 war die IFI auf der Suche
nach einer Verbindung mit anderen
Kirchen. Die anfangs aufgenommenen
Kontakte mit der alt-katholischen Kirche

in der Schweiz wurden nicht weiter
verfolgt. 1947 wurde die IFI in die
anglikanische weltweite Kirche durch die
Weihe von Bischöfen aufgenommen.
1958 wurde sie Mitglied des Ökumenischen

Rates der Kirchen ÖRK und
nahm 1961 erstmals an der
Vollversammlung des ÖRK in Neu Delhi teil.
Seit 1965 steht sie in voller Kirchengemeinschaft

mit den alt-katholischen
Kirchen.

Die IFI ist sich ihres Auftrags
bewusst, eine unabhängige asiatische Kirche

zu sein. Sie zählt heute zwischen
zwei und vier Millionen Mitglieder,
verteilt über 33 Bistümer mit 55 Bischöfen
und mehr als sechshundert Priester und
Priesterinnen. Sie ist die grösste Kirche
Asiens, die im Ökumenischen Rat der
Kirchen vertreten ist. Obispo Maximo
Gregorio Aglipay versteht die IFI als

Ergebnis eines integralen Befreiungskampfes

um Anerkennung, um
politische wie kirchliche Rechte und
Freiheiten: «Die Iglesia Filipina Independiente

wurde durch das Volk unseres
Landes gegründet. Sie ist das Ergebnis
ihrer Sehnsucht nach religiöser,
politischer und sozialer Freiheit. Ich war nur
ein Instrument, durch das diese Sehnsucht

sich ausdrücken konnte.» Erst
durch Kampf der politischen Befreiung
von der spanischen Kolonialkirche
haben philippinische Priester Anerkennung,

volle Gleichberechtigung und
Zugang zu kirchlichen Ämtern erringen
können - freilich nur in einer befreiten
Kirche, der IFI. Nach über vierhundert
Jahren Kolonialgeschichte sollte Gregorio

Aglipay der erste Filipino-Bischof
werden.

Dem befreiungstheologischen Erbe

verpflichtet
Die IFI knüpft bewusst an ihre
befreiungstheologischen Wurzeln an. Obispo
Maximo Millamena erinnert an die
Ursprünge der Kirche im Kampfum
Unabhängigkeit von der Kolonialmacht als

eine bleibende Identität, die durch die
neoliberale Globalisierung weiterhin
aktuell bleibt: «Die Geburt der Iglesia
Filipina Independiente oder der Filipino-
Kirche ist die durch den harten Kampf
der militanten Bewegung, der Union
Obrera Democratica, realisierte Vision
unserer Vorväter. Heute setzt sie diese

Vision als Missionarin, als Pilgerin und
als eine Kirche fort, die sich für die

Armen, Unterdrückten undAusgebeuteten
der Philippinischen Kirche einsetzt.

166



Die Iglesia Filipina Independiente bleibt
fest in dieser Solidarität mit den Armen
und den Unterdrückten.»

Aus dem Glauben und den Kämpfen
des Volkes um Recht, Anerkennung
und Gerechtigkeit geboren, ist die Iglesia

Filipina ein befreite Kirche, wie sie
der Befreiungstheologie Leonardo Boff
als Typus einer neuen Art von Kirche
versteht, einer «Ekklesiogenesis» aus
den Kämpfen des Volkes um Recht und
Anerkennung. Aus der Sicht der IFI ist
die Globalisierung nichts anderes als

die Fortsetzung des jahrhundertealten

Imperialismus. «Die Iglesia Filipina
Independiente als lebendiges Sakrament
der Revolution von 1896 muss ihr
Bekenntnis und Zeugnis für und im
Namen der Filipinos fortsetzen, die

unter Armut, den sozialen Missständen
und der politischen Unterdrückung
leiden. Unsere Zeit ruft nach einer
dringenden Antwort auf die Entmenschlichung.

Die IFI ist sich ihrer Mission und
historischen Berufung bewusst. Sie

muss an dieser Entwicklung aktiv
teilnehmen. Dies ist ein Imperativ des

Evangeliums.»

I A*A KO

ft^H HIHI* M&

¦*¦

•*^mm

/;W
/

¦¦/,

i,v*
¦ w

Kampfbild,
Jesus mit Fahne: «Die

Philippinen mögen
frei werden!»

(Bild: IFLph).

167



In einem Statement «Gegen den
Asien-Pazifik-Pakt (APEC) und die
imperialistische Globalisierung» vom
November 1997, das die IFI unter Bischof
Alberto B. Ramento herausgab, wird
zwischen derVerheissung eines «Lebens

in Fülle», der ökonomischen Globalisierung

und der Fülle des Glaubens ein
Verbindung hergestellt: «Die gegenwärtige

Weltordnung steht im Widerspruch
zu unserer Vision (Gerechtigkeit für die
Armen). Statt ein Zeichens für die
Realisierung des Reiches Gottes zu sein,
herrscht die Neue Weltordnung durch
die Supermächte, deren ökonomische
Strategie es ist, die Welt durch die Doktrin

des freien Marktes zu beherrschen.
Die philippinische Regierung dient

nicht dem Armen sondern den
ökonomischen Herren durch den Ausverkauf
der Würde und Integrität des philippinischen

Volkes, dem Jesus ein Leben in
Fülle verheissen hat.»

Erst in der Solidarität mit ihnen
kommt die Fülle des Glaubens der
Kirchen als ein katholischer, d.h. umfassend

zum Ausdruck. Diese Universalität
hat ihren Grund in der «partikulären»
oder parteilichen Perspektive Gottes für
die Armen. Denn die Armen sind der
Ort, wo Gott in unserer Welt gegenwärtig

ist. Dass die Armen wahrgenommen
werden und zu ihrem Recht kommen
müssen, ist Folge der theologischen
Option für die Armen.

Die Option für die Armen ist mit
einer Option für die Rechte der
Arbeiterinnen verschränkt. In der Predigt für
den ermordeten Priester Fr. William Ta-
dena (1968-2005), der sich für die
Streikenden auf der Hacienda Lusitana des

Präsidenten Aquino eingesetzt hatte,
hatte BischofRamento gesagt: «Es ist die
Vision der Aglipayans, die uns von
unseren Vorvätern anvertraut wurde, die
ihr Leben gegeben haben und hier Blut
vergossen haben, damit wir frei unsere
Vision predigen können, diese Vision,
durch die wir Christen werden. Wer
nicht seinem Nachbar ein Diener ist, be¬

sonders den Armen, wer die Benachteiligten

nicht unterstützt, die Bedürftigen,
die Unterdrückten, die Hungrigen, die

politischen Gefangenen, ist nicht wahrhaftig

Christ. Eine Kirche, die Gott
verehrt, aber nicht dem Land und den
Menschendient,vollziehteinen falschen
Gottesdienst, denn das Leben eines
Menschen, seine Worte und
Handlungen in jeder Minute sind der wahre
Gottesdienst.»

Nicht-imperiale Katholizität
Die Universalität der Katholizität wird
nicht auf eine nur räumliche Ausbreitung

der Kirche bezogen, sondern auf
die Anerkennung der Würde aller
Menschen als Ebenbilder Gottes. Jeder hat
eine angeborene Freiheit, die in der
kolonialen Unterdrückung von politischer
und auch kirchlicher Seite beschädigt
und verletzt wird. Diese Grundlinie
wird in der «Constitutions and Canon»
(1977) weiter geführt, wenn dort die IFI
definiert wird als «ein Zusammen-
schluss neuer Menschen, erzogen in den
und befreit durch die Lehren Christi,
bestimmt zum Gottesdienst im Geist
und in der Wahrheit, ernährt und
gestärkt in der Eucharistie und beauftragt,
Gottes Liebe der Welt zu verkünden.»
Die Universalität der Liebe Gottes zu
allen Menschen und die Vorliebe Jesu für
die Bedrückten begründen eine universal

geltende «Ökumene der Compassio»
(Metz), welche die Katholizität der
Kirchen im Innersten ausmacht. Sie um-
fasst Arme und Marginalisierte ebenso
wie ethnisch undkulturell Ausgegrenzte
und stiftet dadurch erst eine wahrhaft
universale Kirche, in der Platz für alle
ist. Terry Revollido, ein Priester der IFI,
drückt die Befreiungsspiritualität so
aus: «Unsere Katholizität wird sichtbar,
wenn wir eine Gemeinschaft von
Menschen werden, die für das Leben und die
Würde kämpft, eine Gemeinschaft, die
für die Armen und gegen die Strukturen
der Ausbeutung einer globalen Gesellschaft

in der Absicht kämpft, das Reich

168



Gottes aufErden aufzubauen, wo Friede
durch Gerechtigkeit herrscht. Soziale

Aktion ist eine pastorale Aktivität
der Kirche. Die IFI wird immer mit
Gruppen, Organisationen und Gemeinschaften

eins sein, die die Wohlfahrt des

Volkes und der menschlichen Gemeinschaft

und den Aufbau des Reiches
Gottes voranbringen.»

Die IFI ist ein historisches Beispiel
für die tragische Verquickung von
römischem Zentralismus und Imperialismus.

Was Theologen wie Sorbino oder
Boffund mit ihnen die ganze Theologie
der Befreiung in Lateinamerika erlebt
haben, hatte zuvor die IFI auch erlebt.
Deshalb kann es eine Theologie der
Befreiung auch nur geben in einer Kirche,
die selber dem Befreiungsimpuls Raum
gibt. In einer zentralistischen Kirche ist
deshalb auch kein Raum für befreiungs-
theologische Ansätze. Johann Baptist
Metz hat Recht, wenn er eine «polyzen-
trische Katholizität» einfordert. Doch
diese kann es in einer dogmatisch
festgelegten zentralistischen Kirche wie der
römisch-katholischen nicht geben.

Märtyrerbischof Ramento, Bischof der
Bauern und Arbeiter
Bischof Ramento ist ein Märtyrer. Ich
möchte mit dem Theologen Jon Sobrino
aus El Salvadorvon jesuanischen Märtyrern

sprechen. Sie riskieren ihr Leben,
sie werden umgebracht, sie sterben aus
Liebe zu den Menschen, besonders zu
den Armen. Sie sind jesuanische Märtyrer,

die wie Jesus gelebt und dafür
umgebracht wurden. Sie wurden nicht
umgebracht für Christus oder um Christi
willen, sondern weil sie wie Jesus gelebt
haben und um der Sache Jesu willen
gestorben sind. Diese jesuanischen Märtyrer

haben wie Jesus zwei Dinge
zusammengehalten: Sie haben die Armen wie
Jesus selig gepriesen und verteidigt, und
sie wurden wie Jesus dafür gekreuzigt.
Sie sind Zeugen des Glaubens, dass den

Opfern einmal Gerechtigkeit wieder-
fahrt. Die jesuanischen Märtyrer, die

ihr Leben aufs Spiel setzen und schliesslich

auch verloren haben im Einsatz für
die Rechte der Ärmsten, für mehr
Gerechtigkeit, taten dies im festen Glauben
daran, dass Gott auf der Seite der
Almen und Verfolgten steht, nicht aufder
Seite der Gewinner. Sie bezeugen einen
Gott, der «die Schreie seines Volkes
gehört» hat und Gerechtigkeit für alle will.
Die Universalität der Kirchen besteht
darin, den Anliegen jener Menschen
und Völker, die geschichtlich, kulturell,
sozial und politisch zum Verstummen
gebracht wurden, Gehör zu verschaffen.
Die westliche Christenheit hat viel zu
lange die Sehnsucht und den Kampfder
Völker des Südens nach Anerkennung,
Emanzipation und Freiheit durch ihr
Verwobensein mit einer kolonialen
Katholizität unterdrückt, die auch heute
im Gewand des Empire noch andauert
und verteidigt wird. «Die gekreuzigten
Völker erhoffen sich von einer Kirche
des Mitleids, dass sie sich dafür abmüht
und dafür kämpft, sie vom Kreuz
herunterzuholen. Sie haben schon genug
von den Almosen und der Hilfe im Kleinen,

von den nur halb oder gar nicht
erfüllten Versprechungen, von der
Gleichgültigkeit und der Missachtung, von
trügerischen Zukunftsverheissungen der
Globalisierung, die sie ausschliesst.»1'

Bischof Ramento hat eine Hinterlassenschaft

übergeben: Es gibt nichts
Wichtigeres als das tätige Erbarmen mit
einem gekreuzigten Volk und nichts
Menschlicheres und menschlicher
Machendes als den Glauben an die
Auferstehung des Gekreuzigten Jesus von
Nazareth und aller, die Kreuze zu tragen
haben. In diesem Sinne hatte er auch in
seiner letzten Predigt als Obispo Maximo

am 8. Mai 1999 zu einer Spiritualität
der Veränderung ermutigt: «Die
Herausforderung besteht darin, die Gesellschaft

in einen neuen Himmel und eine
neue Erde zu verändern. Sind wir bereit,
voran zu gehen und rechnen wir damit,
dass dies bedeuten könnte, unser Kreuz
zu tragen?(...) Es meint für Gerechtig-

11 Jon Sobrino: Die

Märtyrer: eine
He rausfo rde ru ng fü r
die Kirche, in:
Concilium 36 (2003)

127.

169



Franz Segbers, api.
Prof. Dr., Prof für
Evangelische
Sozialethik an der
Universität Marburg,
alt-katholischer
Priester (franz-seg-
bers@online.de).

keit zu kämpfen, auch wenn wir ungerecht

behandelt werden.»
Von solchen Menschen möchte ich

berichten, die ich bei meinem Besuch
auf den Philippinen im Sommer 2008
traf. Ich besuchte die Mitarbeitenden
eines kleinen Instituts, das Bischof
Ramento gegründet hatte, und das
Arbeiterinnen in einer Produktionszone
verteidigt, die ausschliesslich für den

Export produzieren. 558 Betriebe, vor
allem aus der Textil-, Elektro- und
Elektronikbranche, sind hier angesiedelt.
Rund 250 000 Beschäftigte sind hier in
Konzernen aus Japan, Südkorea und
den USA beschäftigt. Ich traf im Instituts

zwei Gewerkschafterinnen, die von
vermummen und bewaffneten Männern

bei einem Streik gepackt, mit
Klebstreifen gefesselt und mit Handtüchern

geknebelt, auf einen Pritschen-

wagen geworfen worden waren. Die
Männer, die einander mit militärischen
Rängen anredeten,hattensiebeschimpft
und bedroht, waren losgefahren und
hatten die Frauen schliesslich in einen
schlammigen Kanal neben der Strasse

gestossen. Der Überfall fand am 7.

August 2007 in der streng bewachten
Sonderwirtschaftszone Peza in Cavité,
südlich von Manila statt. 2004 erreichten

die Investoren bei der Regierung,
den Mindestlohn auf etwa 4.40 Euro
abzusenken. Spüren wir das Leid, das

Blut und den Schweiss der Arbeiterinnen,

das an den billigen T-Shirts
hängt?

Wer keine Ruhe gibt, lebt gefährlich.
Das musste auch Gerardo Cristobal,
Mitarbeiter dieses Instituts erleben, der
schon ein Attentat überlebt hatte. Am 8.

März 2008 wurde er in einem Hinterhalt

aufeiner Landstrasse ermordet. Ich
habe die Leiterin des Arbeiterschutzzentrums,

deren Kollege ermordet wurde,

gefragt, ob sie denn keine Angst habe.

«Ach weisst du, Arbeiter zu
organisieren und für Gerechtigkeit zu
kämpfen, das ist kein Job. Das ist eine
Berufung.»

Solche Menschen wie Bischof
Ramento, Gerardo Cristobal und die vielen

anderen Ungenannten sind jesua-
nische Märtyrer. Sie geben ihr Leben für
die Schwächsten der Schwachen hin. Es

gibt ganze Völker, die gekreuzigt sind
und zum leidenden Knecht Gottes werden.

Vielleicht ist diese theologische Rede

fremd, doch sie ist keine rhetorische
Floskel.

Kein Weihrauch ohne Solidarität
Obispo Maximo Tomas A. Millamena
hat diese Identität der IFI bei der
Ansprache für den ermordeten Bischof
Alberto Ramento bei der Trauerfeier für
Bischof Ramento so ausgedrückt: «Die

gegenwärtige Situation sagt uns, dass

wir unsere Mission nicht inkarnieren
können, ohne gegen die unmenschlichen

Strukturen der Gesellschaft zu
protestieren und ohne Solidarität mit
den Armen, Bedrängten und Unterdrückten

Menschen in unserem Land.
Unsere Solidarität mit den kämpfenden
Armen unsres Landes ist für uns wie der
Weihrauch, den wir vor dem Altar
Gottes darbringen. Wenn sogar unsere
Propheten verfolgt werden und unsere
Priester zu Tode gebracht werden, wird
die Iglesia Filipina Independiente
niemals im Glauben schwanken und
fortfahren, das Evangelium des Reiches
Gottes zu verkünden.»

Die jesuanischen Märtyrer erinnern
die Kirchen daran, wo ihr Platz in der
Gesellschaft ist. Es ist der Platz an der
Seite der Armen. Dort finden die
Kirchen zu ihrer Aufgabe, Licht der Welt
und Salz der Erde zu sein. Sie werden es

nur sein können, wenn sie mit den
Armen und den jesuanischen Märtyrern
daran gehen, das gekreuzigte Volk vom
Kreuz herabzuholen. Die jesuanischen
Märtyrer haben Gottes Antlitz in ihrem
Leben wie Jesus und Sterben wie Jesus

offenbart. Ihretwegen wird der Name
Gottes bei den Armen gepriesen. •

170


	Geboren aus dem antikolonialen Befreiungskampf : die Iglesia Filipina Independiente

