
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 5

Artikel: Keine Zukunft des Kommunismus ohne Zukunft des Christentums

Autor: Jäger, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Jäger

Keine Zukunft des
Kommunismus
ohne Zukunft des
Christentums
Über die Notwendigkeit des Zusammengehens von Kirche
und Kommunismus

Eigentlich ist es doch so: Kritisch denkende Linke sowie kritisch
denkende Christinnen lehnen sowohl die real existierenden
Kirchen wie auch die real existierenden Sozialismen im
Allgemeinen ab. Und man kann nicht sagen, sie hätten keinen
Grund dazu. Was aber, wenn die Mängel und Irrwege dieser
zwei grossen Versuche, soziale Bewegungen zu institutionalisieren,

auch damit zu tun hätten, dass «Kirche und Kommunismus»

einander Feind sind? Und was, wenn dies auch dazu

geführt hat, die Symbiose von Kirche und Kapitalismus
aufrecht zu erhalten?

Solche Fragen sind Ausgangspunkt der Überlegungen von
Michael Jäger in seinem Vortrag, den er im Herbst 2008 an
einer Tagung zu «Religion, Christentum und kapitalistische
Gesellschaft» gehalten hat. Er plädiert für eine Neubestimmung
der Verhältnisse zwischen «Kirche und Kommunismus».

8 An eine Zukunft des Kommunismus
ist nicht zu glauben, wenn das Christentum

keine Zukunft erhält. Ich wage dies

zu behaupten, obwohl die Überzeugung
weit verbreitet ist, dass die christliche
Religion über die Kraft, zu binden und
zu lösen, nicht mehrverfüge. Aber wenn
man genau hinsieht, trägt die Vorstellung,

der Kapitalismus habe im
Christentum seine moralische Basis, während

im Kommunismus der Antichrist
erstanden sei, zur Beharrungskraft der
kapitalistischen Ordnung immer noch
viel bei. Diese Vorstellung ist ein Stück
Hegemonie. Ich meine, ohne das Stück
würde die Hegemonie zerfallen. Es
verführt religiöse wie unreligiöse
Menschen zu der irrigen Meinung, Kapitalismus

und Christentum bildeten irgendwie

einen Block, der im Zweifelsfall,
zum Beispiel bei islamistischen Angriffen,

von allen verteidigt werden müsse.

Wir brauchen die Kirche
Kann man vom Christentum sprechen,
ohne von der Kirche zu sprechen? Ich
meine, nein; meine These bedeutet
demnach, dass an keine Zukunft des
Kommunismus zu glauben ist, wenn die Kirche

keine Zukunft erhält.
Ich will zuerst diese Engführung des

Christentums auf die Kirche begründen:

Im Glaubensbekenntnis steht: Credo

unam ecclesiam. Die Kirche soll also
nicht nur glauben, sondern selbst
Glaubensgegenstand sein. Das ist biblische
Lehre. Die Kirche ist von Jesus Christus
gegründet worden. Der versprach sei

nen Jüngern den Parakleten, den Geist.
Als dieser Geist ist Christus das Haupt
der Kirche, erklären uns Paulus und seine

Schüler. Die Kirche ist sein Leib, dieser

Leib ist «auferstanden am dritten
Tag» nach der kurzen, aber heftig
nihilistischen Verzweiflung des zweiten
Tages, an dem die Emmausjünger sich
noch nicht der Prophetenlehre erinnert
hatten, dass «der Messias leiden muss».

Man kann sich nicht auf den Standpunkt

stellen, bei aller Verzweiflung

138



über die reale Kirche bleibe doch die
Bibel als eigentlicher Glaubensstützpunkt
bestehen. Denn es ist gerade die Bibel,
die das institutionalisierte Volk Gottes
lehrt. Wer ganz ernsthaft an der Kirche
verzweifeln wollte, musste auch an der
Bibel verzweifeln. Und dann bliebe gar
nichts mehr. Die Kirche fallt freilich mit
der offiziellen Institution Kirche nicht
zusammen. Aber zu bestreiten, dass die
offizielle Kirche dazugehört, wäre sehr
kühn. Sie ist eine weltweite Gruppe von
Institutionen, etwas in ihnen und um sie
herum hat hundertmal
Geschichtsmächtigkeitbewiesen. Wenn es diese
Institutionen nicht gäbe, welchen Sinn
hätte es dann, von einem «Weltregiment»

Gottes zu sprechen? Durch eine
schlicht «unsichtbare» Kirche könnte
Gott nicht regieren. Und welchen Sinn
hätte es, von Gott zu sprechen, wenn es

nicht zu seinem Begriffgehörte, dass er
das Weltregiment ausübt?

Weil die Kirche diesen Sinn hat,
Medium der göttlichen Geschichtsmächtigkeit

zu sein, ist sie unfehlbar genannt
worden, was nicht heisst, sie sei vor
Irrtümern gefeit, sondern sie sei unzerstörbar.

Wenn sie vor Irrtümern gefeit wäre,
bestünde kein Anlass, über sie verzweifelt

zu sein. Wenn umgekehrt ihre Irrtümer

zu ihrerZerstörung führenkönnten,
hätte es keinen Sinn mehr, sich Christ zu
nennen. Im Grunde wäre es dann wahr,
dass «Gott tot ist». Bevor man aber
annimmt, sie seibereits zerstört, kann man
sich als Christ fragen, ob es nicht eher
so ist, dass diejenigen, die ihre Reform
versuchen, sich in einer Phase der
Niederlagen befinden und vielleicht noch
länger befinden werden. Christ sein
bedeutet nun gerade, an Niederlagen im
Letzten nicht zu glauben, oder kurz: das

Kreuz Christi zu tragen. Christi Niederlage

hat einen grossen Sieg vorbereitet.
Die Niederlagen derer, die ihm nachfolgen,

tun das auch. Wir haben als Christinnen

nur die Alternative, entweder zu
glauben, dass die Reform noch gelingen
wird, oder zu glauben, dass Gott tot sei.

Als Christinnen brauchen wir die
Kirche, mögen wir uns noch so sehr
über sie ärgern: Weil es Gott ist, der die
Kirche braucht, um der Welt auf die

Sprünge zu helfen. Wir sind aufgefordert,

die Zeichen der Zeit zu erkennen.
Was immer uns gegeben wird in unserer
Stunde, vom heiligen Geist nämlich, das

sollen wir reden - das soll die Kirche
reden. Sie soll die Autorität nutzen, die
sie immer noch hat, um der Welt die

Notwendigkeit einer neuen kommunistischen

Bewegung zu predigen. Der
Versuch, sie zu reformieren, damit sie
das tut, ist eine Frage des Glaubens. Man
muss erstens an die Notwendigkeit
dieses Versuchs glauben, zweitens aber
auch an seine Möglichkeit. Das heisst, es

ist notwendig, an den Glauben zu glauben,

daran, dass er Berge versetzen
kann.

Was wäre der Kommunismus ohne
die Kirche?
Dem Kommunismus selber muss auch
etwas gepredigtwerden, nämlich dass er
sich gewisse Grenzen zu setzen hat.
Politische Grenzen ohnehin (er muss eine
demokratische und republikanische
Form annehmen), aber auch moralische
und sogar religiöse Grenzen. Es war das

Problem des alten Kommunismus, dass

er Grenzen aufseine Art genau so wenig
kannte - sondern nur erlitt - wie der
Kapitalismus.

In der versunkenen realsozialistischen

Welt überliess die KP Fragen der
Moral und die «letzten Dinge» nicht der
Kirche, denn diese sollte am besten gar
nicht existent sein. Indem die Kirche
aber dieses Ziel hatte, musste sie sich
selbst zur Ersatzkirche machen. Denn
würde es auch keine Kirche mehr geben,
die kirchliche Funktion wäre immer
noch da. Wie Ernst Bloch einmal
schrieb: «Noch in der klassenlosen
Gesellschaft muss eine Erziehungs- und
Lehrmacht (wo nicht Glaubensmacht)
des Wohin jene Sorgen entgiften und jene

Fragen erhellen, die die Menschen

139



auch nach getaner Arbeit nicht ruhen
lassen». Dabei geht es zuletzt um den
Tod. «Je mehr derAlltagstimmen wird»,
schrieb Bloch, «desto fragwürdiger
bleibt der Tod, der ins Leben hereinfallt
und seine Ziele bleicht». Solche Fragen
mitzubeantworten, ist eine KP heillos

überfordert, und wir wissen, was
hier «Heillosigkeit» bedeutet, es sind
Schwarzbücher veröffentlicht worden.

Im Prinzip wäre strikte Aufgabentrennung

möglich: Diekommunistische
Bewegung konzentriert sich auf
Politisches und Ökonomisches, um den
Kapitalismus aufzulösen, wobei sie auch
weiss, dass der Kapitalismus eine «Kultur

des Todes» ist, weil die Kirche es

gepredigt hat. Die Kirche konzentriert
sich aufdiese Predigt. Die Aufgaben sollen

also harmonieren, aber man kann
nicht die eine aufdie andere zurückführen.

Es sind zwei Reiche: politische und
ökonomische Klugheit einerseits, aus
der Hoffnung leben andererseits.

Ich berufe mich also auf die «Zwei-
Reiche-Lehre». Sie gehört meines Er-
achtens zum Kernbereich des Glaubens.
Man muss sie ja nicht in der Form
vertreten, die Martin Luther ihr gegeben
hat. Ihre Fassung bei Jon Sobrino, dem
Befreiungstheologen, ist theologisch
hoch überlegen, denn er leitet sie direkt
aus dem Dogma von Chalkedon ab, das

heisst aus der Christologie: «Und es ist
schlecht», schreibt er, «wenn eine
Dimension die andere vereinnahmt, also
die politische Praxis die Religiosität des

Volkes manipuliert und ausschliesslich

in ihren Dienst stellt und umgekehrt
(womit man das mnvermischt und un-
verwandelt> verletzt [im Verhältnis des

Menschen Jesus zu Gott, M.J.]) und
wenn die Religiosität sich nicht für die
Praxis interessiert und umgekehrt (was
das mngetrennt und ungesondert>
verletzt [dito, M.J.]).»

Warum sind Kirche und Kommunismus

nicht längst zusammengegangen?
Wir kennen die Antwort. Es begann
1789. Die Kirche war zu sehr mit der

herrschenden Feudalklasse verquickt.
Der revolutionäre Angriff richtete sich
auch gegen sie, und sie reagierte
entsprechend. Wie sie sich schon gegen
Liberalismus und Modernismus
überhaupt meinte verteidigen zu sollen, so
noch mehr gegen den Umsturz, den die
Kommunisten vorbereiteten. Entsprechend

wiederum reagierten die
Kommunisten auf die Kirche. Da sie für das

Moderne eintraten, müssten sie die Kirche

bekämpfen. Und da sie die Kirche
bekämpften, müssten sie selbst eine
werden.

Eine «konstantinische» Konstellation
Kirche und Kommunismus als ein
Verhältnis, in dem die Kirche den Kommunismus

sowohl historisch hervorruft als

auch ihm Grenzen setzt - oder, besser
noch, in der sie ihn so hervorruft, dass

er sich selbst Grenzen setzt - das scheint
einem alten Modell zu entsprechen:
dem Gegenüber von Kirche und Staat in
der Antike seit Konstantin dem Grossen.

Die Wissenschaft betont manchmal,
dass der Cäsarenstaat die Kirche als

Ideologielieferantin brauchte und einsetzte,

weil Steuereintreibung anders nicht
mehr gegangen wäre. Das ist aber nur
die eine Seite. Die andere ist, dass die
Kirche von sich aus gegen die Caesaren
entstanden war und sich also auf
irgendeine Politik des Umgangs mit dem
Caesarentum immer schon zubewegt
hatte. Vergil hatte behauptet, schon der
erste römische Kaisersei als Sohn Gottes
aufdie Welt gekommen. Dagegen setzte
die Kirche, dass vielmehr Christus
Gottes Sohn sei. Und sie hatte Erfolg,
denn nach einigen Jahrhunderten gab
Konstantin den Anspruch, als Kaiser
Gottes Sohn zu sein, ausdrücklich auf.
Politik hat seitdem keinen Heiligenschein

mehr.
Seit die kirchliche Bewegung

entstanden war, war sie faktisch der Aufruf
zu einem neuen Staat gewesen. Das ist
ja auch der Grund, weshalb sie selber im

140



Lauf der ersten Jahrhunderte einen
immer staatsanalogeren Charakter
annahm. Sie bereitete sich auf die
Kommunikation mit dem neuen Staat vor.
Als der dann tatsächlich kam, suchte sie
ihm Grenzen zu setzen. Davon einmal
abgesehen, dass sie es mehr schlecht als

recht tat, kann wahrscheinlich eine
innerweltliche Bewegung gar nicht mehr
tun.

Kirchliche Botschaft und Kommunismus

Weshalb brauchen wir eine andere Kirche,

weshalb wartet die Welt auf sie? Sie

wird gebraucht wegen ihrer Botschaft,
von der ich drei Aspekte hervorheben
will. Der erste Aspekt ist das soziale und
ökonomische Anliegen, also dass
niemand der Armut überlassen wird, dass

man die Schuld erlässt, gerade auch die
ökonomische, und dass man den Besitz
teilt, ihn jedenfalls nicht benutzt, um
den Besitz anderer niederzukonkurrie-
ren. Ich will es im Bewusstsein der
Verschiedenheit der «zwei Reiche» formulieren,

denn man soll verstehen können,
wieso es sich um eine kirchliche und
nicht einfach um eine kommunistische
Botschaft handelt: Die Kirche muss
deutlich machen, dass sozialökonomische

Gerechtigkeit die Suche nach
Gott wenn nicht ermöglicht, dann doch
entscheidend erleichtert. So setzt sie
dem Kommunismus Grenzen und sagt
ihm, dass auch er noch nicht das Ende
der Geschichte ist. Eben wenn die
Kommunistinnen sich das sagen lassen, sind
sie klüger als die Kapitalistinnen, die
nicht nur ihre eigene Gegenwart
verbrauchen, sondern auch die
menschheitliche Zukunft.

Der zweite Aspekt: Dass wir uns von
der Warengesellschaft als einer «Kultur
des Todes» nicht definieren lassen müssen,

diese Botschaft wurde von der
Theologie der Befreiung herausgearbeitet.
Es wäre aber notwendig, dass die ganze
Kirche das predigt, von der Spitze
angefangen. Und die Botschaft musste auf

den europäischen Adressaten
zugeschnitten sein. Todesangstkonkretisiert
sich in Westeuropa anders als in
Mittelamerika, aber es gibt sie, schon allein
das allgegenwärtige Sicherheitsbedürfnis

zeigt sie an. Wenn Bloch sogar von
der klassenlosen Gesellschaft erwartet,
dass der Tod die Menschen nach
getaner Arbeit nicht ruhen lässt, wie soll
er sie erst ruhen lassen in einer Gesellschaft,

die sich, historisch gesehen, auf
ein sinnloses Nichts zuzubewegen
scheint?

Der dritte Aspekt: Todesangst und
Sicherheitsstreben konkretisieren sich
als Streben ins Unendliche.
Unendlichkeitsstreben finden wir zuallererst in
der Definition des Kapitals. Das Kapital,
schreibt Marx, «schafft einen bestimmten

Mehrwert, weil es keinen unendlichen

at once setzen kann; aber es ist
die beständige Bewegung, mehr davon

zu schaffen». Wenn das so ist, kann es

natürlich keine Grenzen des Wachstums

geben. Und wenn es keine Grenzen

des Wachstums gibt, kann die
ökologische Katastrophe nicht verhindert
werden. Und auch um die Katastrophe
der Ökonomie selber wird man dann
nicht herumkommen, weil der Niederschlag

des Wegs in die Unendlichkeit
irgendwann so komplex wird, dass ihn
auch keine G 20 mehr unter Kontrolle
halten kann. Zu dieser Problematik hat
die Kirche aber doch etwas beizutragen:
dass Menschen, die ins Unendliche streben,

vielleicht dadurch gegen ihr Ende

ankämpfen, während sie sich, wenn der
kirchlichen Botschaft zu trauen ist, vor
dem Tod gar nicht fürchten müssten.

Wenn das in ihren drei Aspekten die
Botschaft ist, die heute von einer erneuerten

Kirche verbreitet werden musste

- Brot für alle, damit die Zukunft offen
bleibt und alle Gott suchen können,
Lebensmut ohne Sicherheitsneurosen,
weil der Tod seinen Stachel verloren hat,
und Befreiung vom unendlichen Sog,
den uns die Angst eingibt und der das

Kapital definiert -, wenn das so ist, dann

141



läuft diese Botschaft direkt auf die
Notwendigkeit einer neuen kommunistischen

Bewegung hinaus. Das musste

von der Kirche dann auch laut gesagt
werden.

Was können wir der Kirche zutrauen?
So, wie die Kirche ist, wird sie sich nicht
an die Seite einer erneuerten kommunistischen

Bewegung stellen. Deshalb

ginge es für uns darum, nicht nur an der
Veränderung der Gesellschaft mitzuarbeiten,

sondern auch die Kirche zu
verändern. Wer sollte das tun, wenn nicht
wir? Gott braucht die Kirche, um der
Welt auf die Sprünge zu helfen: Wenn
dieser Satz richtig ist, dann ist auch der
Satz richtig, dass Gott uns braucht,
gerade uns, um der Kirche aufdie Sprünge
zu helfen.

Und zwar der ganzen Kirche. Wenn
es Basis und Spitze und verschiedene

Parteiungen gibt, sind sie alle zusammen

der Adressat. Das ist ein Gebot
schon allein der Brüderlichkeit und
Schwesterlichkeit, dann aber auch der
Realpolitik. Denn so kennen wir es aus
aller Politik: Um eine Regierung zu
verändern oder zu stürzen, muss man mit
deren Wahlern und Wählerinnen
kommunizieren und gleichzeitig auch die

Regierung selbst vor deren Ohren in eine

Debatte verwickeln. Vorhin habe ich
auf unsere Brotpredigt hingewiesen:
Wir haben sie mit dem Kommunismus
gemeinsam, unsere Besonderheit ist
aber, dass wir sie mit der Predigt des

Reichs Gottes verbinden. Nun haben
wir einen Papst, der vor der Verwechs-

lungbeider Predigten ständig warnt.
Infolge der Warnung kann er die Brotpredigt

fast ganz unter den Tisch fallen
lassen. Das heisst, sie ist ein Vorwand
für ihn. Wenn wir nun sagen, ja, natürlich,

die Warnung ist angebracht, dann
haben wir ihm ein Argument aus der
Hand geschlagen.

Ich will unser Verhältnis zur offiziellen

Kirche exemplarisch am Fall dieses

Papstes aufrollen. Es ist also wahr, die

Kirche hat eine andere Aufgabe als der
Kommunismus. Und das sollte nicht
nur ein formales Zugeständnis von
unserer Seite sein. Sache der Kirche ist es,
die Frage «Tod, wo ist dein Stachel?» zu
beantworten. Das Problem dieses

Papstes ist nur, er treibt es mit der Frage
so metaphysisch-theologisch abstrakt,
dass er die «Kultur des Todes», in der
wir doch sehr buchstäblich leben, darüber

vergisst. Aber wir sollten auch an der
metaphysisch-theologischen Erwägung
teilnehmen, ihre Notwendigkeit nicht
abstreiten. Sie wird wirklich erst da
falsch, wo sie aufdie Weigerung hinausläuft,

sich mit der «Kultur des Todes» zu
befassen. Kurzum, wir werden dem

Papst antworten, dass die Kirche, weil
sie eine andere Aufgabe als der Kommunismus

hat, in der Tat nicht selber zur
kommunistischen Bewegung werden
kann und eben darum zur Bildung einer
solchen Bewegung, als zu einem
Kommunismus ausserhalb ihrer selbst, die
Gesellschaft aufrufen muss.

In seinen beiden Enzykliken verwickelt

sich dieser Papst geradezu in einen
Widerspruch, dessen Auflösung man
fordern könnte. Die Enzyklika über die

Hoffnungkritisiert implizit ErnstBloch,
indem sie sagt, es reiche nicht aus, wenn
Hoffnung sich lediglich auf etwas
Zukünftiges richte, denn dann könne man
nicht, wie es den Christinnen gegeben
sei, aus der Hoffnung heraus schon
gegenwärtig leben. Eigentlich glaube ich
nicht, dass Bloch von dieser Kritik am
Noch Nicht getroffen wird, aber davon
abgesehen ist das eine eindrucksvolle
Einsicht, wie solche dem JosefRatzinger
nicht selten gelingen: aus der Hoffnung
leben, die Zukunft nicht gegen die
Gegenwart ausspielen. Aber vorher in der
Enzyklika über die Liebe hat er seinerseits

die Gegenwart gegen die Zukunft
ausgespielt. Gegen den Weg in eine bessere

Gesellschaft hält der Papst die
Krankenschwester, die ihren Liebesdienst

jetzt tut, indem sie für die Kranken

da ist, statt sich für eine Zukunft

142



aufzusparen. Diese Krankenschwester
lebt aus der Liebe, aber lebt sie auch aus
der Hoffnung?

Man wird kaum zweifeln, dass Benedikt,

der ambitionierte Papst, nachdem
er Enzykliken über die Liebe und die
Hoffnung geschrieben hat, auch noch
eine über den Glauben schreiben wird.
Dem könnte eine Bewegung zur
Veränderung der Kirche zuvorkommen,
indem sie selbst etwas zu Papier brächte,
unter dem Titel «Vorüberlegungen zur
dritten Enzyklika» oder so ähnlich. Sie

würde auf den Widerspruch hinweisen
und eine Auflösung vorschlagen.

Es geht nicht darum, den derzeitigen
Papst zu ändern, es geht eher darum, ein
künftiges Papsttums durch Streit mit
dem jetzigen vorzubereiten. Dazu fallt
mir eine politische Analogie ein, nämlich

Michail Gorbatschow. Die sowjetische

KP war so eingerichtet, dass

schliesslich doch ein Mann solcher Art
an ihre Spitze treten konnte. Die Frage
ist, ob wir derartiges auch der Kirche
zutrauen. Es geht übrigens auch nicht
darum, im Streit mit dem Papst die Ver-
fasstheit des Papsttums faktisch
anzuerkennen. Wie sich die Kirche in der
Antike schon einmal aufdie Kommunikation

mit einen neuen Staat vorbereiten

musste, muss sie es auch heute wieder

tun. Das heisst aber jetzt, sie wird
mit einem demokratischen Kommunismus

zu kommunizieren haben. Um das

zu können, muss sie ihre eigenen
Organisationsprinzipien anpassen. Auch das

ist ein Thema für eine Debatte mit dem
Papst. Mit dem Papst diskutieren und
über das Papsttum diskutieren schliesst
sich nicht aus.

Was können wir unserem Glauben
zutrauen?
Kann man an den Erfolg eines
Reformversuchs glauben? Kann unser Glaube

Berge versetzen? Es ist wahr, wenn wir
auf unsere schwachen Kräfte schauen,
scheint es aussichtslos, die Veränderung
der Kirche erreichen zu wollen. Aber

man muss berücksichtigen, dass sie in
ihrem ganzen Umfang, der so gross ist,
auf keinem anderen Boden steht oder
besser gesagt läuft als wir: dem Boden
der Geschichte. Ich meine, die Entwicklung

der Bodenbeschaffenheit kommt
uns entgegen. Wenn man Karl Barth
folgt, bereitet sich die Kirche seit
Jahrhunderten aufeine entscheidende
Auseinandersetzung mit der Welt vor. Einige

dazu nötigen Fähigkeiten habe sie

erlangt, schreibt Barth in der Kirchlichen

Dogmatik, seit Beginn der Neuzeit

schon, zum Beispiel hätten die
Katholiken mit der weltweiten Mission
begonnen, die Protestanten mit der
radikal wissenschaftlichen Textphilologie
- die wir brauchen, wenn wir herausfinden

wollen, was uns die Bibel sagen will
-, und inzwischen täten beide Beides.
Andere notwendige Fähigkeiten habe
die Kirche noch nicht erlangt. Ich zitiere
das, um noch einmal den Realismus des

Ansatzes zu unterstreichen. Denn wie
überraschend ein Sprung voran in der
Kirchengeschichte auch käme: Wenn er
einmal geschehen ist, wird man sagen,
es seien ja auch Jahrhunderte zu seiner
Vorbereitung nötig gewesen. Vielleicht
ist die Vorbereitung schon weiter, als wir
zu denken wagen. •

Michael Jäger, Jahrgang 1946, Politologe, ist seit

1990 Redaktor der Wochenzeitung «Freitag» in
Berlin. Jäger setzt sich mit Fragen des Parteiensystems,

des ökologischen Umbaus sowie mit
religionsphilosophischen Fragen auseinander.
Erpubliziert in verschiedenen Zeitschriften,
unter anderem in «Kommune. Forum für Politik,

Ökonomie und Kultur». Sein für die Neuen

Wege gekürztes und überarbeitetes Referat
hat er anlässlich einer Tagung des Institutsfür
Th e 0 logie und Politik (ITP) zu m Th e ma «Reh

gion, Christentum und kapitalistische
Gesellschaft» im Herbst 2008 in Vallendar bei Kohle

nz (D e u ts ch land) geha l te n. Nah e re Info rm a

tionen zum ITP über www.itpol.de.
(michaelJaeger. berlin@t-online.de)

143


	Keine Zukunft des Kommunismus ohne Zukunft des Christentums

