
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 4

Artikel: Religion : Hemmschuh für Entwicklung?

Autor: Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Nicht die intellektuellen Spezialisten
werden den Weg des Glaubens finden,
sondern die Volksmengen.»

(José Carlos Mariâtegui)

«Religion hemmt Entwicklung»
Die Aussage bringt auf den Punkt, welche

Haltung die europäische Moderne
der Religion gegenüber einnimmt:
Aufklärungslicht verträgt sich nicht mit
religiösem Obskurantismus. Das ist nicht
neu. Wie aber kommt es, dass auch ein
Grossteil heutiger Entwicklungsspezialistinnen

- einschliesslich jener, die in
kirchlichen Organisationen arbeiten -
so zu denken scheinen? Weshalb sind
viele der Meinung, dass religiöse Fragen
in seriöser Entwicklungszusammenarbeit

(eza) nichts zu suchen hätten?
Immerhin tun sich die Zielgruppen dieser
Arbeit im Süden damit nicht so schwer.

Eine Antwort lautet häufig, Religion
fungiere als Stütze und Komplizin von
Unterdrückungsregimen. Ein offenkundiges

historisches Beispiel dafür ist die

enge Verflechtung derkatholischen Kirche

mit den restaurativen Mächten in
Europa oder dem Kolonialregime und
später den Diktaturen Lateinamerikas.
Die schärfste Kritik an der Herrschafts-
dienlichkeit von Religion entstand
jedoch genau in ihrem Schoss. Es waren
Befreiungstheologlnnen wie Franz Hin-
kelammert und Yvone Gebara, welche
die «ideologischen Waffen des Todes»

gegenüber den Armen und die «dunkle
Seite Gottes» gegenüber Frauen
analysierten, es waren religiöse Sozialisten
wie Leonhard Ragaz, Josef Hrómadka
und Helmut Gollwitzer, welche radikale
Kirchen- und Religionskritik betrieben.

Eine erste Beobachtung: In
Befreiungstheologien sind es der «Schrei der
Armen» oder der «Schrei der Erde» (L.
Boff), die Diskriminierung der Frauen
oder die Missachtung und Zerstörung
indigener Kulturen, welche zur Kritik
an Religion und Kirchen führen. In dieser

Kritikartikuliert sich Glauben. Es ist,

Beat Dietschy

Religion - Hemmschuh
für Entwicklung?

Vor einiger Zeit sagte mir jemand, der in einem kirchlichen
Hilfswerk tätig ist: «Die Kirchen nützen unsfür die Entwick-
lungszusammenarbeü nichts. Sie sind weder effizient noch

professionell. Unter Umständen sind sie nicht einmal Teil der
Lösung, sondern Teil des Problems.»

Zu denken gab mir nicht die Aussage an sich, wohl aber die

ganz unterschiedlich kritische Wertung von «Kirchen» und
«En twicklu ngszu sa m mena rbei t». Wie kommt es, dass gerade
Kirchen oder glaubensbasierte Organisationen («Faith based

organisations») als Hemmschuhfür Entwicklung wahrgenommen

werden? Gibt es dafür auch Gründe, die mit dem
Verständnis von Entwicklung zu tun haben? Ln welchem Verhältnis

stehen überhaupt Religion und Entwicklung zueinander?

97



volkstheologisch ausgedrückt, der Glaube

an einen «Gott mit indianischem
Antlitz», an «Christus, den Arbeiter» (nicara-
guanisch «Misa campesina») oderMaria,
«Mutter der Armen» (Y. Gebara).

Wenn aus der Sicht von
Entwicklungsexpertinnen Religion unter
Verdacht kommt, so ist der Ausgangspunkt
ein anderer: Religion oder Kirche werden

zum Hindernis für «Entwicklung».
Wir müssen uns also fragen: Welches
Kriterium leitet uns, wenn wir ein
solches Urteil über Religion fallen? An
welcher Norm messen wir sie? Ein normatives

Element ist offenbar im
Entwicklungsbegriff selber enthalten. Die Frage
stellt sich also: Reicht es aus, die dem
Entwicklungsdenken innewohnende
Normativität als Massstab für die Beurteilung

der Beziehung von Religion und
Entwicklung zu nehmen? Und wie sieht
dieser Massstab aus?

Ein westliches Konzept
Wenn wir von älteren, im Fortschrittsglauben

des 18. und 19. Jahrhunderts
beheimateten Vorläufern absehen, so ist
das aktuell vorherrschende Konzept
von Entwicklung Frucht des Marshallplans

für die europäische Wirtschaft
nach dem Zweiten Weltkrieg. In einem
zweiten Schritt wurde es aufdie Länder
der Dritten Welt angewandt, die man
unterentwickelt nannte und dazu
aufforderte, dem Entwicklungsmodell der
Ersten (oder Zweiten) Welt zu folgen.
Der Entwicklungsdiskurs ist also ein
europäisches, westliches Produkt.

Meine These ist, dass das Selbstverständnis

der staatlichen, aber auch der
nicht-staatlichen und selbst der kirchlichen

EZa vom eigenen modernen, säkularen

und eurozentrischen
Entwicklungsmodell geprägt ist. Es wirkt, gerade
weil es nicht hinterfragt und bearbeitet
wird, als versteckte Norm, welche die

Entwicklungskonzepte für Länder des

Südens bestimmt. Dies zeigt sich unter
anderem in der mangelnden Reflexion
über die Bedeutung des religiösen Fak¬

tors in der eza. Es scheint mir
symptomatisch, dass es den meisten Hilfswerken

und Entwicklungsagenturen - aller
Zusammenarbeits- und Dialogbereitschaft

zum Trotz - an Verständnis und
Sensibilität dafür mangelt. Obwohl es

um eine internationale Zusammenarbeit

geht, ist das Bewusstsein für Fragen
der Interkulturalität in den Führungs-
etagen und Zentralen erstaunlich
gering ausgebildet.

Nun wurde allerdings die Rolle der
Religion auch in den staatlichen Agenturen

und selbst von der Weltbank
wiederentdeckt. Religion ist kein Tabu
mehr. So begann die Direktion für
Entwicklung und Zusammenarbeit (deza)
2002 einen Reflexionsprozess zur
Bedeutung von Religion und Spiritualität
in der eza. Vor kurzem hat sie zwei Reader

mit Fallbeispielen publiziert, ein
dritter wird folgen.1 Damit setzt sie sich
bewusst mit einem Thema auseinander,
das weitgehend aus dem Gesichtskreis
staatlicher wie nichtstaatlicher
Entwicklungsorganisationen verschwunden war.

Dieser Reflexionsprozess hat zweifellos

dazubeigetragen, Religion als
Schlüsselfaktor in Entwicklungsprozessen wie-
derzuentdecken. Gleichzeitig hat er aber
auch auf andere blinde Flecken
aufmerksam gemacht. Ein Beispiel: Die deza

hat im Gespräch mit den
Nichtregierungsorganisationen (ngo) ein
Analyseinstrument für den Umgang mit
Potenzialen und Risiken von Religion und
Spiritualität in der Entwicklungszusammenarbeit2

entwickelt. Die Frage, ob
von der deza unterstützte kirchliche
Organisationen sich kritisch verhalten
gegenüber religiösen Absolutheitsan-
sprüchen, war dabei schnell gestellt.
Natürlich ist sie legitim und wichtig.
Interessanterweise aber war es sehr viel
anspruchsvoller zu akzeptieren, dass es

auch nicht-religiöse Absolutheitsan-
sprüche gibt. Am schwierigsten aber

war es für alle Beteiligten zu erkennen,
dass auch die im eigenen rationalen
DiskursverborgenenWertvorstellungen

98



und Orientierungssysteme zu reflektieren

sind. Kaum thematisiert wurden also

die normativen Gesichtspunkte des

westlich definierten Entwicklungsdenkens,

an denen die Kooperationspartner
im Süden - bei allem verbal bezeugten
Respekt für kulturelle und religiöse
Vielfalt - letztlich gemessen werden.

Auch die Instrumentalisierung der
Religion für politische Zwecke wurde in
der Erarbeitung des erwähnten
Analyseinstruments thematisiert, und zwar im
Blick aufLänder, in denen

«Modernisierungsprozesse gescheitert» sind. Dies

bezog sich in erster Linie aufden islamischen

Fundamentalismus. Nicht reflektiert

wurde dabei, was Europa oder die
USA zur «Fundamentalisierung» religiöser

oder politischer Positionen beitragen

oder wie das Muster moderner Na
tionalstaaten paradoxerweise zu religiös
aufgeladenen Nationalismen führt.

Zweite Beobachtung: Religion bleibt
weiterhin verdächtig, insbesondere die
fremde. Sie scheint primär ein Problem,
ein Risikofaktor zu sein. Auch dies

hängt, so vermute ich, mit der dem
Entwicklungsbegriff innewohnenden
Normativität zusammen.

Fetischbegriff
Warum wird Religion als Hindernis für
Entwicklung betrachtet? Ich bin der
Meinung, dass es dafür einen tiefer
liegenden Grund gibt als antiklerikale
Einstellungen von Einzelpersonen oder
die Nachwirkung liberaler Kritikam
katholischen Konservatismus. Er hat mit
der Rolle zu tun, die der Entwicklungsdiskurs

spielt. Dieser wurde im Schoss

einer aufgeklärten Moderne geboren
und war von der Entzauberung der
Weltbilder geprägt, die sie brachte.
Wissenschaftlich-technischer Fortschritt
ersetzte den Himmel mit der Idee unendlichen

Fortschritts, der durch rationales
Handeln im Sinne Max Webers bewerkstelligt

wird. Dieser Handlungstypus
verfolgtZweckedurch optimalen
Mitteleinsatz, unabhängig von Werten, ja er

wird im Zuge totalisierter Marktbeziehungen

durch seine formale Eigenschaft
der Effizienzsteigerung zum obersten
Kriterium für die Geltung aller Werte.

Die effizienzhungrige Perfektionie-
rungsmaschinerie der Mittel bestimmt
mittlerweile alle Lebensbereiche, auch
die eza. Mehr noch: Es scheint, dass im
Siegeszug der instrumenteilen Vernunft
sich diese wiederverzaubert und in
einer ganzen Reihe von religiös aufgeladenen

Leitfiguren gewissermassen rein-
karniert. Zu diesen Fetischbegriffen der
Moderne gehört neben den Leitideen
des Fortschritts, des Wachstums, der
Modernisierung und Rationalisierung
auch der Begriff der «Entwicklung». Er
hat einen formalen, zugleich aber
werthaltigen, legitimierenden Charakter

angenommen, der ihm eine quasi-religiö-
se Unangreifbarkeit oder «Unfehlbarkeit»

verleiht.
Max Weber selber hat davon gesprochen,

dass die «alten Götter» ihren
Gräbern wieder entsteigen, und zwar
«entzaubert und daher in Gestalt
unpersönlicher Mächte», und nach Macht
über unserLeben streben3. NorbertBolz
und David Bosshart haben diesen
Aspekt des Kapitalismus als Religion des

Konsumismus beschrieben. Sie gelangen

zum Schluss: «Die Götter, die aus
dem Himmel der Religionen verdrängt
wurden, kehren als Idole des Marktes
wieder. Marken besetzen Werte, um sie
schliesslich zu ersetzen».4

Dritte Beobachtung: Wenn es zutrifft,
dass «Entwicklung» den Platz der Religion

besetzt und zudem einen quasireligiösen

Status erhält, so kann sie nicht
tolerieren, dass andere Religionen
neben ihr weiterbestehen, ja ihr die Leitrolle

streitig machen. Betrachten wir
diese Hypothese näher.

Religion der Entwicklung
Der holländische Sozialanthropologe
Oscar Salemink hat sich mit dieser Frage

befasst und dazu ein Buch mit dem
Titel «The Development of Religion -

99



The Religion of Development»
veröffentlicht. Er schreibt: «Die Mission der

Entwicklungszusammenarbeit bestand
darin, andere zu <modernisieren>, was in
der Praxis bedeutete, <sie uns gleich> zu
machen. Wie es in Genesis 1,27 geschrieben

steht: Und Gott schuf den
Menschen als sein Abbild.» Nach Salemink
ist Entwicklung eine säkularisierte Version

der Heilsgeschichte. Gleichzeitig
weist sie sakrale Züge auf. Er führt u.a.
die folgenden Beispiele an:
• Der Chiliasmus der Millenniumsziele
ist eine Ausdrucksform des «millennial
capitalism». Sein Prophet ist Jeffrey
Sachs, flankiert wird ervon den Heiligen
der massenmedialen Volkskultur, Bono
und Bob Geldof. Seine Botschaft lautet:
Die Beseitigung der Armut ist eine Frage

von finanziellen Mitteln, Technologien

und des Marktes.
• Es wird ein Evangelium des technischen

Fortschritts und des Wohlstandes
für alle gepredigt.
• In der eza findet man einen Kult der
technischen Professionalisierung, der
Effizienz und der wissenschaftlichen
Wirkungskontrolle (impact assessment)
vor. Dieser ist mit der instrumentellen
Vernunft verbunden, die in der kapitalistischen

Wirtschaft vorherrscht.
Entwicklung ist nach dieser Deutung

dabei, jegliche eigenständige politische
Orientierung zu verlieren (sofern sie je
über eine verfügt hat), um sich in eine

Art kapitalistisches Allheilmittel zu
verwandeln. Dies kann sich durchaus auch
in direkter Religiosität manifestieren.
Der argentinische Religionssoziologe
Fortunato Mallimaci bemerkte zu einer
Massenshow des TV-Evangelisten Luis
Palau: «Die Wohlstandsidee und die

Losung des <Rette sich vor einem allmächtigen

Markt, wer kann>, das sind
Empfehlungen, welche mit den neoliberalen
Positionen bestens zusammenpassen».

Bereits 1921 beschrieb Walter Benjamin

in einem grossartigen Textfragment

den Kapitalismus als Religion.
Wahrnehmbar sei das allerdings äus¬

serst schwer, denn «wir können das

Netz, in dem wir stehen, nicht zuziehn».
Erschwert wird die Erkennbarkeit der
religiösen Struktur des Kapitalismus
auch dadurch, dass es sich um eine reine
Kultreligion handelt, ohne spezielle
Dogmatik oder Theologie: eine extreme
Form des Kultus, wie Benjamin betont:
«Der Kapitalismus ist die Zelebrierung
eines Kultes sans rêve et sans merci. Es

gibt da keinen < Wochentag), keinen Tag,
der nicht Festtag in dem fürchterlichen
Sinne derEntfaltungallen sakralen Pompes,

der äussersten Anspannung des
Verehrenden wäre.»5

Dieser Kult ohne Ende und Grenze
hat eine Eigenheit, die ihn von den
meisten andern religiösen Kulten
unterscheidet: Er führt nicht zur Vergebung,
sondern in eine Spirale der Verschuldung,

bis hin zur «Ausweitung der Ver-
zweiflungzumreligiösenWeltzustand»6,
in dem er dann selber wieder die
Heilung darstellt. Den erbarmungslos
verschuldenden Charakter des Kapitalismus

- an dem, wie Benjamin hellsichtig
zeigt, auch der ihm nachfolgende
Sozialismus teil hat - erkennen wir heute an
den «externalisierten» Natur- und
Humankosten und ihren zerstörerischen

Folgen, welche die Zinsen und
Zinseszinsen der Schuld darstellen, die
das kapitalistische Wachstum anhäuft.
Der Klimawandel veranschaulicht diese
Kollateralschäden eines nicht-nachhaltigen

Entwicklungsmodells.
Wenn in diesem Sinne der Kapitalismus

ein Opfer fordernder Gottesdienst
ist, so kann dieser Kult den christlichen,
aus dem er historisch entstanden ist,
nur ablösen. Er wird weder ihn noch eine

andere Religion wirklich neben sich
tolerieren. Es gibt in ihm keinen Raum
für eine andere Spiritualität, die in einer
fremden Kultur wurzelt und ihm sich
nichtanpasst. Schon gar nichtverträgt er
sich mit derbiblischen Religion, die eine

Befreiung von Schuld und Tod
bringenden Gesetzen verheisst. Die These

vom kapitalistischen Kultus schliesst al-

100



lerdings ein, dass dieser Strukturmerkmale

aufweist, die er mit andern
universalistischen Religionen teilt. Er erhebt

Anspruch auf alleinigen Wahrheitszugang.

Er verfügt auch über Instrumente
der Mission, welche dort zur Anwendung

gelangen, wo eine Bekehrung zum
Kult und zur Froh- und Drohbotschaft
des Kapitalismus notwendig ist. Oscar
Samelink ist der Ansicht, dass die
Entwicklungshilfe diejenige religiöse
Instanz sei, welche diese Bekehrung propagiere

und bewerkstellige. Sie gestalte
den «Übergang» dort, wo dafür Bedarf
sei: In den zuvor nicht kapitalistischen
Ländern, in den Regionen, die noch
nicht genügend vom Weltmarkt
durchdrungen sind, in den Kulturen, die noch
nicht mit der Rationalität dieser
Weltmarktgesellschaftkompatibelsind. Sale-

mink belegt dies mit Studien über die
Transitionen im Hochland von
Vietnam: Der «traditionelle Mensch» wird
zuerst durch einen «neuen sozialistischen

Menschen» und schliesslich
durch den «neuen kapitalistischen
Menschen» ersetzt. Die indigene Kultur wird
gezwungen, sich dieser Entwicklung
anzupassen.

Die «Transition» findet aufder Makro-

oder Mesoebene der Gesellschaft
statt. Doch gelingen kann sie nur, wenn
es auch auf der Mikroebene der
Menschen zu Bekehrungen kommt. Einige
Kirchen und charismatische Unternehmen

- wie etwa die Igreja universal do
Reino de Deus in Brasilien - spielen
hierbei eine wichtige Rolle. Sie predigen
den Armen das Evangelium des
Wohlstandes und individuellen Erfolgs. Und
es lässt sich nicht leugnen, dass sie mit
ihren Heilsversprechen von Prosperität
auf die Erwartungen und Wünsche vieler

Leute eingehen. Sie bieten in einem
gewissen Sinne eine «gute Nachricht»

an, speziell für jene, welche die Kosten
des kapitalistischen Kultes bezahlen,
aber nichts von Wohlstand zu Gesicht
bekommen. Die Religion des
Konsumismus mit ihrem Lifestyle-Kult und

ihren Winner-Idolen - Nike-Schuhen
z.B. - ist attraktiv gerade für jene, die
von den Segnungen des Kapitalismus
ausgeschlossen sind.

Wie verhalten sich unsere Kirchen
dazu? Nehmen sie die wiedererwachte
Sehnsucht nach Lebenssinn und Religiosität

nur zum Anlass, um aufder Woge
der Wiederverzauberung mitzureiten
und mit Rezepten des Kultmarketing
sich selber massenwirksam neu zu
inszenieren? Begnügen sie sich damit, die
Menschen im Gehäuse der ehernen
ökonomischen Rationalität mit passendem

«emotional design»7 und spirituellen

Zutaten zu versorgen? Oder entdecken

sie in ihrereigenenUnangepasstheit
und oft auch ärgerlichen
Modernisierungsresistenz Keimzellen produktiven
Widerstands und zukunftsweisender
Alternativen? Dann könnten sie ihren
Teil zu einer kritischen Revision des

Entwicklungsbegriffs beisteuern und
einen alternativen, nicht auf Wachstum
der Märkte fixierten Diskurs vertiefen.
Der vorherrschende Entwicklungsbegriff

jedenfalls verkörpert, wie David
Körten es formuliert hat, «die männlichen

Ideale von Konkurrenz, imperialer
Grösse und Eroberung. Er ist aufdringlich

und individualistisch, bringt Macht
über andere und die Natur zum
Ausdruck»8. Im Kern verkörpert er, wie J.B.

Metz feststellte, «eine menschenleere

Evolutionslogik, in der schliesslich die
Geschichte durch ökonomische
Naturgesetze, die Hoffnung durch das Kalkül
und das Gedächtnis durch eine abstrakte

Kommunikationstechnologie ersetzt
wird»9.

These: Wir brauchen eine Kritik der
Entwicklungsvernunft. Sie muss den
Fetisch-Charakter des Entwicklungsbegriffs

aufbrechen und die zugrundeliegenden

Normen ökonomischer
Rationalität offenlegen. Diese unhinterfrag-
ten Voraussetzungen müssen zum
Gegenstand demokratischer Debatten
über die Ziele und Absichten
entwicklungspolitischer Massnahmen und Ent-

101



Scheidungen werden. Entwicklung muss
menschen-, nicht wachstumszentriert
sein und der Erhaltung des Lebens die-

Religion als produktives Hindernis
Ein populäres Buch von Friedrich
Engels hiess «Die Entwicklung des
Sozialismus vonderUtopiezurWissenschaft».
Es könne, so wandte Ernst Bloch in sei

nem <Prinzip Hoffnung) ein, zuweilen
auch einen allzu grossen Fortschritt von
der Utopie zur Wissenschaft geben, der
mit der ideologischen Wolke auch die
voranziehende «Feuersäule»
liquidiere.10 Der Fortschritt verliert, wenn er
sich selbst zum Zweck wird, Sinn und
Zielhorizont und damit seine Einbettung

in die Geschichte menschlicher
Emanzipationsversuche.

Gibt es nicht auch in der eza einen
allzu grossen Fortschritt von der Utopie
zur Wissenschaft, von der politischen
Auseinandersetzung um gesellschaftliche

Entwicklungsziele zum professionellen

Projektmanagement und zur
Applikation von Strukturanpassungsmodellen?

Führen nicht die - an sich durchaus

berechtigten - Fragen nach der
Harmonisierung und Wirksamkeit von
Entwicklungsprogrammen zu einer
Perfektionierung von Techniken, wo es um die
Ermöglichung von umfassender Teilhabe

von Menschen an der Definition ihrer

Brot für alle

FürdieentwicklungspolitischeBildungsarbeit von Brotfuralle (BFA)

ist der Zusammenhang von Solidarität und Spiritualität zentral.
Dies kommt in der jährlichen ökumenischen Kampagne zum
Ausdruck. In der neuen Strategie von BFA wird die politische und
prophetische Dimension von Diakonie hervorgehoben.Um Projekt-und
Program m beauftragte seiner Partnerwerke für die Fragen von
Religion und Entwicklung zu sensibilisieren, hat BFA Instrumente
entwickelt. Sie sind bei BFA erhältlich. Eine Fallstudie zu einem
Programm von mission 21 in Peru findet sich in einem Reader der
Deza.14 BFA unterstützt auch ein Forschungsprogramm des
Ökumenischen Instituts für Andine Theologie (Iseat) in La Paz zum
Thema «Religion und EntwicklungimAndenraum».Die Ergebnisse
werden im Juni an einem Symposium in Bern vorgestellt.

Entwicklungswege ginge? Auch in kirchlicher

eza sind solche managementgläubigen

Bürokratisierungstendenzen
zu beobachten. Sie nehmen in dem Masse

zu, als sich im Zuge der «Professiona-

lisierung» diese Arbeit von Glaubensbezügen

und der Rückbesinnung auf die
Mission, aus der sie entstanden war,
entfernt.

Nun verfügen allerdings Kirchen
und religiöse Institutionen nicht unbedingt

über die besseren Rezepte und
Instrumente für eine gelingende soziale

Entwicklung. Sie waren oft genug beteiligt

an der Ausbildung und Erhaltung
von Strukturen der Macht, haben patri-
archale und koloniale Beziehungen
gestützt und gerechtfertigt. Und ganz
abwegig ist Webers These gewiss nicht,
dass das puritanisch-calvinistische Ethos
einer an Gottes Willen orientierten
rationalen Gestaltung des ganzen Daseins
dem Kapitalismus teilweise den Weg
bereitet habe. Beteiligtsein muss jedoch
nicht bedeuten, dass sich damit der Beitrag

von Religion zu Entwicklung
erschöpfen würde.

Eben weil nicht alles im
Verwertungszusammenhang der ökonomischen

Rationalität Platz finden kann, ist
nach den andern, sperrigen Elementen
religiöser Traditionen zu fragen, die
nicht so leicht eingemeindet und funk-
tionalisiert werden können. Die
«gefahrlichen Erinnerungen» (J.B. Metz)
kämpfender Glaubensgemeinschaften,
vor allem auch jener, die den Virus
biblisch-prophetischen Gerechtigkeitssuche

in sich tragen, nehmen darin einen
besonderen Platz ein. Sie schöpfen aus
einer Geschichte von «Mystik und
Widerstand» (D. Solle) und können, da sie

in Konflikten mit politischen,
wirtschaftlichen oder kulturellen Hegemo-
nialmächten entstanden sind, viel zu
einer Repolitisierung und Dekoloniali-
sierung des Entwicklungsdenkens
beitragen.

Nicht zuletzt enthält diese prophetische

Traditionslinie auch ein religions-

102



kritisches Element, das sich im Widerstand

gegen Götzendienst aller Spielarten

artikuliert. Wichtig ist dieser
religiös inspirierte Ungehorsam nicht nur
im Blick auf den totalitären Marktglauben,

der zu einer «Reichsreligion nach

Art des Imperium Romanum» (C. Amé-
ry) aufgestiegen ist.11 Er ist auch heilsam
für die Suche nach traglahigen
ethischen, wirtschaftlichen und politischen
Auswegen aus der immer deutlicher
sich abzeichnenden Krise des Kapitalismus.

Denn alle «Vorwegnahmen einer
neuen Ökonomie im Dienst des
Lebens»12 müssen sich gegen erneute
Verabsolutierung wappnen.

Religiöse Traditionen enthalten also
zivilisationskritische normative
Elemente, die für die Kritik der westlichen
Entwicklungsvernunft hilfreich sind.
Gerade indem sie ihre Aufgabe erschweren

und zum produktiven
«Entwicklungshemmnis» werden, können sie

richtungsweisend zu humaner Entwicklung

beitragen.
Nicht jede Form von Religiosität

oder Spiritualität allerdings kann dies
leisten. Und kirchliche Missions- und
Entwicklungsarbeit ist zweifellos Teil
des Problems von Entwicklung. Es

kommt daher sehr darauf an, wie sie
sich gesellschaftlich verortet. Es ist kein
Zufall, dass sich befreiungstheologisch
orientierte Konzepte im Kontext von
Diktaturen und antikolonialer oder
sozialer Bewegungen und vor dem
Hintergrund Jahrhunderte währenden
Widerstands indigener Kulturen herausgebildet

haben. Die vom Norden
ausgehenden Arten kirchlicher
Entwicklungsarbeit hingegen sind zu einem guten

Teil aus der Nothilfe der
Nachkriegszeit hervorgegangen. Sie bleiben,
wie Ignatius Swart gezeigt hat, strukturell

«Hilfs»-Werke, auch wenn sie sich
weiter entwickelt haben und mit der
Förderung von gemeinschaftsbasierter
Entwicklung oder Strategien der
nachhaltigen Entwicklung Programme der
«zweiten» und «dritten» Generation

unterstützen. Die Kirchen, fordertSwart,
sollten sich den Ansatz der «vierten
Generation» zu eigen machen, der Strategien

der entwicklungspolitischen Ein-
flussnahme und der Veränderung von
internationalen Strukturen umfasst. Vor
allem aber sollten sie nicht sich selber

zum Zentrum ihrer Aktivitäten
machen, sondern stattdessen mitarbeiten
in den Netzwerken der Basisbewegungen

der sich organisierenden
Zivilgesellschaft. Hier, in den Friedens-,
Umwelt- oder Frauenbewegungen, den

indigenen oder globalisierungskritischen

Bewegungen, ist eine neue, von
horizontalen Beziehungen geprägte
Kultur der Erprobung alternativer
Entwicklungspraxen im Entstehen. Wie das

Weltsozialforum zeigt, ist eine Verzahnung

dieser neuen sozialen Bewegungen

mit Glaubensgemeinschaften, die
aus dem Fundus der religiösen Traditionen

schöpfen, möglich und für beide
Seiten fruchtbar. •

1 A.-M. Holenstein (Hg.): Entwicklung und
Religion, Reader 1: Erfahrungen aus christlich
geprägten Umfeldern. Reader 2: Erfahrungen aus
islamisch geprägten Umfeldern. Bern 2008
(www.deza.admin,eh)
2 Reader 3 (noch unveröffentlicht).
3 M. Weber: Wissenschaft als Beruf (1919), in:
Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre,
Tübingen 1973, S. 604.
4 N. Bolz u.a.: Die Rückkehr der Religion. GDI
Studie 31, Rüschlikon 2008, S. 13.
5 W Benjamin: Kapitalismus als Religion, in:
Gesammelte Schriften, Bd. VI, Frankfurt/M
1985, S. 100.
6 Ebd., S. 101.

7N. Bolz, Die Rückkehr der Religion, S. 20.
8 D. Körten: Getting to the 21st Century, West
Hartford 1990, S. 168.
9 J. B. Metz: Memoria passionis, Freiburg 2006,
S.76.
10 Vgl. E. Bloch: Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt

a.M. 1959, S. 726.
11 C. Amery : Global Exit, München 2002, S. 21.
12 U. Duchrow u.a.: Solidarisch Mensch werden,

Hamburg 2006, S. 419.
14 A. Dietschy: Religion und gesellschaftlicher
Wandel in Peru. In: Reader 1 (s. Anm. 1), S.

i9ff.

Beat Dietschy ist
Zentralsekretär von
Brotfür alle und war
Assistent beim Philo-
5 ophen Ernst Bloch.

Der Theologe und pro
movierte Philosoph
hat mehrere Jahre ah
Berater von Entwick-
l u ngsp rojek te n und ah
Publizist in
Lateinamerika gearbeitet.
(dietschy@bfa-ppp.ch)

Eine erweiterte
Fassung dieses Artikels
mit weiteren Literatur-
hinweisen und Quellen

ist bei der Redak

tion erhältlich.

103


	Religion : Hemmschuh für Entwicklung?

