
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 103 (2009)

Heft: 2

Artikel: Feministische Theologiekritik im Islam, Christentum und Judentum

Autor: Kebir, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8 Während meines Algerienaufenthaltes
zwischen 1977 und 1988 nahm ich an
einer Frauenbewegung teil, die durch
Demonstrationen mehrere Jahre
verhindern konnte, dass das damals
herrschende Einparteiensystem, das unter
wachsendem islamistischem Druck
stand, ein neues, aus der Scharia
entlehntes Familienrecht verabschiedete.
Das 1984 schliesslich doch erlassene
Gesetz verstiess gegen die in der Verfassung

festgeschriebene Gleichberechtigung

der Frau. In der Familie sollte sie

lebenslang von männlichen Vormündern

abhängig und im Erbrecht benachteiligt

sein sowie diskriminierenden
Scheidungsregeln unterliegen. Auch das

Züchtigungsrecht und die Polygamie
blieben erhalten.

Dass der politische Druck nicht nur
aus dem In- sondern auch aus dem Ausland

kam, war daran zu erkennen, dass

viele religiöse Neuerungen nicht aus
lokalen islamischen Quellen kamen,
sondern aus Saudi-Arabien und anderen
Golfstaaten. So war z. B. das Massenbeten

auf öffentlichen Plätzen unbekannt

gewesen. Und auch die 1977 fast
verschwundene Verschleierung von Frauen

war An-fang der achtziger Jahre zurückgekehrt

- aber nicht mit dem lokalen
weissen Tuch, sondern mit dem sich in
der islamistischen Bewegung weltweit
durchsetzenden langen Mantel mit
Kopftuch. Dass der «Hidjab» plötzlich
massiv in der Universität auftauchte,
hing mit Gewalt zusammen. Mehrfach
war Studentinnen in Sommerkleidern
Säure ins Gesicht gespritzt worden.

Wie die meisten Menschen in
islamischen Ländern waren die Frauen, mit
denen ich gegen das neue Familienrecht
protestierte, keine Atheisten. Aber sie

empfanden den zunehmenden
Schleierzwang als Entwürdigung. Denn es

wurde unterstellt, dass sie nicht über ge

nügend sexuelle Selbstkontrolle ver
fügten. Eine Frau sagte: «Wir müssen

uns bemühen, den Koran und die anderen

religiösen Quellen besser zu kennen

Sabine Kebir:

Feministische
Theologiekritik im Islam,
Christentum und
Judentum

Als die Kulturwissenschaftlerin Sabine Kebir begann, sich

mit der Stellung der Frau im Islam zu beschäftigen, fand sie
erstaunlich viel feministisch-muslimische Literatur, die sich
sowohl philologisch als auch argumentativ mit den Quellen
und ihren bisherigen, zumeist durch Männer erfolgten theo

logischen Ausdeutungen befasste. Nachdem sie sich mit
islamischem Feminismus beschäftigt hatte, lernte sie die
textkritischen Bemühungen von christlich- und jüdisch-feministischen

Theologinnen kennen, die den patriarchalen Gott in
Frage stellen.

Ein persönlicher Überblick über die Möglichkeiten der
Entlarvung patriarchaler Überliefreungen in den drei monothe
istischen Religionen mit Schwerpunkt Lslam.

49



als die Islamisten. Nur so können wir
mit ihnen fertig werden.»

Diese Frauen wollen nicht glauben,
dass Allahs Offenbarung unterschiedliche

Rechte und Pflichten für Frauen
und Männer verkünde. Da der Koran
vielen Muslimen noch immer als
wortwörtliche Offenbarung gilt, stellten sie
nicht nur die Tradition der
theologischen Deutungen in Frage, sondern
auch dieses Dogma. Tatsächlich weist
gerade ein die Frauen betreffendes Detail

des Koran auf die Historizität des

Textes. Dass sich Mohamed zunächst

nur an Männer, in späteren Suren an
beide Geschlechter wendet, beruht
gemäss der Überlieferung aufeiner
Intervention Um Seimas, einer Prophetengattin.

Koranauslegung aus Frauensicht
Die Ägypterin Nawal El-Saadawi, die in
der Nasser-Zeit ein nationales
Gesundheitsamtleitete, das die Genitalverstümmelung

von Mädchen bekämpfte,
betont, dass der Islam der Frauen und der
einfachen Menschen weniger von der
Kenntnis der heiligen Schriften und
ihrer theologischen Interpretation
bestimmt war als der der Männer, denn sie

konnten nicht lesen. Das hinderte sie

nicht, den elementaren Sinn der
Offenbarung zu verstehen. «Meine
Grossmutter erzählte mir, Gott sei Gerechtigkeit.

Und genau das bedeutet Religion
für mich. Religion ist kein Buch.» 1

Ungeachtet davon, dass die meisten
Muslime auch heute den integralen Koran

kaum lesen, geschweige denn
verstehen, geniesst er höchstes Prestige.
Deshalb halten viele Frauenrechtlerinnen

einen inhaltlichen Kampf um
die religiösen Texte für notwendig. Das
universalistische Prinzip der «Gerechtigkeit»

und der «Menschlichkeit» gelte
oft als westlicher Import. Es müsse auch
in der eigenen Kultur und der eigenen
Religion freigelegt und aktualisiert
werden. Die marokkanische Soziologin
Zinab Miadi betonte, dass das im Koran

häufig verwendete Wort «ennas» in
islamischer Auslegung, aber auch in
europäischen Übersetzungen mit «Mann»
gleichgesetzt würde, in Wirklichkeit
jedoch «menschliches Wesen» bedeute.

Miadi und die Ägypterin Samia
Osman beschäftigten sich mit der patriar-
chalen Deutung einer der vielen
grammatisch mehrdeutigen Koranpassagen:
«Die Männer sind die Verantwortlichen
über die Frauen, weil Allah die einen vor
den andere ausgezeichnet hat und weil
sie von ihrem Vermögen hingeben.»
(Sure 4,34). Nach Osman wird dieser
Vers so gelesen, als hiesse es <weil Gott
die Männer vor den Frauen ausgezeichnet

hat>. Tatsächlich steht aber nur ganz
allgemein, dass Er <einige von ihnen vor
den anderen ausgezeichnet hat>, wobei
keineswegs eindeutig ist, wer die einen
und die anderen sind.»2 Nach Miadis
Überzeugung spricht der Vers nicht
davon, dass Gott die Männer gegenüber
den Frauen, sondern einige Männer
gegenüber anderen Männern ausgezeichnet

habe. Man müsse folgendermassen
lesen: «Die Männer übernehmen die
[materielle - S. K] Verantwortung für
die Frauen gemäss den Gaben, mit
denen Gott sie vor den anderen (Männern)

bevorzugt hat und aufGrund dessen,

dass sie (zugunsten der Frauen) ihr
Vermögen ausgeben.»3 Da der Koran
die Frauen davon befreit, ihr Vermögen
zum Unterhalt der Familie einzusetzen,
offenbart diese Lesart keine Herabsetzung,

sondern spiegelt nur die damals

sozialbiologischpraktizierte
Geschlechterdifferenz. Die eigentliche Aussage ist,
dass Männer verpflichtet wurden, ihre
Frauen gemäss ihrer Vermögenslage zu
versorgen, die - je nach Gottes Gunst -
unterschiedlich war.

Gegensätzliche Hadithe
Ein reiches Instrumentarium, das noch
heute zur Unterdrückung der
muslimischen Frauen dient, sind die Hadithe

- tausende in den ersten zwei Jahrhunderten

des Islam gesammelte Zeugnisse

50



über Aussagen des Propheten. Die
marokkanische Soziologin Fatema Mernis-
si erinnerte sich, wie sie im Religionsunterricht

von einem Hadith erschreckt
wurde, wonach «der Hund, der Esel und
die Frau das Gebet unterbrechen, wenn
sie vor dem Gläubigen vorbeigehen,
denn sie stellen sich zwischen ihn und
die Quibla [Gebetsrichtung -S. K.].» Sie

fragte sich: «Warum soll der Prophet ein
Hadith gesagt haben, das mir wehtut?»

Mernissis Hauptwerk «Der politische
Harem» bietet eine historisch-kritische
Sicht auf Koranpassagen und Hadithe
über Frauen. Es hebt die meist
verschwiegene Tatsache hervor, dass die
alten Hadithsammlungen gerade zu
Frauenthemen gegensätzliche Überlieferungen

enthalten, bis heute aber vor allem
die frauenfeidlichen Hadithe bekannt
gemacht werden. Dabei hatten die
Sammler versucht Glaubwürdigkeit
herzustellen, indem sie Für und Wider der
Quellen prüften und durch die Präsentierung

gegensätzlicher Hadithe den
Zweifel zum Prinzip erhoben.4 Als
Urheber des Hadith, der Frauen und Tiere
gleichermassen zu Störfaktoren des

männlichen Gebets macht, gilt Abu Hu-
reira, ein zum Islam übergetretener,
befreiter Sklave, der in Mohameds Haus
arbeitete und oft in Konflikt mit dessen

Gattinnen geriet. Als Aischa von dem
Hadith erfuhr, soll sie gesagt haben: «Ihr
vergleicht uns nun mit Eseln und Hunden.

Allmächtiger Gott, ich habe den
Propheten gesehen, wie er sein Gebet
verrichtete, und ich lag auf dem Bett
zwischen ihm und der Quibla. Um ihn
nicht abzulenken, versuchte ich, mich
nicht zu bewegen...»

AufAbu Hureira gehen auch Hadithe
zurück, in denen Geschlechtsverkehr
und Menstruation als eine von der Frau
ausgehende Quelle der Beschmutzung
der Männer gelten, die ebenfalls das

Gebet ungültig machen. Manche
Moscheen verweigern Frauen den Zutritt,
weil nicht auszuschliessen ist, dass sie

gerade menstruieren. Auch dazu fand

Mernissi Gegenhadithe der Proheten-

gattinnen. Um Maimuna sagte: «Zuweilen

rezitierte der Prophet den Koran,
wobei er den Kopf auf das Knie von
einer von uns Frauen gelegt hatte, die ihre
Regel hatte. Es geschah auch, dass eine
von uns seinen Gebetsteppich in die
Moschee trug und ihn ausbreitete, während

sie ihre Regel hatte.»5

Die Überlieferung der Hadithe war
stets mit dem Streit um ihre
Authentizitätverbunden. Angesichts des hohen
Alters der Sammlungen erübrigt er sich
eigentlich. Mernissi hat Recht, gerade in
der Gegensätzlichkeit der Hadithe eine
Hinweis darauf zu sehen, dass die
islamische Frühgemeinde um die
betreffenden Fragen stritt und dass erst spätere

Theologie die Wahrheit der
Offenbarung allein bei Abu Hureira
ortete. Der heutige Kampf um
Gleichberechtigung kann den Streit wieder
aufnehmen.

In anderen Teilen des Buchs setzt sich
Mernissi mit Koranpassagen auseinander,

die unzweideutig eine Benachteili- Bild: Archiv Baer.

51



gug der Frauen beinhalten wie die dem
Mann zugesicherte Erlaubnis, die Frau
zu züchtigen. Sie zitiert dazu Hadithe,
nach denen sich Mohamed dieser
Erlaubnis lange widersetzt hat, und dass er
sie schliesslich nur gab, weil ihm sonst
viele Männer die Gefolgschaft verweigert

hätten. Auch hier ist die Frage der
Authentitizät zweitrangig. Allein die
Existenz des alten Hadith zeigt, dass es

als unsicher galt, ob das Züchtigungsrecht

von Gott gewollt ist. Mernissi ist
überzeugt, dass es Mohameds
politisches Ziel gewesen war gemäss der

Offenbarung (die Benachteiligung der
Frauen und die Sklaverei zu beseitigen.)

Frauen auf der Kanzel
Meiner damaligen Wahrnehmung
entsprechend ging es beim Kampf um
Gleichberechtigung im Christen- und
Judentum eher um die Frage, ob Frauen

liturgische Ämter in Kirchen und
Synagogen ausüben dürften. Uta Ranke-
Heinemann kosteten ihre mutigen
Betrachtungen von Tabuthemen wie der
Jungfrauengeburt ihren theologischen
Lehrstuhl. Erstnachdem ich mich schon
mit islamischem Feminismus beschäftigt

hatte, lernte ich die textkritischen
Bemühungen von Dorothée Solle, Luise
Schottroff und Elisabeth Schüssler-Fi-

orenza kennen, die den patriarchalen
Gott unter anderem dadurch in Frage
stellten, indem sie philologische Nachweise

von weiblichen Gottesnamen im
AT fanden. Sie setzten eine feministische

Methodik der Textkritik durch,
die schliesslich die Neuübersetzung der
Bibel in gerechte Sprache ermöglichte.
Wertvoll sind auch die Arbeiten der
französischen Soziologin Elisabeth
Badinter über die dem patriarchalen
Gott des Nahen Ostens vorangehenden
weiblichen Fruchtbarkeitsgöttinnen.

Als ich 1996 an der Goethe-Universität

in Frankfurt ein Seminar über
«Geschlechterdifferenz in Bibel und Koran»
ankündigte, bekam ich einige Woche

zuvor von einer Frankfurter Beratungs¬

stelle für Gestaltungvon Gottesdiensten
das Buch «Frauen in der Bibel»
geschickt. Es enthielt wertvolle Hinweise
auf patriarchale Darstellungen von
Frauen in der Bibel, auf die mich zuvor
noch keine Literatur aufmerksam
gemacht hatte, darunter Frauen als Opfer
von Gewalt wie «die vom Bruder
vergewaltigte Tamar, Jiftachs Tochter, dievom
Vater geopfert wird; die der
Massenvergewaltigung preisgegebene Nebenfrau
in Richter 19; die vergewaltigte Dina, 1.

Mose 34; der Feuertod der ersten Frau
des Simson, Richter14-15,6.» DerHauptteil

des Buches enthielt Anregungen für
kleine «Bibliodramen», das heisst für
Stegreifspiele, in denen Frauen feministisch

relevante Bibelszenen nachspielen

und neue Sinngebungen entwickeln
konnten. Mehr noch als die von mir ge-
plan-ten theoretischen Texte brachte
mich dieses Buch aufdie Idee, dass Themen

wie «Gewalt gegen Frauen»
mitnichten nur in die theologiegeschichtliche

Problematik des Islam gestellt
werden dürfen.

Bei Wiederholungen des Seminars
konnten auch jüdisch-feministische Re-

ligionskritikerinnen wie Ruth Westhei-

mer, Rachel Heuberger oder Marion
Kaplan einbezogen werden. Eine
unschätzbare Bereicherung war die 1930

von Regina Jonas geschriebene Arbeit
«Kann die Frau das rabbinische Amt
bekleiden?». Jonas war 1935 in Berlin als

erste Rabbinerin der Welt ordiniert
worden. 1942 wurde sie in Theresi-
enstadt ermordet. Nach dem Krieg
erinnerte sich kaum jemand an sie. 1995
wurde in den jüdischen Räumlichkeiten
an der Oranienburger Strasse ihr Vorlass

gefunden, der auch ihre epochale Schrift
enthielt. Sie weist auf Frauen hin, die in
der jüdischen Geschichte eine hervorragende

Rolle gespielt haben. In «Megilla»
14 a im babylonischen Talmud heisst es:

«Die Rabban lehrten: Achtundvierzig
Propheten und sieben Prophetinnen
predigten Jisrael... - Wer sind diese
sieben Prophetinnen? - Sarah, Miriam,



Deborah, Hannah, Abigail, Hulda und
Esther.» 2.Kön.22.14frpreist die prophetische

Arbeit Huldas. Das Kapitel 4,4 im
Buch der Richter lobt «besonderen Mut
und ausgezeichnete Tatkraft und Klugheit»,

durch die sich die «die politische
Heldin Deborah aus der Reihe ihrer
Zeitgenossen» hervorgehoben habe.
Auch erwähnt Jonas immer wieder die

einzige jüdische Königin Salome-Alexandra,

in deren Regierungszeit (67-76
v.u.Z.) Palästina Frieden und Prosperität
erlebte. Jonas zeigte, dass selbst die
orthodoxen Quellen Frauen immer wieder
Mündigkeit und Verantwortung
bescheinigten sowie vor allem die Fähigkeit

zu lernen und auch zu lehren. Dass
die Thora Deborahs Richteramt bestätigte,

das spätere Judentum den Frauen
dieses Amtverweigerte, ist für Jonas
Zeichen der Geschichtlichkeit der
theologischen Entwicklung. Um historisch
gewachsene Tabus zu brechen, scheute sie
sich nicht, auch aufdas Alltagsleben
ihrer Zeit zu verweisen, in dem Jüdinnen
längst als Juristinnen und Lehrerinnen
tätig waren. Weshalb dann nicht auch in
der Synagoge?

Jonas beklagte, dass die Weigerung
des Rabbinats, Frauen zu ordinieren,
schon lange nicht mehr mit dem Argument

der Unfähigkeitbegründet wurde,
sondern damit, dass in der Synagoge
unschickliche Situationen zwischen den
Geschlechter entstehen könnten. Sie

entgegnete, dass sich das Geschlechterverhältnis

geändert habe und die Begegnung

von Männern und Frauen in der
Öffentlichkeit normalerweise nicht mehr
zu unschicklichem Benehmen führe.
Die alten Verbote könnten keine ewige
Gültigkeit beanspruchen. Frauenfeindlichen

Behauptungen im Talmud
entgegnete sie, dass Männer auch nicht
immer zum Wohle des Judentums
beigetragen hätten. Auch König David habe

manche Sünde begangen.
Eine Rabbinerin sollte ihrer Vorstellung

nach eine deutliche weibliche Identität

haben: «Gar manche Dinge, die der

Mann auf der Kanzel und sonst bei der
Jugend nicht sagen kann, kann sie. Ihre
Erfahrungen, psychologische Beobachtungen

sind wesentlich andere als die
des Mannes, daher auch die Art eine
andere.» Weil sie die traditionelle Rolle der
Ehefrau nicht in Frage stellen wollte,
meinte sie zunächst, dass eine Rabbinerin

unverheiratet bleiben solle. Frauen
sollten die Wahl haben zwischen Ehe
und Beruf. Aber «weibliche Tugenden
wie Mitgefühl, Takt und Opfersinn»
sollten nicht länger nur den Familien
zugute kommen, sondern auch «für
verantwortungsvolle gesellschaftliche
Aufgaben im Dienste einer besseren
Menschheit» wirken. In ihren letzten,
von der drohenden Deportation
überschatteten Lebensjahren änderte sie ihre

Meinung. Sie war mit einem Rabbiner
aus Hamburg liiert und strebte auch
eine Eheschliessung an.

Mittlerweile gibt es nicht nur Pfarrerinnen

und Rabinerinnen. Souad Saleh,

ägyptische Professorin für islamisches
Recht, gilt als erster weiblicher Mufti. Sie
beantwortet in religiösen Satellitenprogrammen

live Anfragen aus der ganzen
Welt.6

Die feministische Theologiekritik der
drei mosaischen Religionen hat mittlerweile

viele Erkenntnisse gewonnen, die
der allgemeinen Befriedung und der
Emanzipation zugute kommen könnten.

•

'Nawal El-Saadawi: Der doppelte Standard.
In: Menschenbilder, Menschenrechte. Islam
und Okzident, hg. v. S. Batzli u.a., Zürich 1994,
S. 104.
2 Samia Osman: Die Stellung der Frau im
Islam und im Okzident, ebenda, S. 55.
3 Zineb Miadi: Gleiche Rechte für Mann und
Frau im Koran, ebenda, S. 93 - 99.
4 Fatema Mernissi: Der politische Harem.
Mohamed und die Frauen, Freiburg i.B. 1992,
S. 61.
5 Ebenda, S. 102.
6 Charlotte Wiedemann: «Ihr wisst nichts über
uns!» Meine Reisen durch einen unbekannten
Islam, Freiburg/Basel/Wien 2008, S. 173.

Die Kultur- und
Politikwissenschaft-
lenn Sabine Kebir
(1949) lebt in Berlin.
Sie hat belletristische
We rke, Ki n de rbuche r,

Sachbücher sowie
Artikel zu Gramsci
und Brecht und über
den Islam publiziert.
Von 1977 bis 19SS

lebte sie in Algerien.
(www.sabine-Kebir.
de., s.kebir@web.de)

53


	Feministische Theologiekritik im Islam, Christentum und Judentum

