
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 12

Artikel: Ein Dorf in Südpolen stellt sich seiner Geschichte

Autor: Noser, Alma / Gallati, Laura

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alma Noser und Laura Gallati

Ein Dorf in Südpolen
stellt sich seiner
Geschichte

8 Nach mehr als 60 Jahren kamen sie
zurück, um den Ort zu besuchen, in dem
ihre ermordeten Eltern und Grosseltern
gewohnt hatten. Sie wollten sich ihrer
Toten erinnern im jüdischen Friedhof
hoch über dem DorfRymanów und den

Weg über die Felder zum Bahnhof
Wróblik gehen, der für ihre Angehörigen

der letzte Weg sein sollte.
Eingeladen zu den Erinnerungstagen

waren Überlebende der zweiten und
dritten Generation der in alle Erdteile
zerstreuten einstmaligen jüdischen
Gemeinde, nichtjüdische Ausgewanderte
und die Bevölkerung des ehemaligen
jüdischen «shtetl», in dem in Zeiten der

Prosperität bis zur Hälfte jüdische
Familien wohnten. Die Einladenden waren

in Polen wohnende Nachkommen
Rymanower Familien, die sich unter
dem Namen «Spotkanie Rymanów»
(Begegnung Rymanów) zusammengeschlossen

hatten. Es sind Lehrerinnen,
Juristen, Historiker, die meisten mit der
für diese Gegend typischen Ungeklärtheit

der familiären Wurzeln. Nach
jahrelangen Recherchen beschlossen sie,

Erinnerungstage an die verschwundene

jüdische Gemeinde zu organisieren. Sie

sagten in der Einladung: «Wir stellten
fest, dass sich niemand der jüdischen
Bevölkerung erinnert. Wir begannen,
den zerstörten jüdischen Friedhof wie-

Im ehemaligen galizischen «shtetl» Rymanów wurde in den
Jahren 1939 bis 1945 die gesamte jüdische Bevölkerung
vertrieben oder in den Tod geschickt und ihre Kultur vernichtet.
Die jüdische Geschichte von Rymanów ist heute nur noch
abzulesen am alten Friedhofaufdem Hügel und an der im
Wiederaufbau begriffenen Synagoge; jüdische Menschen gibt es in
Rymanów keine mehr. Im August 2008 aber kehrten einige
aus dem Exilfür einen Besuch zurück.

Die Schwestern Alma Noser und Laura Gallati begaben
sich ebenfalls in Rymanów aufSpurensuche nach ihren
jüdischen Vorfahren. Sie berichten von einer eindrücklichen
Erinnerungsfeier und zeigen, dass es im konservativ-katholischen
Polen auch Kräfte gibt, die zu Hoffnung Anlass geben.

361



Bild Seite 360:
Einwohnerinnen anläss-
lich der Erinnerungstage

in Rymanov.

Gemeinsame Feier
des Rabbi und des

katholischen Pfarrers
aufdem jüdischen
Friedhofvon Rymanów,

Polen, August
2008. (Fotos Jutta
Vogel, Luzern)

der in Stand zu stellen und
Erinnerungstage an die Liquidierung des Ghettos

am 12. und 13. August 1942 zu planen.
Diese <Remembrance Days> haben das

Ziel, eine Begegnung der Kulturen und
Religionen zu ermöglichen und das

gemeinsame kulturell-historische Erbe
wieder zu beleben. Wir möchten in
Rymanów einen neuen Geist schaffen, ohne

Intoleranz und Antisemitismus.»

Die verbotene Fotografie
Auf dem Hauptplatz von Rymanów,
dem Rynek, machten Plakate auf die
erstmals durchgeführten Erinnerungstage

aufmerksam. Zu sehen ist ein se-

piafarbenenes Foto. Datiert vom 12.

August 1942 und von oben aufgenommen,
zeigt es Menschengruppen, die ratlos
auf dem Platz herumstehen oder
zusammengekauert aufBündeln und Koffern

sitzen. Das Foto wurde von einem
damals zwölf]ährigen Jungen geknipst,
obschon das Fotografieren von den Be-
setzern streng verboten war. Niemand
hätte sehen dürfen, was das Foto sehen
macht: die Eliminierung der jüdischen
Bewohner und Bewohnerinnen. Sie

sitzen in der Sommerhitze des August-Tages,

aber eingehüllt in dicken Mänteln
und Decken, mit Mützen und Kopftüchern,

denn sie durften ausser dem, was
sie aufdem Leibe trugen, nur ein Bündel
mit dem Nötigsten mitnehmen, das sie
innerhalb von zehn Minuten
zusammenraffen müssten. Man liess sie dann
über zwölf Stunden auf dem Dorfplatz
warten, bevor sie selektiert wurden.
Arbeitsfähige Männer wurden ins Arbeitslager

Plaszów bei Krakau transportiert
- und wer Glück hatte, kam dort auf
Schindlers Liste und war gerettet -, hun-
dertfünzig bis zweihundert Kinder und
Alte wurden im nahen Wald erschossen,
die übriggebliebenen, zwischen
fünfhundert und achthundert Menschen,
von der Wehrmachtaufden Fussmarsch

zur fünfKilometer entfernten Bahnstation

Wróblik getrieben und ins
Vernichtungslager Belzec in Ostpolen transportiert.

Die Gedächtnisorte von Rymanów
Der jüdische Friedhof bot noch vor
einem Jahr, bei unserem ersten Besuch,
ein Bild der Vernachlässigung und der
Verwüstung. Grabsteine waren, wie
vielerorts in Polen, für den Strassenbau
missbraucht worden, und es waren die
Juden selbst, die von den Deutschen mit
vorgehaltener Pistole zu dieser Arbeit
gezwungen worden - den Rest haben

später Polen besorgt. Unter dem Druck
von Exiljuden aus den USA und als
Zeichen des seit ein paar Jahren in der
Gemeinde Fuss fassenden Wiedergutma-

362



chungsgedankens wurden die Grabsteine

zum Friedhof zurückgebracht.
Die Gruppe «Spotkanie Rymanów» hat
inzwischen in gemeinsamer Aktion das

wuchernde Unkraut geschnitten und
die im Boden versunkenen Grabsteine
wieder sichtbar gemacht.

Jetzt, 66 Jahre nach der Vertreibung
und Vernichtung der jüdischen
Bevölkerung, konnte der aus den USA angereiste

Rabbi Menachem Reich endlich
die Totengebete für die Ermordeten
sprechen. An seiner Seite, das jüdische
Käppchen auf den weissen Haaren,
betete auch der katholische Pfarrer des

Ortes, Mieczyslaw Szostak. Er befasst
sich seit vielen Jahren mit der jüdischen
Geschichte und hat die Gläubigen von
der Kanzel aus eingeladen, an den

Erinnerungstagen teilzunehmen. «We call
him JEW - wir nennen ihn Jude, er ist
einer von uns», sagt die aus der Wüste

Negev angereiste Malka Shachem Do-
ron, Journalistin, Poetin und Politakti-
vistin, die bei der Gedenkveranstaltung
auf dem Rynek die israelische Landeshymne

auf ihrer Viola spielt, ganz ohne
Pathos und ohne Sentimentalität.

Unvergesslich der endlos scheinende
Gedenkmarsch über die Felder zum
BahnhofWróblik, vor uns Mendel Chu-
lev, 79, der damals, mit 13 Jahren, von
den Nazis über den Fluss San in den
Machtbereich der russischen Armee
gejagt wurde, nach Jahren der Gefangenschaft

in sibirischen Lagern und nach
weiteren Jahren des Umherirrens und
noch mehr Lageraufenthalten in die
USA emigrierte, neben uns seine Töchter

und Enkel aus Israel und den USA;
vor uns Malka Doron, mit schmerzenden

Füssen - «aber es muss sein,
meine Grossmutter hinkte stärker als

ich und musste trotzdem den ganzen
Weg zu Fuss gehen, und sie wusste, was
auf sie wartete» - und inmitten der
angereisten Gäste aus den USA und Israel
der Dorfpfarrer und der Bürgermeister
von Rymanów. Überall warteten am
Strassenrand, neugierig und etwas ver¬

legen, die Bewohnerinnen der Häuser,
in denen früher vielleicht jüdische
Familien gewohnt hatten. Sie standen in
Gruppen unter den Bäumen, die
vielleicht damals den Abtransportder
Menschen mit erlebt hatten. Im Bahnhofder
Nachbargemeinde Wróblik warteten
grosse Gruppen von Männern, Frauen
und Kindern aufdem Bahnsteig, wo ein
historischer Güterwagen als Mahnmal
des Schreckens hingestellt worden war.
In solchen fensterlosen Wagen wurden
nach zwei langen Tagen und Nächten
des Wartens, in denen bereits viele vor
Durst und Erschöpfung starben, die
letzten jüdischen Einwohnerinnen von
Rymanów ins Vernichtungslager Belzec

in Ostpolen transportiert, wo sie sofort
ins Gas geschickt wurden. Und hier
hörten wir wieder den vibratolosen Ton
der Viola von Malka Doron.

Der latente Antisemitismus: Realität
oder Unterstellung?
Bei der öffentlichen Führung durch die
wieder in Stand gesetzten Synagoge aus
dem 16. Jahrhundert nahmen viele der
heutigen Bewohnerinnen von Rymanów

teil, ebenso beim ökumenischen
Gedenkgottesdienst auf dem jüdischen
Friedhof, beim offiziellen Akt auf dem
Rynek, bei den Vorführungen
historischer Filme und Fotos und beim
Abendkonzert. Noch vor einigen Jahren

wäre es undenkbar gewesen, dass

die Dorfbevölkerung mit ihrer Präsenz
und Anteilnahme zu verstehen gegeben
hätte, dass es da auch um ihre Geschichte

ging.

Alma Noser war
jahrelangfür
Entwicklungspolitik und

Projekte in Guatemala
und Mexiko tätig ist
heute Zentralamerika-
Koordinatorinfür
Amnesty International
(anoser@tic.ch).

Laura Gallati ist
Pianistin und Komponistin,

lebt in Berlin,
publiziert regelmässig

zu Fragen zeitgenössischer

Musik und den

damit verbundenen

pò litisch-kuIturellen
Phänomenen (laura,
galla ti@snafu.de).

Die Fotografin Jutta
Vogel hat mehrmals
im Auftrag verschiedener

Entwicklungsorganisationen

und
Medien Ost und Südosteuropa

bereist (vogel.
kuhn@bluewin.ch).

363



Noch immer ist es in Polen vielerorts
heikel, als Aussenstehende das Thema
des latenten Antisemitismus, der
Mittäterschaft oder das Wegsehen der
polnischen Bevölkerung bei der Verfolgung

undderVernichtung derjüdischen
Bevölkerung anzusprechen. Polen war
zwar eine der grössten Opfernationen
des Nationalsozialismus. Dies hinderte
während der deutschen Besetzung viele
Polen aber nicht daran, ihre eigene
missliche Lage aufzubessern, indem sie
sich ungefragt Häuser und Wertgegenstände

aneigneten. Auch das Phänomen

Nachbemerkung:
Für uns als Gäste und Autorinnen warder Besuch in Rymanóweine
Wiederaufnahme von Fäden zum Heimatort unseres Vaters,die vor
einem Jahr geknüpft wurden. Zu ihnen gesellten sich jedoch viele
neue, unerwartete und unerwartet vielfältige: wir haben in Rymanów

Freunde und Freundinnen gefunden, mit denen wir mehr als
Visitenkarten austauschten. Und dasWichtigste:auch wir konnten
die in unserm Gepäck mittransportierten (Vor)-Urteile über einen
quasi immanent polnischen Antisemitismus revidieren.

Wir haben zudem in Gesprächen mit Bewohnerinnen im zu
Rymanów gehörenden Weiler Posada Górna das Haus gefunden,
wo unsere Urgrossmutter wohnte, während wir - wie vor einem
Jahr - nur verwischte Spuren unseres Grossvaters fanden, der vor
hundert Jahren über die Karpathen nach Ungarn migrierte, dort
seine Frau kennen lernte und mit ihr über Wien und die Schweiz
nach Frankreich auswanderte, dann vom Ersten Weltkrieg nach
Korsika und nach Neapel gespült wurde,wo er viele Ja h re lebte und
starb.

Nichtßnden als Chance? Diegalizische Auslegung von der Vergeblichkeit

allen menschlichen Tuns? Warum nicht?

des «szmalcownik» (<szmalo bedeutet
in der polnisch-jüdischen Ganovensprache

<Geld>) istbekannt. Der
«szmalcownik» ist einer der nicht wenigen
Polen, die im Zweiten Weltkrieg aus der

Erpressung und Denunzierung
versteckter Juden ein lukratives Geschäft

gemacht hatten. «Man wird kein besserer

Mensch, wenn es einem schlecht
geht», sagt die Schriftstellerin und
Auschwitz-Überlebende Ruth Klüger.

Der Antisemitismus hat in Polen tiefe,

bis ins Mittelalter reichende Wurzeln.
Heute wird er vor allem geschürt von
reaktionären Kreisen der katholischen
Kirche - allen voran der sehr populäre
Sender «Radio Maryja».

Aber heute gibt es Gegenkräfte, nicht
nur in Rymanów. Zwar bestätigen der
katholische Pfarrer und der Bürgermeister,

dass es noch immer latent vorhandene

antijüdische Ressentiments gäbe.
Beide bestehen jedoch darauf, dass diese

am Abflauen seien und dass das
Interesse an jüdischer Geschichte und Kultur

gestiegen sei. Dazu trage die bessere

Bildung und Information bei. Im Wissen

darum kämpft Pfarrer Mieczyslaw
Szostak seit Jahren gegen Geschichts-
vergessenheit. Die kulturell verwebte
Vielfalt des galizischen Grenzgebietes
durch polnische, ukrainische, ungarische,

slowakische, armenische und vor
allem die Jahrhunderte dauernde
jüdische Präsenz sei der eigentliche Reichtum

in der Geschichte von Rymanów.
Wie verliessen Rymanów mit der

Hoffnung, dass das kollektive Gedächtnis

sich der über Jahrhunderte gelebten
Multikulturalität erinnert und dass es,

zusammen mit dem spürbar verbesserten

Lebensstandard und der
gesellschaftlichen Öffnung hin zum neuen
Europa, als Gegenmittel gegen
Fremdenfeindlichkeit wirken wird. •

Der Artikel ist ein leicht veränderter
Nachdruck aus dem taz-Magazin, 10/08.

364


	Ein Dorf in Südpolen stellt sich seiner Geschichte

