
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 12

Artikel: Indonesien : Muslime für Religionsfreiheit

Autor: Dähler, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Dähler

Indonesien: Muslime
für Religionsfreiheit

Die Angst vor dem Machtzuwachs desfundamentalistischen
Islams wird auch hierzulande gern geschürt. Bestes Beispiel ist
die Minarettinitiative, die die Minarette aufder Basis solcher
Ängste in der Schweiz verbieten möchte. Gegner einer solchen

Polarisierung und Befürworter eines offenen Dialogs zwischen
den Religionen weisen dagegen gern aufdie Notwendigkeit
hin, diefortschrittlichen Kräfte innerhalb des Islams zu stärken.

Doch wie sieht es damit in den islamischen Ländern aus?

Franz Dähler versucht diese Fragefür Indonesien zu klären.
Ein Land, das mit seinen 664 Ethnien ein Laboratorium für
den Pluralismus in der ganzen Welt werden könnte.

8 Nach meiner Vorlesung an der
muslimischen Universität UIN von Jakarta
vom 23. September 2006 bat mich eine

Gruppe muslimischer Intellektueller
um ein Interview über Säkularisierung,
LiberalismusundPluralismus. Ich dachte,

es handle sich nur um ein
Gelegenheitsinterview, aber inzwischen hat das

Institut für Studium von Religion und
Philosophie (Lsaf) in Jakarta mit 43
andern Autoren Gespräche geführt, die

nun in einer grossen Dokumentation
unter dem Titel «Die Religionsfreiheit
verteidigen» vorliegen. 33 muslimische
und 10 christliche Autoren äussern sich
darin zu dieser heute in Indonesien
brennenden Thematik. Die Publikation
ist erstaunlich. Noch nie fand ich eine
Dokumentation mit einem so breiten
Spektrum von prominenten Muslimen,
wie etwa der Rektoren der führenden
muslimischen Universitäten in Jakarta
und Yogyakarta, Professoren an staatlichen

und muslimischen Hochschulen,
erstrangigen Politikern wie Abdurrahman

Wahid, Staatspräsident 1999 bis
2001), Amien Rais, Expräsident der

grossen Partei PAN, Ahmad Syafii Maa-
rif, 2000-2004 Präsident der zweit-
grössten muslimischen Volksorganisation

Muhammadiyah, Said Aquil Siraj,
Präsident der grössten muslimischen
Volkorganisation NU etc. Einmütig setzen

sie sich für die Religionsfreiheit, für
Säkularisierung und religiösen Pluralismus

ein. Warum so entschieden?

Fortschreitende Islamisierung
Den Hintergrund bildet ein
politischkultureller Prozess, der - wie weltweit
insgesamt - die islamische Macht
ausweiten will. Die 200 Millionen indonesischer

Muslime (etwa 85% der Bevölkerung)

übertreffen an Zahl alle Muslime
der arabischen Länder. Einige
Bewegungen streben bewusst nach der
Vormacht im Staat, so dass die Scharia, das

Islamgesetz, schrittweise zum Staatsge-
setz erhoben wird. Schrittweise: Seit
dem Sturz von Präsident Suharto 1998

356



wurden Scharia-Bestimmungen in die

Gesetzgebungen der Provinzen Aceh,
Westsumatra, Westjava, Tangerang, De-
pok, Sudsulawesi und Südtkalimantan
eingeführt, weitere sollen folgen. Sie

bedingt die Einführung von Kleidervorschriften

(vor allem für die Frauen, die
mehr der arabischen als der lokalen
indonesischen Kultur entsprechen), in der
Scharia vorgesehene Strafen für Vergehen

wie Diebstahl, sexueller Verkehr vor
der Ehe, Ehebruch. In Aceh wird sogar
die Auspeitschung praktiziert.

Infolge muslimischer Attacken wurden

von 2004 bis 2007 110 Kirchen
geschlossen oder zerstört. Dahinter steht

rität. MUI und FPI gehen auch intolerant

gegen andere muslimische
Richtungen vor. Der liberale Denker Ulil
Abshar Abdalla wurde verurteilt, die
sich zum Islam bekennende Bewegung
Ahmadiyah (auch Ahmadiyya genannt)
geächtet. Ahmadiyah anerkennt den Koran

als göttliche Offenbarung und
Muhammad als Propheten, verehrt aber
auch ihren Gründer Mirza Ghulam
Ahmad (1839-1908) als Propheten, der in
die moderne Zeit hineinspreche. Mehrere

Moscheen der Ahmadiyah wurden
zerstört, viele ihrer Anhänger verfolgt.

Die Zentralregierung unter Susilo

Bambang Yudhoyono verhält sich ge-

die FPI (islamische Verteidigungsfront),
die der radikalen Wahabi-Richtung von
Saudi-Arabien nahesteht. Der «islamische

Rat der Rechtsgelehrten» (MUI)
grenzt sich scharf von anderen Religionen

ab, so dass er sogar durch eine
«fatwa» verbot, an Weihnachtsfeiern
teilzunehmen und Christen zu ihren Festen

zu beglückwünschen. Er verurteilt die
Säkularisierung, den Pluralismus, der
zur Vermischung mit anderen Religionen

(Synkretismus) und zum
Relativismus führe. Der MUI istvom Staat
anerkannt, geniesst daher offizielle Auto-

genüber diesen Druckversuchen islamischer

Fundis passiv und ängstlich. Sie

fürchtet um ihre Macht, da die sie
stützende, grösste Partei Golkar von
radikalen Muslimen infiltriert ist. Ahmadiyah

wurde zwarbisheutenichtaufgelöst,
aber ihre Tätigkeit sehr eingeschränkt.
Alle diese Fakten, nicht zuletzt auch die
Kleidervorschriften (1980 gab es noch
kaum Kopftücher, heute bestimmen sie

in vielen Regionen das Erscheinungsbild
der Frauen), erwecken den

Eindruck einer weit fortgeschrittenen Isla-

misierung.

Franz Dähler (rechts

unten), Budhy Muna-
war-Rachman, leitender

Herausgeber
(Mitte), und weitere

Teammitglieder (Bild:
Franz Dähler)

357



Ja zur Säkularisierung
Nun zurück zur Dokumentation des

LSAF, die dieser Art von Islamisierung
widerspricht. Gemeinsam ist allen
Autoren, dass sie die Säkularisierung, eine
massvolle Trennung von Staat und
Religion befürworten. Als Vorbilder werden

die Türkei und demokratische Länder

des Westens angeführt, mit Vorliebe
Kanada. Damit widersetzen sie sich
dem MUI, der mit vielen Muslimen im
säkularen Staatdie Wurzel aller Übel, eine

Verleugnung Gottes erkennt.
Begründet wird die Säkularisierung

im Namen der Religionsfreiheit. Ein
Staat, in dem eine einzige Religion die
Gesellschaft normiere, setze die Anhänger

anderer Religionen unter Druck,
und die Mitglieder der einzig
anerkannten Religion stünden in Gefahr,
beim Wechsel zu einer andern Religion
als «Abtrünnige» diskriminiert und
bestraft zu werden. In diesem Sinne verteidigen

alle Autoren die Ahmadiyah, auch

wenn sie deren theologische Doktrin
nicht teilen. Die religiöse Freiheit gelte
auch für abweichende Richtungen
innerhalb des Islams. Die Einführung der
Scharia durch Provinzregierungen wird
abgelehnt. Oft werde sie damit begründet,

dass der Islam die Religion der
Mehrheit der Bevölkerung bilde. Aber
die Volksmehrheit schaffe nicht die
Vollmacht, ein wesentliches Menschenrecht

einzuschränken.
Theologisch wird die Säkularisierung

aus dem Koran und den Anfangen
des Islams unter dem Propheten
Muhammad begründet. Verschiedene
Suren im Koran betonten die Religionsfreiheit,

so 2,257; 3>64; 29,45, und
Muhammad selbst habe in seiner
Verfassung von Medina (piagam Madinah)
das friedliche Zusammenleben von
Muslimen, Juden und Christen
angestrebt. Manche Autoren sind davon
überzeugt, dass sich in einem säkularen
Staat der Glaube besser entfalten könne,

weil die Menschenwürde geachtet
werde und der Staat keinen Druck oder

einseitige Bevorzugung ausübe. Das zeige

sich vor allem in den USA und Kanada.

Geist des Pluralismus
Das beruhigende Gefühl, seinen Glauben

in freier Luft leben zu können, ist
nur möglich im Geist des Pluralismus,
das heisst in der Bejahung anderer
Kulturen und Religionen, in der Freude an
der Vielfalt der Völker. Am klarsten
umschreibt das Syafii Anwar, Direktor des

internationalen Zentrums für Islam
und Pluralismus. Er versteht den Islam
als prophetische Religion, mit einer
Funktion der Transzendenz über den
Tod hinaus. Durch diesen Glauben werde

der Mensch für Gerechtigkeit und
Ehrlichkeit stimuliert. Dabei gehe es

darum, Berührungspunkte mit andern
Religionen zu finden. Der Islam müsse
auch die lokalen Kulturen achten. Anwar

lehnt den MUI entschieden ab,

wenn er durch Rechtssprüche die
Entfaltung der Vielfalt behindere. Die
Autoren sind überzeugt, dass die Anerkennung

des Pluralismus nicht zum
Synkretismus und Relativismus führe.
Mohammad Imam Aziz, Gründer des

«Forums für Brüderlichkeit unter dem

gläubigen Volk» in Yogyakarta, verweist
auf die vielen Richtungen der
«Innerlichkeit» (kebatinan) innerhalb der
javanischen Kulur. Der Islam müsse
erkennen, dass das Heil auch ausserhalb
der Moschee möglich sei. Der Islam sei

in erster Linie «Hingabe an Gott», nicht
eine Institution.

Eine Argumentation für den
Pluralismus ergibt sich auch aus der Vielfalt
der 664 indonesischen Ethnien. Diesen
kulturellen Reichtum durch den Druck
einer einzigen Religion zu verlieren,
würde nicht nur die charakteristische
Identität Indonesiens gefährden und
diskriminierte Völkerschaften zur
Abspaltung verleiten, sondern auch die
globale Mission Indonesiens unter den
Völkern zerstören, meint die katholische

Autorin Melani Budianta, Profes-

358



sorin der führenden Universitas
Indonesia.

Im Gegensatz zum traditionellen
Islam, der die Atheisten als «Heiden,
Ungläubige» (kafir) abwertet, die zu
bekämpfen seien, fordern Ulil
AbsharAbdalla (Forscher am «Freedom
Institute» in Jakarta), Quasim Mathar
(Professor der muslimischen Universität

in Makassar) und Syafii Maarifauch
Toleranz für die Atheisten. Quasim
Mathar: «Ein Atheist, der logisch und
vernünftig denkt, ist besser als ein
religiöser Mensch, der nicht genug
bekommt von sakralen Vorschriften.»

Würde und Rechte der Frauen
Auffallend markant ist die Stimme der
Frauen. Sie stellen sich gegen eine enge
Interpretation der Scharia. Wenn schon
Scharia, dann musste die Gerechtigkeit
in den Vordergrund gestellt werden,
nicht die Antiporno-Gesetze. Gadis
Arivia, Dozentin der Philosophie an der
Universitas Indonesia, beschwert sich
über den Zwang zum Kopftuch an ihrer
Universität, den sie als Versuch zur Ara-
bisierung wertet, «die nicht mit unserer
Kultur übereinstimmt». Sie findet es eine

Ironie, dass ein Mann dafür bestraft
wurde, weil er das offizielle Gebet (salat)
in indonesischer statt arabischer Sprache

verrichtet hatte. - Lies Marcoes Na-
tsir vergleicht den fortschrittlichen
Islam der Türkei mit dem fundamentalistischen

in Indonesien. Keine Religion
dürfe verabsolutiert werden, sonst werde

sie arrogant wie beim Zwang, den
Kindern die Lesung des Korans zu
diktieren, ohne den Text zu verstehen.

Maria Ulfah Anshar, Präsidentin der
muslimischen Frauenorganisation Fa-

tayat, beruft sich auf die universalen
Werte des Islam. Das politische System
des Kalifates (Autokratie, die heute
noch von der Bewegung Hizbut Tahrir
vertreten wird) entspreche nicht mehr
dem demokratischen Geist der Neuzeit.
Sie erwähnt die Provinz Aceh mit ihren
strengen Scharia-Vorschriften. Gerade

dort herrsche aber Korruption und
Ungerechtigkeit. Kleine Leute würden
bestraft, grosse Korruptoren blieben
ungeschoren. Obwohl das Parlament den
Anteil der Frauen in der Legislative auf
30% festgelegt habe, seien es heute nur
11%. So werde es verständlich, dass männlich

dominierte Parlamente die
Antiporno-Gesetze durchzudrücken
versuchten, welche mit ihren strengen
Kleidervorschriften und Ausgehverboten

die Frauen diskriminierten.
Lily Zakiyah Munir, Forscherin für

Koranschulen (pesantren) und Demokratie,

Jakarta, beschwert sich über den
Missbrauch der Macht durch die
religiöse Elite, so bei 29 Verordnungen der
Provinzregierungen, welche die Aktivitäten

der Frauen einschränkten
(Ausgehverbote, Kleidervorschriften,
Polygamie für die Männer, Stigmatisierung
der Witwen). Viele muslimische
Rechtsgelehrte nähmen die Perspektive der
Frauen überhaupt nicht wahr. Ihnen
seien die Gesetze (fikih) wichtiger als

die Einzigkeit Gottes (tauhid). - Siti
Ruhaini Dzuhayatin, Direktorin des

Studienzentrums für Frauenfragen an
der muslimischen Universität von
Jakarta, anerkennt, dass in den Ländern
des Westens keine organisierte Religion
die Gesellschaft dominiere, doch diese
Gesellschaft sei humanistisch und setze
sich für die Umwelt ein. Gemeinsam mit
bereits zitierten Frauen kämpft sie dafür,
dass Lesben und Transsexuelle nicht
diskriminiert werden.

Politisch wirksam?
Die tiefgehende Übereinstimmung so

prominenter Muslime auf breiter Basis

zeugt von einer moralischen Kraft, die
politisch mehr wirksam werden musste,
am ehesten in der früher von Abdurrahman

geführten «Partei kebangkitan
bangsa» (PKB) oder in der Partei (PDP)
der früheren Präsidentin Megawati. Die
für westliche Demokratien offene
Haltung darf nicht mit Verwestlichung
gleichgesetzt werden. So wird das kapi-

359



Franz Dähler ist

ehemaliger Dozentfür
Religion und Ethik in
Indonesien und ehe

maliger P ras i den t de r
Entwicklungsorganisa-
tion «Interteam»

(franz.daehle r@free-

surf.ch).

talistische System bezweifelt. Yanti
Muchtar, Pädagogin und Expertin für
Frauenfragen, ist belustigt über den
neoliberalen Slogan Tina (there is no
alternative to capitalism). Einig sind sich
die Autoren auch darüber, dass der Koran

nicht in die Zeit seiner Entstehung
zurückgeworfen werden darf, sondern
den Nöten der heutigen Zeit entsprechend

interpretiert werden muss,
besonders in der Frauenfrage und im
sozialen Bereich. (Siehe dazu den Artikel
«Emanzipatorischer Islam» in Neue

Wege 2/2007),
Ein Kriterium für die Position von

Religionsfreiheit und Pluralismus sind
die neu entworfenen Antiporno-Ge-
setze, die kürzlich in gemilderter, aber
immer noch höchst fragwürdiger Form
vom indonesischen Parlament
verabschiedet worden sind. Es handelt sich

um puritanische Vorschriften zur Sexualität,

zur Bekleidung, die Erotik berüh¬

rende Angebote in den Medien und in
den Märkten. Sie sind so unklar
definiert, dass sie dem willkürlichen
Eingreifen staatlicher Organe und
fanatischer Gruppen ins kulturelle und
private Leben Vorschub leisten. Sie wirken

diskriminierend, vor allem für
Frauen und regionale Kulturen.
Nichtmuslimische Provinzregierungen wie jene

von Bali, Papua, Nordsulawesi und
auch die indonesische Bischofskonferenz

stellen sich dagegen.
Mit Recht bemerkt Siti Ruhaini Dzu-

hayatin: «Eigentlich könnte Indonesien
mit seinen 664 Völkerschaften ein
Laboratorium für den Pluralismus in der

ganzen Welt werden. Das hängt wesentlich

vom Bewusstsein der muslimischen
Bevölkerungsmehrheit ab. Es geht
daher darum jene Organe zu stärken, die
den Pluralismus stützen, so unsere
Koranschulen (pesantren) und islamischen
Universitäten. » •

360


	Indonesien : Muslime für Religionsfreiheit

