
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 10

Artikel: Ein Bündnis gegen die strukturelle Gewalt

Autor: Albrecht, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Albrecht

Ein Bündnis gegen die
strukturelle Gewalt

8 Es gibt Orte, an denen deutlicher zutage tritt, was sich überall
abspielt, weil die Menschen stärker unter den zerstörerischen

Folgen bestimmter Wirtschaftsbeziehungen leiden als anderswo.

In diesem Sinne ist die Wahrnehmung gesellschaftlicher Entwicklungen

in Ländern, die von neoliberalen Rezepten stärker betroffen

sind als andere, besonders aufschlussreich. Eine der signifikantesten

Beobachtungen in Lateinamerika liegt in der zunehmenden
sozialen Distanz zwischen denjenigen, die von den neuen
Kommunikationstechnologien, vom immer breiter werdenden Angebot
des Marktes, von den wachsenden Reisemöglichkeiten und von der

steigenden Freiheitfür Finanzgeschäfte Gebrauch machen können,
und denjenigen, die mangels Geld, Wissen oder Beziehungen davon

ausgeschlossen sind.

Um sich gegen diese moderne strukturelle Gewalt wie auch gegen
die herkömmlichen Muster der Unterdrückung wirksam zu wehren,

braucht es neben einer genauen Analyse auch die Erkenntnis, dass

dank der Befreiungstheologie aufallen Ebenen der Kirche eine

Praxis des Widerstands zufinden ist. Diese Ebenen gilt es wahrzunehmen

und miteinander zu verbünden.

Von Ausbeutung zur Selbstzerstörung
Eine sich von der neoliberalen Deregulierung

unterscheidende Politik und
Marktregelung ist nicht nur für die von
den Wohlstandsburgen ausgeschlossenen

Bevölkerungen überlebenswichtig,
sondern langfristig auch fürdie am Wohlstand

teilhabenden Menschen. Denn die
wohlstandsbringenden Effekte eines

kapitalistischen Systems sind räumlich und
zeitlichbegrenzt. Das Gesetz des erzwungenen

Wachstums fordert angesichts der

gesättigten Märkte eine immer stärkere

Ausdehnung der kapitalistischen
VerwertungvonArbeit undMaterie. Seit der

Kolonialisierung konnten seine
ausbeuterischen Auswirkungen in die jeweils
benachteiligtsten Regionen ausgelagert
werden. Doch die Erde hat feste Grenzen.

Das zur Aufrechterhaltung des
Systems erforderliche Umsatz- bzw.
Gewinnwachstum, sprich die Akkumulation,

muss sich daher in eine ander Richtung

fortsetzen. Zunächst geschieht dies

in der Privatisierung sämtlicher
gesellschaftlich geteilter Werte wie Dienstleistungen,

biologische und intellektuelle
Ressourcen. Wo es aber keine Akkumulation

durch Produktion mehr gibt,
geschieht die Akkumulation durch Enteignung.1

Enteignung kann scheinbar friedlich

erfolgen, durch Entwertungen fremder

Ökonomien und deren Aufkauf wie
es zum Beispiel 1997 mit den asiatischen

Tigerstaaten geschah, oder mit
militärischen Mitteln, wenn das derzeitige
Machtzentrum keine Möglichkeit mehr
sieht, mit Hilfe der Finanzinstitutionen
und der Grosskonzerne seine Vormachtstellung

zu sichern.
Die Entwicklung der US-amerikanischen

Wirtschaftspolitik zeigt, wie ein
System, das die ökonomischen
Ungleichheiten unter der Bevölkerung
fördert, ab einem bestimmten Punkt totalitär

wird, wenn es nichts gegen die immer
krasser werdenden Gegensätze
unternimmt. Der neoliberale Kapitalismus ist
eine illusionäre Flucht nach vorne, als

Ideologie ist er totalitär und kann keine

284



anderen wirtschaftspolitischen Konzepte

gelten lassen.2

Die theologische Verquickung der
kapitalistischen Grunddynamik
Gerade die ideologische Komponente
des Kapitalismus wird von den christlichen

Kirchen seitJahrhunderten zu wenig

beachtet. Dabei hätte die sich aufihre
jüdischen Wurzeln besinnende christliche

Religion ein grosses geistiges
Potenzial für dieAbwehr von menschenopfernden

Ideologien. Wenn die scharfen
alttestamentlichen Worte eines
eifersüchtigen, strafenden Gottes heute
einen Sinn haben, dann gerade in Bezug
aufdie ideologische Begründung von
lebensfeindlichen Systemen. Solchen
Systemen zu dienen, nennt die biblische
Tradition Götzendienst. Wie aber können

die Kirchen heute dazu beitragen,
Gott von den Götzen zu unterscheiden?
Wie können sie erkennen, wo sie selber
dem Götzendienst erliegen? Undwelche
Alternativen, die einem wahren Gottesdienst

entsprechen, können sie selber

praktizieren, um sie bei anderen
glaubwürdig zu fördern?

Die Tragweite dieser Fragen zeigt sich
im Konflikt der christlichen Gemeinschaften

und Kirchen um die sozialpolitischen

und pastoralen Grundoptionen,
den wir im Folgenden nun zu bedenken
haben.

Drei Ebenen christlich und menschenrechtlich

motivierter Alternativen
Wer sich am HeilswirkenJesu und an der
Befreiungspraxis der ersten Gemeinden
orientiert, kann sich erstaunt und
enttäuscht zugleich fragen, weshalb nicht
alle Kirchen zusammen eine einzige
grosse und vielgestaltige Reich-Gottes-
Bewegung3 bilden, die die Zeichen der
Zeit im Licht des Evangeliums zu deuten

vermag, und in der die Solidarität mit
den Schwächsten aufder Kultur des
Vertrauens und nicht aufderAnhäufungvon
Geld und Macht gepflegt wird? Diese

Frage verlangt natürlich nach einem dif¬

ferenzierten Blick aufdas, was schon ist.
Denn oftwird übersehen, dass es von der
kirchlichen Basis bis zu den höchsten
Ebenen der kirchlichen Organisationen
deutliche Antworten auf die Ausbeu-

tungs- und Zerstörungslogik der Mächtigen

gibt und dass unzählige Menschen
mit ihrem Leben Zeugnis von der
universalen Solidarität der Botschaft Christi
geben. Im Kontext der Frage nach
tragenden Alternativen zum neoliberalen
Kapitalismus als Lebensform möchte
ich hier drei Ebenen voneinander
unterscheiden. Auf allen drei Ebenen ist ein
Einsatz für die Achtung der Schwachen

möglich, doch selten sind sie miteinan-

Luis Espinal und sein

Buch: Und haben nur
einen Sinn, wenn wir
brennen. Gebete

hautnah. Toposplus
Verlagsgemeinschaft,
Innsbruck 2008. 96. S.,

14.90 Franken.

Christoph Albrecht, geboren 1966 in Basel, Jesuit, erster Beruf
Feinmechaniker und Elektroingenieur, Studium der Philosophie in
München sowie der Theologie in Paris und Innsbruck, zweijährige
Lehrtätigkeit in Bolivien. In seinem 2005 im Exodusverlag Luzern
erschienenen Buch «Den Unterdrückten eine Stimme geben»

spürtAlbrecht dem Lebenszeugnis des Jesuitenpaters und
Befreiungstheologen Luis Espinal nach, der 1980 als Folge seines Kampfes

gegen die herrschende Clique in Bolivien umgebracht wurde.

Getreu der HaltungEspinals lässt es Albrecht in seinem Buch nicht
bei der Erinnerung an dessen Leben und Werk bewenden, sondern
schliesst mit einem engagierten, im Geiste Espinals vorgetragenen
Plädoyerfür eine «prophetische Kirche in einer ökonomisch
globalisierten Apartheidgesellschaft». Denn es gilt: «Eine Religion,
die nicht den Mut hat,für den Menschen zu sprechen, hat auch

nicht das Recht von Gott zu reden.» (Luis Espinal)

der verbunden und noch seltener nützen
sie die Synergien, welche aus ihrem
Zusammenspiel möglich wären. Aufdieses
Problem komme ich weiter unten
zurück. Hier seien diese drei Ebenen
zunächst kurz beschrieben.

285



Christoph Albrecht,
Dem Unterdrückten
eine Stimme geben.
Das Lebenszeugnis
von P. Luis Espinal Si

- Impulsefür eine

prophetische Kirche
in einer ökonomisch

globalisierten
Apartheidgesellschaft.

Edition Exodus 2005,
478 S., 62 Franken.

Mit der ersten Ebene meine ich die
Lebenswahl derjenigen, die eine möglichst
grosse Nähe zu den Armen suchen und
ihre Solidarität in der Annahme
möglichst gleicher Lebensbedingungen
ausdrücken, um das Evangelium mit den
Ausgeschlossenen zu leben. Dazu gehören

die Gemeinschaften der Insertion4

genauso wie viele Projekte (Schulen,
Spitäler, Werkstätten) in den südlichen
Ländern, die von christlichen Hilfswerken

und Kirchen gebaut und (mit-)getragen

werden. Sie alle tragen wie ein

grosser Flickenteppich dazu bei, dass
jeweils lokal und manchmal regional bessere

wirtschaftliche und soziale Verhältnisse

herrschen. Aber sie formulieren
keinen expliziten Widerstand gegen die
totalitären Tendenzen in Wirtschaft und
Politik.

Die zweite Ebene bezeichnet die
Protest- und Widerstandsbewegungen. Es

gibt solche, die aus kirchlichen Initiativen

entstehen, andere, bei denen
Menschen aus bewusst christlicher Überzeugung

mitarbeiten, oder auch solche, die
sichwederkirchlich noch christlich nennen,

die sich aber den Menschenrechten
verpflichtet wissen.

Eine dritte Ebene, auf der sich unter
Umständen ein Engagement für Gerechtigkeit

gegenüber den Ärmsten erkennen

lässt, bilden schliesslich die
repräsentativen Organe kirchlicher
Gemeinschaften. Auch aufdieser höchsten Ebene

gibt es in verschiedenen Kirchen,
Ordensgemeinschaften und Bischofskollegien

Bemühungen, den Skandal der
sozialen und ökologischen Ungerechtigkeit

und der strukturellen Gewalt gegen
die Schwachen mit eindeutigen Worten
zu verurteilen. Gerade in allgemeinen
Aussagen findendie Kirchenaufhöchster
Ebene immer wieder erstaunlich klare
Worte, und an kirchlichen Dokumenten
zur Klärung der sozialethischen
Prinzipien fehlt es nicht. Angefangen mit
dem päpstlichen Rundschreiben Rerum
novarum von 1891 bis zurEnzyklika Cen-
tesimus annus von 1991 klagen die Päpste

denuneingeschränkten Kapitalismus
genauso an wie die staatlichen
Enteignungsprinzipien des Kommunismus.
Johannes-Paul II. warnte vor dem «un-
gezähmten Kapitalismus», er forderte
für alle Länder einen «gerechten
Zugang zum internationalen Markt»s und
benannte die Notwendigkeit politischer
Eingrenzungen des Marktes. Noch
deutlicher äusserten sich die lateinamerikanischen

Bischöfe an der IL und III.
Generalversammlung der lateinamerikanischen

Bischofskonferenzen in Medellin
und in Puebla. Die Versammlung in Pu-
ebla unterstrich das Urteil über Systeme,
die den Reichtum verabsolutieren, denn
dieser führe die Mehrheit der Bevölkerung

in extreme Armut.6

Die allzu beschränkte Wirkung der
kirchlichen Alternativen
Wenn wir die Bemühungen aufallen drei
der oben genannten Ebenen bedenken,
müssen wir uns betroffen fragen, weshalb

alle diese sozialpolitisch-apostolisch

ganzheitlichen Anstrengungen bis

jetzt noch keine Wende bewirken konnten?

Antworten auf eine solche Frage
können sicher auf jeder dieser drei Ebenen

mit der Feststellung gegeben werden,

dass den befreienden Kräften andere

gegenüberstehen, die offenbar stärker
sind. So gibtes zum Beispiel imVergleich
zur Gesamtzahl der Pastoralträgerinnen
eine relativ geringe Zahl, die nach dem
Modell der Gemeinschaft der Insertion
leben. Doch in dieserArt von pastoralen
und sozialen Projekten könnten die darin

engagierten Personen am ehesten

von denjenigen lernen, denen sie zu helfen

wünschen. Oft sind es diese Leute,
die in gewissem Sinne eine existentielle
«Karriere nach unten» machen, die
dann auch fähigwerden, über den Tellerrand

der eigenen Organisation bzw. Kirche

hinauszublicken und sich mit
Menschen in sozialen Bewegungen zusam-
menzuschliessen, um politische
Forderungen zugunsten der Schwächsten zu
unterstützen.7 Deshalb sollten auch die

286



Orden und Bistümer ihre Theologiestudierenden

in der Nähe der einfachen
Leute wohnen lassen.8

Auf der Ebene der Protest- und
Widerstandsbewegungen drückt vor allem
das Problem des mangelnden Rückhalts
innerhalb der traditionellen kirchlichen
Kreise. Das Engagement der auf diese
Weise aktiv Gewordenen wird von grossen

Teilen der Kirche noch zu wenig
unterstützt oder sogar missbilligt.Während
aufder ersten Ebene viele Spenden auch

von Leuten zusammenfliessen, die sich
sonsteher impolitisch rechten Spektrum
bewegen, erhalten die Protest- und
Widerstandsbewegungen von innerkirchlichen

Kreisen weit weniger Vertrauen.
Dabei wären diese Bewegungen jenes
Bindeglied, welches dem Engagement
auf der dritten Ebene fehlt, damit
Stellungnahmen derKirchenleitungen zu
sozial- und wirtschaftsethischen Fragen in
der Praxis des wirtschaftspolitischen
Alltags auch entscheidungsrelevant werden.

Gerade angesichts der Tatsache, dass

das neoliberale Paradigma auch weite
Teile der Kirchen erfassthat, müssten die
Kirchenleitungen dezidierter zur
Zusammenarbeit mit den sozialen Bewegungen
auffordern. Denn, weil in der neoliberalen

Logik «das Streben nach dem Guten

als die Hauptursache für das Übel
angesehen wird» und die «Kaltblütigkeit
und [der] Zynismus angesichts der sozialen

Probleme als höchste ethische
Tugend gelten, [...] genügt es nicht, auf
abstrakte Weise soziale Gerechtigkeit und
Solidarität einzuklagen».9

Diese Klage bleibt wirkungslos, wenn
sie keinen selbstverpflichtenden Charakter

hat. Trotz der richtungweisenden
Sozialenzykliken ist es zum Beispiel
Johannes Paul IL nicht gelungen, aus den
dort vertretenen Positionen Konsequenzen

für seine Personalpolitik zu ziehen.
So hat er über ein Vierteljahrhundert
hinweg praktisch nur Bischöfe ernannt,
die mit den Verfechtern des liberalisier-
ten Marktes vertrauteren Umgang pfle¬

gen als mit den für soziale Gerechtigkeit
engagierten Laien, Ordensleuten und
Priestern. Bischöfe hingegen, die ihre
soziale Stellung dafür einsetzen, dass die
Marginalisierten eine Stimme erhalten,
werden von Rom argwöhnisch beobachtet

oder sogar ihres Amtes enthoben. So
steht die katholische Kirche zurzeit
selbst in Lateinamerika unter der Spannung

eines permanenten Ringens um
die praktische Verwirklichung des in
Medellin, Puebla, Santo Domingo
theoretisch Erfassten. Und die Geschichte

um das von der römischen Kurie veränderte

Schlussdokument von Aparecida
zeigt, unter welcher Spannung der
lateinamerikanische Episkopat heute
steht.10

Der Konflikt an der Wurzel kirchlicher
Auseinandersetzungen
Alle diese Auseinandersetzungen spielen

sich nicht im luftleeren Raum ab. An
der Wurzel vieler Konflikte, die heute
zwischen verschiedenen «politischen»
Lagern innerhalb der Kirchen ausgetragen

werden, liegt das Problem, dass der
Wohlstand einer immer geringer
werdenden Zahl nur erhalten werden kann,
indem die jeweils Schwächsten davon
ausgeschlossen werden. Das bedeutet
nun selbst für die kirchlichen Gemeinschaften,

dass sie durch ihre Beteiligung
an funktionierenden Finanzsystemen,
aufdie sie bei ihrer gegenwärtigen
Organisation angewiesen sind, die globale
Verschuldungsspirale und
Akkumulationsdynamik stützen, obwohl sie diese
letztlich ebenfalls zu Verlierenden
macht.

Der konsequente Ausstieg aus diesen

Ausbeutungsmechanismen wird denjenigen

Kirchen, Gemeinschaften und
Gruppierungen schwerer fallen, die bis

jetzt in bequemeren Verhältnissen, d.h.
finanziell gut abgesichert, aber auch tiefer

in das internationale Finanzsystem
verstrickt sind als denjenigen, deren
Existenz mit den Ausgeschlossenen bereits

begonnen hat. In diesem Sinne sind Ba-

287



sisgemeinden-ähnliche Gruppen und
die Gemeinschaften der Insertion nicht
nur visionäre Modelle für eine «Kirche
von unten», sondern sie sind auch jene
Orte, an denen die Kirche am ehesten zu
ihrer ursprünglichen Dynamik und
Identität findet. Sie sind der lebendige
Beweis für die Aktualität der Reich-
Gottes-Botschaft, die zeigt, wie (und
dass) das Ausgrenzungssystem am
besten von unten aufgebrochen werden
kann.

Natürlich kann es nicht darum gehen,
die Komplexität der unterschiedlichsten
Anliegen und Interessen auf eine
Dimension allein zu reduzieren. Aber im
Beachten dieser oft im Stillen sich
vollziehenden Ausgrenzungsmechanismen
und im Erkennen, dass diese der christlichen

Botschaft diametral entgegenstehen,

sehen wir andere Streitfragen oft
erst im richtigen Licht.

Schon 1934 forderte Dietrich Bonho-
effer von der Bekennenden Kirche ein
entschiedeneres Eintreten für dieJuden.
Zu den Entwicklungen in der
liturgischen Bewegung sagte er damals:
«Nur wer für dieJuden schreit, darf
gregorianisch singen.» Und mitten in der
Bânzer-Diktatur Boliviens schrieb Luis
Espinal: «Eine Religion, die nicht den
Mut hat, für den Menschen zu sprechen,
hat auch nicht das Recht, von Gott zu
reden. » Natürlich ging es den beiden nicht
nur ums Schreien bzw. Sprechen,
sondern auch um einen konkreten und
möglichst wirksamen Einsatz zugunsten
derjenigen, die unter dem jeweiligen System
am stärksten litten. Letztlich geht es

darum, eine Gesellschaft vor dem Zerfall
zu bewahren, der mit der Mentalität
beginnt, man könne nur auf Kosten anderer

(über-)leben. Denn wo die Schwächsten

geopfert werden, sind bald die
Zweitschwächsten die Opfer usw. Diesen

Teufelskreis gilt es umzukehren: Wo
eine Gesellschaft den politischen Willen
aufbringt, die Schwächsten zu schützen,
werden auch die weniger Schwachen
gestützt.

Ansätze zur Verbindung der Ebenen
Weiter oben habe ich von den

Gemeinschaften der Insertion als Beispiele
lokaler Initiativen zur Stärkung der
Schwächsten geschrieben. Oft bleiben
solche Initiativen jedoch lokal, und ihr
gesellschaftsverändernder Einfluss ist
sehr begrenzt. Die Bewegung der
kirchlichen Basisgemeinden in Lateinamerika

zeigt jedoch, dass die Verbindung der
drei genannten Ebenen möglich ist.
Denn genau in diesem Sinne suchte die
IL Generalversammlung der
Lateinamerikanischen Bischofskonferenzen in
Medellin 1968: «Es ist notwendig, dass

sich die kleinen soziologischen
Basisgemeinschaften weiterentwickeln, um ein
Gleichgewicht gegenüber den
Minderheitsgruppen, die die Macht haben,
herzustellen.» - «Allein in Brasilien gibt es

auch heute noch über hunderttausend
Basisgemeinden.»13

Welche Bedeutung ihnen beigemessen,

bzw. zugestanden wird, wird auch
durch die vatikanischen Veränderungen
am Schlussdokument von Aparecida,
der V Generalversammlung des
lateinamerikanischenEpiskopates imMai 2007,
deutlich (vgl. NW 11/2007). Natürlich
ist dieser Ansatz nicht eins zu eins in
europäische Gesellschaften hineinkopier-
bar. Doch bei der Rezeption der
befreiungstheologischen Praxis in Europa
steht immer wieder die Frage im Raum,
wie sich Gemeinden und Gemeinschaften

in unseren Breitengraden von
der Dynamik der Verbindung von Glaube

und gesellschaftspolitischem Engagement

leiten und beleben lassen können.
Dabei spielen die Gemeinschaften der
Insertion eine nicht zu unterschätzende
Rolle. Sie garantieren sozusagen, dass,

bei welchem Ansatz zu Veränderungen
auch immer, nicht über die Köpfe der
Armutsbetroffenen hinweg entschieden
wird. Von da aus kann dann nach
Möglichkeiten gesucht werden, wie sich diese
Gemeinschaften unter einander und mit
anderen Initiativen vernetzen können.

Ein solches Beispiel ist die offene

288



Wohngemeinschaft Naunynstrasse 60 in
Berlin-Kreuzberg, die in verschiedener
Hinsicht lebt, was in Lateinamerika vor
allem in den Basisgemeinden sichtbar
wird.14 Sie istkeine Gemeinde und keine
Basisgemeinde. Aber auch in ihr geht es

um die Verbindung der drei oben
genannten Ebenen, und zwar ausgehend
von der gelebten Solidarität mit den

Ausgegrenzten. Die Wohnung steht allen
offen, wird auch nicht abgeschlossen. Mit
Mahnwachen vor den Abschiebegefängnissen,

konkretem Einsatz für Asylsuchende

wie auch mit den breit
angelegten interreligiösen Friedensgebeten
tritt diese Gemeinschaft auch in der
Öffentlichkeit auf und verbündet sich mit
Protestbewegungen.15 •

1 Diese Mechanismen werden an verschiedensten

historischen und aktuellen Beispielen
analysiert: Zur Bodenfrage in England vgl. Paul
Dumouchel, Die Ambivalenz der Knappheit,
in: ders./Dupuy, Die Hölle der Dinge, BMT 9,
Thaur 1999,283-308; zur aktuellen Dynamik der
Kapitalkonzentration vgl. Michel Husson,
Kapitalismus nach der «neuen Ökonomie», in:
Christian Zeller (Hg.), Die globale
Enteignungsökonomie, Münster 2004, 127-159; vgl.
Wuppertal Institut für Klima, Umwelt, Energie
(Hg.), Fair future, Ein Report des Wuppertal
Instituts, München 2005, 89-124.
1 Margaret Thatcher kreierte in diesem
Zusammenhang den Ausdruck: There is no alternative
(Tina).
3 Vgl. Willy Spieler, «Zeichen der Zeit».
Anfragen an Kirche und Theologie, in: Josef Bru-
hin/Kuno Fussel/Paul Petzel/Heinz Robert
Schiette (Hg.), Misere und Rettung. Beiträge
zu Theologie, Politik und Kultur, Luzern 2007,
99-107.
4 Das sind Ordensgemeinschaften und andere
kirchliche Gemeinschaften. Sozial- und Pastor
alreferentlnnen, Ordensleute und Priester
gehören in Bezug auf ihre Möglichkeiten mei¬

stens zu den global vernetzten Bevölkerungsschichten.

Mit der Insertion (Einfügung)
machen sie einen Schritt in die Bereiche der
Ausgegrenzten. Wo eine Gemeinschaft ernsthaft

den Weg der Solidarisierung mit den
Ärmsten geht, sprechen die französischen Jesuiten

von communauté d'insertion.
s Vgl. Papst Johannes Paul IL: Enzyklika Cen-
tesimus annus (1.05.1991), in: Verlautbarungen
des Apostolischen Stuhls 101, hg. v. Sekretariat
der Dt. Bischofskonferenz, Bonn 1991, Nr. 33.
6 Vgl. Puebla, Schlussdokument, Nr. 494, in:
Celam, Die Kirche in der gegenwärtigen
Umwandlung Lateinamerikas im Lichte des Konzils.

Sämtliche Beschlüsse der III. Generalversammlung

des Lateinamerik. Episkopates.
Puebla 26.1.-13.2.1979, in: ebd.
7 Hier sei das Beispiel von Christian Herwartz
SJ erwähnt, der seit Jahren mit Menschen in
Notsituationen zusammenlebt und sich unter
anderem in der Gruppe Ordensleute gegen
Ausgrenzung engagiert. Er versucht den Blick
vonunten auch für andere erfahrbar zu machen
mit dem Angebot von Exerzitien auf der Strasse,

die ich seit 2003 auch mit begleite, vgl. www.
con-spiration.de/exerzitien/.
8 Meine eigene Erfahrung hat mir gezeigt, wie
mein theologisches Denken nicht nur von
meinem Bolivienaufenthalt, sondern vor allem
durch meine Lebenssituation in einer communauté

d'insertion in Cergy, in einer von sozialen
Problemen geschüttelten Agglomeration bei
Paris, geprägt wurde.
'Jung Mo Sung: Das Böse in der Ideologie des
freien Marktes, in: Conc 33 (1997), 611.
10 Vgl. Norbert Arntz, Aparecida - Bischofsversammlung

voller Überraschungen, in:
Orientierung 71 (2007) 181-186.

" Jürgen Moltmann: Die Leiden der Zeit, Die
Kirche und ihre Märtyrer, in: Evangelische
Kommentare 18 (1985), 441.
12 Christoph Albrecht, Den Unterdrückten eine
Stimme geben, Das Lebenszeugnis von P. Luis
Espinal SJ - Impulse für eine prophetische Kirche

in einer ökonomisch globalisierten
Apartheidgesellschaft, Luzern 2005,169.
13 RenoldJ. Blank, am 26.3.2007 an der interdis-
zipl. Woche der theol. Fakultät an der Universität

Freiburg zur Theologie der Befreiung.
14 Vgl. www.con-spiration.de/wg-naunynstras-
se, Zugriff: 6.5.2008.
15 In einem Buch zum 25jährigenJubiläum sind
unter dem Titel «Gastfreundschaft»
zahlreiche Geschichten, Episoden und Reflexionen
festgehalten, die von dieser Erfahrung Zeugnis
geben. (Vgl. www.con-spiration.de/wg-naunyn-
strasse/buch.html. Einen lebendigen Bericht
gibt es von Vera Rüttimann in: NW 1/2005,
oder http: //www.veraruettimann.com/pub/
artikel_39.pdf

28g


	Ein Bündnis gegen die strukturelle Gewalt

