Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 9

Artikel: Das Reich der Notwendigkeit

Autor: Bennholdt-Thomsen, Veronika / Bachmann, Susanne
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389987

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

¢ Woran arbeiten Sie gerade?

Ich bin an einem Schreibtischprojekt:
«Von einer Okonomie des Nehmens zu
einer Okonomie des Gebens.» Es hat mit
der Geschenk-und Umsonst-Okonomie
zu tun. Der Bezugsrahmen ist natirlich
die Subsistenzperspektive.

Gebt es um die Umsetzbarkeit des Sub-
sistenzansatzes in den Alliags
Ja. Unser zentrales Problem ist die Zivi-
lisation der Globalisierung. Alle tragen
die zentralen Glaubenssitze dieser Glo-
balisierung der Markte mit, als eine sich
internationalisierende Kultur.

Nehmen wir den Ausdruck «Stand-

ort». Das Stichwort «Wirtschaftsstand-
ort Schweiz» reicht, dass alle dazu Ja
sagen. Dieser Glaubenssatz wird so stark
mitgetragen, dass wir sagen konnen:
Probleme wie der Klimawandel, die ak-
tuelle Nahrungsmittelkrise usw. haben
ihre Wurzeln in uns, denn wir tragen
dieses Credo mit.

Damit sind wir bei der Subsistenz:
Wenn wir das Problem sind, dann sind
wir auch die Losung. Das fangt im Kopf
an. Glaubenssatz heisst ja, man denkt,
es geht nur so und nicht anders. Also ist
eines der wesentlichen Dinge —und daran
arbeite ich die ganzen Jahre tiber — klar

NW-Gesprich mit Veronika Bennholdt-Thomsen
von Susanne Bachmann

Das Reich der
Notwendigkeit

Die Soziologin und Ethnologin Veronika Bennholdi-Thomsen
ist eine der Begriinderlnnen des Subsistenzansatzes. Sie hat
seit den siebziger Jahren vielfach zu biuerlicher, regionaler und
ferministischer Okonomie in Lateinamerika und Europa pub-
liziert und die Frauenforschung in Deutschland mitbegriindet.
Bekannt wurden vor allem die Studien iiber die Frauen im
mexikanischen Juchitdn, die sie geleitet hat. Mehrfach wurde
die damals erste (befristete) Professorin an der Soziologischen
Fakultit in Bielefeld (Deutschland) auf Berufungslisten fiir
eine feste Professur vorgeschlagen und trotadem nicht einge-
stellt — weil sie als Feministin und Gegnerin der Entwicklungs-
ideologie mit dem Thema Subsistenz zu unbequem war, wie
zu vermuten ist. Sie arbeitet heute als freie Hochschullehrerin
und ist Leiterin des ausseruniversitiren Instituts fitr Theorie
und Praxis der Subsistenz (Itrs) in Bielefeld. Susanne Bach-
marn hat sich am 20. Juni im Zitrcher Gartenhof mit Veronika
Bennboldt-Thomsen zum Gesprich getroffen.

257



zu stellen: Wo sind unsere Widerstande
im Erkenntnis- und im Erfihlprozess, um
wirklich etwas anderes tun zu konnen?

Gebt es darum, Alternativen erst einmal
denkbar zu machen?
Ich sehe zwei Punkte: Erstens die Er-
kenntnis iiber den Kolonisierungspro-
zess, der uns zur Globalisierung der
Mirkte gefuhrt hat, und zweitens daru-
ber, was es an vielen Ecken der Welt an-
deres gibt, wo die Missionierung mit
Entwicklungsideologie nicht gefruchtet
hat, weil es gentigend kulturellen Wider-
stand gab. Das ist eine Wurzel fur eine
neue Praxis: zu zeigen, es geht anders.
Es gibt ganz viel anderes. Wir kénnen
in unserem Umfeld schauen: Wo sind die
Ankniipfungspunkte, wo tun wir etwas,
das wir nicht unbedingt als etwas anderes
wahrnehmen, das aber etwas anderes ist?
Etwas, bei dem wir nicht nach dem Glau-
benssatz handeln: «Wichtig ist die dko-

(Foto Seite 257:
Susanne Bachmann.)

Subsistenz

..beinhaltet das, was Menschen zum Leben brauchen: Nahrung,
Kleidung, Unterkunft, soziale Beziehungen, Bildung, Sinn. Manches
davon kann man mit Geld kaufen, um anderes muss man sich selbst
bemiihen.BeiSubsistenzarbeit handelt es sich um selbstbestimmte
und selbst erhaltende Tatigkeiten. Dazu gehdren auch Tauschbezie-
hungen,die gegenseitigeVerpflichtungen und soziale Zugehérigkeit
stiften.

«Les Jardins de Cocagne»

..ist eine 1978 gegriindete Gemiseproduktions- und Vertriebsge-
nossenschaft, die jede Woche 400 Familien im Raum Genf mit bio-
logischem Gemise beliefert. Die KonsumentinnenzahlenimVoraus
einen Preis, der ihnen einen Anteil am Gemiiseertrag sichert. Die
gesamtenProduktionskosten werdenvondiesen Beitragen gedeckt.
Aufderlahresversammlung wird jeweils festgelegt, was produziert
wird. Auch die Lohne der zehn Produzentinnen, die von den Konsu-
mentinnenangestelltsind, werdenvonden Genossenschafterinnen
festgelegt. Sie sind rund ein Viertel hdher als sonst in der Landwirt-
schaft. Die Konsumentinnen arbeiten zudem an vier Halbtagen im
Jahr bei Ernte und Vertrieb mit. Da es keinen Zwischenhandel| gibt
und das Produktionsrisiko solidarisch getragen wird, ist dieses Bio-
Gemiise billiger als das Gemiuse auf dem konventionellen Markt.
www.cocaghe.ch

nomische Vernunft, das Geld, der Pro-
fit.» Ich denke da an den ganz normalen
Alltag von uns allen, aber auch an alter-
native Projekte wie die Landkommune-
Bewegung in Deutschland, fir welche die
Subsistenzperspektive ein wichtiger theo-
retischer Bezugspunkt ist.

Wie kann der Zwang zu einer Geldioko-
nomie, dieser enorme Druck, mit Geld
zu wirtschaften, iiberwunden werden?
Das ist nicht nur ein Glaubenssatz.
Dagegen wiirde ich ein klares Jein setzen
[lacht], dass es nicht nur ein Glaubens-
satz ist. Es gibt «Umsonst-Okonomie»,
es gibt Landkommunen, Selbstversor-
gung, Tauschkreise, Netze der Zuwen-
dung in Form von ehrenamtlichem Tun
— eine ganze Menge, wo etwas anders
lauft.

Dass das Geld gleichgesetzt wird
mit dem Mittel zur Existenz, liegt daran,
dass die Mehrheit der Bevolkerung lohn-
abhingig ist. Also zuerst Geld verdient
und sich dann damit kauft, was sie zum
Leben braucht. Die Lohnarbeitsbezie-
hungen zerbroseln aber und das merken
die Leute.

Wenn viele Menschen das Gefiihl haben,
dass sie obne Geld nicht leben kinnen,
hat das auch mit einer Enteignung von
Produzentinnen-Wissen zu tun. Viele
wissen nicht mehr, wie sie ihre Ernib-
rung aus eigener Kraft gestalten konnen,
wie sie Nabrungsmittel produzieren kon-
nen. Wie kann man sich dieses Wissen
wieder aneignen?

Nehmen wir das scheinbar entfernteste
Beispiel: In New York gibt es «urban
gardening», bei dem die Menschen an-
dere Verhaltensweisen eintiben, haufig
an sozialen Brennpunkten. Es geht dar-
um, durch das unmittelbare Tun eine
andere Praxis zu bekommen.

Nattrlich kénnen das nichrt alle. Ich
habe Jahrzehnte auf einem Bio-Hof ge-
arbeitet. Die Leute, die kamen, um mit
mir Kartoffeln zu hacken, wussten teil-
weise nicht, was Unkraut ist und was

258



Kartoffelblatt. Naturlich ist das ein Ver-
lust, den wir erlitten haben.

Aber das Lebensmittelhandwerk ist
durchaus wieder lernbar, und es gibt
auch eine psychische Notwendigkeit,
sich diesen Dingen mehr zuzuwenden.
Psychisch kranke Menschen gesunden
oftin Landwirtschaftsprojekten mit psy-
chologischer Betreuung und Arbeit auf
dem Feld und im Garten. Die mechani-
sierte und computerisierte Lohnarbeit
hingegen macht uns leiden.

Wenn man sich die Bio- und Kleinbau-
ernhofe in der Schweiz anschaut, sind
das meist keine Oasen der Subsistenz,
keine Nester des Widerstands. Oft gebi
es nur darum, die eigene Nischendkono-
mie zu erhalten.

Eine Nische neben der anderen ist auch

flaichendeckend.

Kann von diesem kleinbiuerlichen Han-
deln ein Impuls fiir die breitere Gesell-
schaft ausgeben?

Absolut. Jetzt pladieren idiotischerweise
ausgerechnet Bioverbiande in der Schweiz
fur den Agrarfreihandel, also fiir die Glo-
balisierung. Heute ist das ja fast ein
Luxus, dass das lokale, regionale und
nationale Sich-Versorgen von den Ver-
braucherInnen gestiitzt wird, wie bislang
hier in der Schweiz. Ausserdem gehen
die Leute nicht mit Vorliebe in den Su-
permarkt, sondern kaufen lieber auf
Bauern- und Wochenmarkten ein.

Verzicht und Befreiung
Handwerkliche und biuerliche Arbeit
kann befriedigend sein. Zugleich bedeu-
tet es, davauf beschrinkt u sein, was mit
individuellem Geschick und Wissen zu
leisten ist. Ist denn eine nachbaltigere,
Gkologischere Wirtschaftsweise nur um
den Preis eines enormen Verzichis zu
haben?

Gerade erleben wir in Deutschland die
Maschinerie des Sozialabbaus und der
Kontrolle uber die Arbeitslosen. Die ge-
ringen staatlichen Transferleistungen

Menschenleben nicht vorallemvon Erwerbs-
arbeit, sondernvon Dingen und Tatigkeiten,
die sich ausserhalb der kapitalistischen Wa-
renlogik befinden. Fiir soziale Beziehungen
und Sinnstiftung, aber auch fir die Versor-
gung mit materiellen Gitern sind die Men-
schen auf unbezahlte Arbeit angewiesen.
Das Buch stellt Menschen vor, die jenseits
der Geldwirtschaft tatig sind, sich vielfaltig
fir sich und andere engagieren und dabei
oft eine Kultur der Musse entwickeln, die
unsere Gesellschaft verloren hat.Die beriih-
renden Portrats lenken den Blick auf jene
FormenderArbeit,dieim Schattender Markt-
wirtschaft und oft unbemerkt gelebt werden.
Damitwerdeneindriicklich Ansatzefiir Nach-
haltigkeit aufgezeigt, die es im Alltag ganz
normaler Leute gibt. (S.Bachmann)

werden an unglaubliche Bedingungen
gekntipit. Das ist nicht nur Verzicht, das
ist Entwiirdigung.

Wie wenig ist es hingegen ein Verzicht,
fur das, was ich tue fiirs unmittelbare
Essen, Hausen und Kleiden eine Wert-
schatzung zu erfahren. Alltaglich wird
uns die Begrenztheit dieses dominieren-
den Wirtschaftsweges aufgezeigt und
trotzdem gibt es offensichtlich den Glau-
ben daran, dass in Zukunft, morgen,
tibermorgen das Wachstum und das gu-
te Leben kommen.

Es ist wirklich einfach eine Gehirnwa-
sche, welche die ganze Zeit uber funk-
tioniert. Das ist das Besondere an der
Subsistenzperspektive, dass wir sagen:
Schaut auf die andere Seite, statt auf die-
se Seite des vorgeblichen Wachstums fi-
xiert zu sein!

Das ist eine Lehre, die wir aus den
Entwicklungslindern gezogen haben:
Durch die zunehmende Kommerzialisie-
rung und Industrialisierung der Land-
wirtschaft, die sogenannte Grune Revo-
lution, hat der Hunger in einem unge-
ahnten Ausmass zugenommen. Spates-
tens jetzt sehen wir das.

Ich meinte vor allem auch Verzicht auf

Technisterung, auf landwirtschaftliche
Maschinen.

259

Andrea Baier, Christa
Miiller, Karin Werner:
Wovon Menschen
leben. Arbeit,Enga-
gement und Musse
jenseits des Marktes.
oekom verlag, Miin-
chen 2007. 305 Sei-
ten, ca. 40 Franken.



Wenn Verzicht Befreiung ist, bin ich mit
dem Begriff einverstanden, sonst nicht.

Ich sehe die Gefabr, die harten Arbeits-
bedingungen, unter denen viele Men-
schen leiden, zu romantisieren. Die Men-
schen, die barte Subsistenzarbeit verrich-
ten, sehen dies nicht unbedingt als revo-
lutiondre Perspektive, sondern ihnen
bleibt oft einfach nichits anderes iibrig.
Ich widerspreche ganz laut! In Chiapas,
in den zapatistischen Regionen wird das
als Perspektive gesehen. Was heisst har-
te Arbeitsverhalmisse? Ist es hirter, auf
dem Acker zu stehen und Kartoffeln zu
hacken im Biolandbau oder Vitaminpri-
parate zu verpacken in Nachtarbeit bei
einer Firma wie Nestlé? Warum soll die
Arbeit an der Maschine und das Einge-
spanntsein an die Repetitivitidt dieses
Vorgangs leichter sein, als wenn ich mich
— wir sind jetzt immer beim Garten- und
Landbau — mit Witterung und Bodenver-
halmissen auseinandersetze?

Das gute Leben

Der Glanbenssatz ist sebr fest verankert.
Die wenigsten Menschen wollen freiwil-
lig auf Flugreisen, Computer, Maschinen,
Autos und all das, was sie fiir Luxus hal-
ten, verzichten. Wie umsetzbar ist die
Subsistenzperspekiives

Die Subsistenzperspektive fangt im Kopf
an.

Manches ist sebr verankert im tiglichen
Leben, sodass die Menschen sich schwer
vorstellen konnen, davauf zu verzichten.
Sie empfinden es als Verzicht.

Urban Gardening

..oder Guerilla Gardening bezeichnet urspriinglich eine politische
Protestform.Heimlichoder miteiner Kundgebung werden dffentliche
Flachen bepflanzt, um stadtischen Lebensraum zuriickzuerobern
und zu verschénern.Inzwischen geht es auch darum, urbane Selbst-
versorgung mit dem Protest gegendie Agrar-Industrie zu verbinden,
indem Brachflachen, Griinstreifen und Hinterhéfe begriint und in
Gemeinschaftsgdrten umgewandelt werden.

Eindeutig. Aber das ist keine Frage der
kuhlen rationalen Logik, sondern von
Gefthlen und Lebenserfahrungen. Viele
Leute kommen dazu, sich etwas anderes
zu tiberlegen, weil sie nicht gut leben. Sie
suchen das gute Leben und das ist: mit
anderen zusammen und im Umgang mit
Naturstoffen.

Es gibt zahlreiche Menschen, die die-
se dauvernde «Entsinnlichung» so erlei-
den, dass sie sptiren: «So nicht! Ich mach
es anderes». Dieser Umschwung ist ein
Prozess, in dem wir gerade stecken. Mei-
ne Erfahrung ist, dass zum Beispiel viele
StudentInnen fest davon iiberzeugt sind,
dass sie etwas anderes wollen. Sie tun es,
sobald sie wissen, wie sie es anders tun
konnen. Ich bin da ganz hoffnungsvoll.

Wie bringt man die Menschen dazu, dass
ste es als Gewinn sehen, nicht mit dem
Flugzeug zu fliegen, sondern ibre Eltern
zu pflegen, selbst Gemtiise anzubauen
und so weiter?

Indem man Vortrage halt und Biicher
schreibt und darauf hinweist, wie es an-
ders geht. Und ein Denken in die Welt
bringt, das spiter notwendig sein wird,
wenn gar nichts anderes tibrigbleibt. Und
abwartet.

Die andere Seite der Wirtschaft
Gaben Ihre Forschungen Hinweise da-
rauf, ob durch engere Beziehungen zwi-
schen Produzentlnnen und Abneh-
merlnnen ein neues Konsumverhalten
entsteben kann?
Nicht &kanns, sondern «tut. Nehmen wir
die Projekte bei Uniterre, die «Jardins de
Cocagne». So etwas gibt es anderswo
auch. Es ist unglaublich, wie gut das
funktioniert und wie viele junge Leute
das machen! Und zwar genau mit dem
Ziel, dass sie lernen wollen, eine Erfah-
rung machen méchten, die eine ganz
andere ist — und sie kriegen keinen Lohn
dafur.

Oder die Praktikumsjahre, ich kenne
so ewige «PraktikantInnen», die keinen
richtigen Lohn bekommen, aber sich

260



dafir ein anderes Feld erschliessen und
nicht nur als billige maschinenabhin-
gige LohnarbeiterInnen benutzt werden.
Das ist etwas, das zunimmit.

« Generation Praktikum» bedeutet auch
Selbstausbeutung, sich irgendwie durch-
zurrursteln, unter prekiren Bedingungen
zu arbeiten. Und zugleich als Freiheit zu
empfinden, dass man selbstverantwort-
lich das ganze Risiko trdgt. Das bedeutet
nicht unbedingt eine héhere Zufrieden-
heit oder eine stiarkere Verankerung in
der Subsistenz.
Nicht unbedingt, aber es kann und tut
es auch. Mal abgesehen davon, dass die
Subsistenzorientierung nicht der Grund
fur die prekiaren Bedingungen ist. Ich
halte jedes Jahr eine Vorlesung an der
Universitit fur Bodenkultur in Wien und
erlebe dort, wie die Studierenden mit
dem Gedankengut der Subsistenzpers-
pektive umgehen. Sie sind unglaublich
kreativ und suchen: Wo ist die Wirk-
lichkeitsebene, auf der ich etwas tun
kann? Sie helfen uber die Vermittlung
von WwooF auf Bauernhofen, statt in
die Ferien zu fahren, oder verdienen ihr
Geld fiir den Winter auf der Alp usw.
In Wien haben wir tber «Schenk-
Okonomie», «Okonomie des Gebens»
und «Umsonstokonomie» geredet und
es dann gleich umgesetzt: Es gibt einen
Bio-Hofladen, den die Studierenden be-
treiben. Dort stellten sie eine Kiste hin
und taten alles hinein, was die Leute um-
sonst mitnehmen kénnen, Bucher, Pro-
dukte aus dem Hofladen, DVDs, Klei-
dungsstiicke... Sie meinten, sie fangen das
an und irgendwann ist die Kiste leer. Die
Erfahrung war genau umgekehrt: Die
Kiste fullte sich immer wieder. Es geht
um die Vision: « Wenn ich erwas Anderes
tue, andert sich die Welt.»

Solche Kisten, Tauschborsen oder Gra-
tisldden funktionieren jedoch nur, wenn
einige immer wieder was Neues kaufen,
das sie dann verschenken konnen, also
wenn ein Uberfluss da ist.

Das Buch beschreibt anschaulich und anre-
gend die Ergebnisse eines Forschungspro-
jektesinderWarburger Borde in Ostwestfa-
len—eine Gegend mit ertragreichem Boden,
gepragt von industrieller, weltmarktorien-
tierter Landwirtschaft. Zugleich finden sich
hier viele regionale Austauschbeziehungen.
Informelles Wirtschaften wie Nachbar-
schaftshilfe, aber auch die kleinen bis mitt-
leren handwerklichen Betriebe und Bauern-
héfe spielen eine wichtige Rolle. Sie dienen
derregionalenVersorgungund bildenzudem
dieBasisdersozialen Beziehungen.Derschdn
gestaltete Band mitvielen Portratfotos zeigt,
wie es anders geht — nachhaltiger und le-
benswerter. (S.Bachmann)

Das stimmt nicht. Ich wurde nie so mit
Geschenken tiberhauft wie da, wo die
Leute wenig Konsumartikel haben. Aber
diese Menschen haben eben nicht
«nichts», sondern sie haben sehr viel und
jede und jeder kann etwas geben. Das
gibt Priasenz, Kommunikation und Wiir-
de und es macht Spass und Freude. Das
hat nichts mit Uberfluss im Sinne von
«uberflissig» zu tun.

Es ist falsch, vom Gesichtspunkt der
Knappheit her zu denken. Das ist ein
Glaubenssatz der Wirtschaftswissen-
schaften: «FEs gibt unbegrenzte Bediir{-
nisse, aber nur begrenzte Mittel. Die
Kunst des Wirtschaftens ist, dazwischen
herum zu jonglieren.» Wir sollten vom
Bewusstsein ausgehen, dass wir aus der
Fulle der Gaben leben. Es ist diese Geis-
teshaltung, die mir bei meinen Forschun-
gen viel begegnet ist, ob in Vorarlberg
oder in Oaxaca.

Wie kénnen Menschen in armen Ge-
genden in Afrika oder in den Favelas von
Rio tiberhaupt tiberleben? Weil sie alles
zusammenwerfen, weil es ein gut funk-
tionierendes Solidaritatsgefiihl gibt.

Wie leben die Menschen von subsisten-
zorientierter Wirtschafts

Sehr gut! Das zeigen die Bilder und In-
terviews in unserem Buch «Ohne Men-
schen keine Wirtschaft». Es ging darum

261

Brigitte Holzer,
Veronika Bennholdt-
Thomsen, Andrea
Baier: Ohne Men-
schen keine Wirt-
schaft. Oder: Wie
gesellschaftlicher
Reichtum entsteht.
oekom verlag,
Miinchen 2005.
221 Seiten, ca. 30
Franken.



aufzuzeigen, was alles gemacht wird ge-
gen dieses Verdikt, Wirtschaft sei nur fiir
den grossen anonymen Markt, fur viel
Geld, und alles andere sei «bauerliche
Rickstiandigkeit».

Wir haben die Ergebnisse in einer
grossen Ausstellung prisentiert. Der Er-
folg war riesig, viele Leute kamen und
sagten: «Es tut uns gut. Wir sind froh,
dass etwas als eine positive Errungen-
schaft dargestellt wird, bei dem wir im-
mer unterschwellig das Gefiihl haben, es
ist nichts wert. Wir tun es trotzdem gern,
fur uns macht es das gute Leben aus.»

Ist das die Botschaft an Menschen, die
in urbanen Zentren wohnen: Gebt eure
Lobnarbeit auf und geht aufs Land? Viele
Junge machen genau das, die Aushildung
zur Biobduerin oder zum Biobauer z2.B.
ist stark im Kommen.

Das ist nicht die schlechteste Losung,
gerade wenn sich junge Menschen fragen,
was sie mit ihrer Energie und ihrem Le-
ben in Zukunft machen.

Ich verweise auf ein weiteres Buch:
«Wovon Menschen leben», mit vielen
Interviews mit Menschen aus der Stadt.
Auch hier findet sich Subsistenz. Nur
wird es kaum wahrgenommen, weil es
nicht positiv bewertet ist. Weil es kein
Geld einbringt oder nicht genug.

Global denken, lokal handeln

Fiir den politischen Widerstand ist Inter-
nationalisierung ein starker Ansaizpunkt,
die Vernetzung iiber das Internet etwa.
Denken Sie, das ist ein Widerspruch?
Nein, die globalen Probleme sind eines
der Motive, warum wir unbedingt Wi-
derstand brauchen. Es wird befiirchtet,
dass bald zwei Milliarden Menschen auf
der Erde unterernihrt sein werden und
hungern. Das ist ein internationaler Zu-
sammenhang, bei dem sich jede und jeder
fragt: Was kann ich dagegen tun?

Kann ich Regionalisierung fordern und
gleichzeitig zu Kongressen iiberall auf der
Welt fabren, mich vernetzen, um von den

Erfabrungen von Kleinbauern in ande-
ren Lindern zu profitierens? Das bedeu-
tet Reiseaufwand und iiberregionales
Tauschen. Ist das kein Widerspruch?
Jein. Natirlich ist es ein Widerspruch.
Vor allem ist es nicht angenehm, durch
die Welt zu diisen, was ich auch relativ
wenig tue. Ich habe in Mexiko mein er-
stes Studium absolviert und denke, sol-
che Lehr- und Wanderjahre sind sehr
heilsam.

Es geht darum, wie ich mich in meiner
Alltaglichkeit verhalte. Ich wiirde auch
nicht regionales Wirtschaften fordern,
sondern es tun. Was Sie jetzt wollen, ist
«political correctness»: Wenn ich etwas
tue, soll ich bitteschon auch konsequent
sein. Das war immer ein Argument gegen
die Subsistenzperspektive: Ich soll auf
meinem Acker stehen, meine Kartoffeln
selbst anbauen und nach Maglichkeit
auch noch roh essen. Als wire das die
Aussage der Subsistenzperspektive,
hochst individualisiert und isoliert zu
wirtschaften.

Frauen und Subsistenz

Welche Rolle haben Frauen im Subsi-
stenzansatz? Was heisst feministisch in
diesem Zusammenhang?

Der Kernpunkt unserer feministischen
Kritik ist die tief verankerte abendlin-
dische Abgrenzung gegen die Notwen-
digkeit, dass man die Hande in die Erde
steckt, sich schmutzig macht. Etwa in
der griechischen Polis, bei welcher der
freie Mensch und Birger der Mann war,
der sich damit nicht befasst, sondern
philosophiert und das Staatswesen fithrt.
Um die Notwendigkeit, um die Subsi-
stenz kiimmern sich die Sklaven und die
Frauen. Dieses Denken betrifft das Gan-
ze der abendlindischen Kultur. Es hat
mit den unterschiedlichen Kérpern von
Mann und Frau zunidchst wenig zu
tun.

Fest steht aber auch, dass wir andere
korperliche Notwendigkeiten haben.
Wir Frauen kénnen uns nicht so abgren-
zen vom Leib und von dem, was man

262



notwendig braucht zum Leben, wie das
fur den Mann méglich ist. Das ist patri-
archal, diese Abwertung derer, die die
Windeln wechseln und dafir sorgen, dass
das Essen auf dem Tisch steht.

Bedeutet das, dass Frauen aufgrund ibrer
Korperlichkeit besser geeignet sind zur
Subsistenz?

Sie sind naher dran in unserer heutigen
Welt. Es geht um eine Umwertung, ge-
rade auch fir uns Frauen: dass wir den
Wert der Subsistenzarbeit erkennen und
darauf beharren. Gegen die sogenannte
Gleichberechtigung haben wir mit dem
Subsistenzansatz von Anfang an argu-
mentiert. Hier geht es darum, das Gleiche
wie der Mann zu wollen, nicht eigene,
andere Lebensentwiirfe, die zeigen, wie
viel wert es ist, was wir tun. Und es wirk-
lich auch selbst wertzuschitzen und zu
verteidigen.

Frauen wollen jetzt alle Lohnarbeit
machen. Zum Beispiel Mini-Jobs — das
sind doch immer Frauen! Diese Spirale
nach unten in der Lohnarbeit wurde tiber
die Frauen eingefiihrt. Sie haben ihren
anderen Bereich nicht verteidigt, weil sie
den nur aus der miserablen und unter-
geordneten Rolle heraus wahrgenommen
haben, die ihnen patriarchal zugeordnet
worden war. Auch die Frauenbewegung,
nahm das so wahr: Hausfrau sein ist un-
terdrickt sein. Und nicht Starkung der
Subsistenz und nicht die Frage danach,
was wir fur andere, befreiende Formen
daftr finden kénnen. Ja, Frauen und
Miitter haben die beste Voraussetzung
dafur, dieses ganze marode Gebaude um-
zukrempeln.

Es gab auch einmal die Forderung nach
der Entlohnung der Hausarbeit. Warum
haben Sie diesen Ansatz kritisiert?

Aus demselben Grund: Die Lohnarbeit
ist eine abhingige Arbeit, die mir — nur
vermittelt iber das Geld — meine Existenz
ermOglicht. Genau darum geht es nicht,
denn damit bin ich schon mitten drin im
Dilemma.

Wie konnte dann unter den heutigen
Bedingungen eine Umwertung ausseben,
die nicht itber Geld vermittelt ist?

Das tun die Leute ja bereits: Unmittelbar
geben, tauschen, ihre Zeit so einteilen,
dass sie mehr Raum haben fur Selbstver-
sorgung. Unser Buch «Ohne Menschen
keine Wirtschaft» ist mit Beispielen voll.
Ein Lohnarbeiter etwa, der mit Uberstun-
den dazuverdienen kénnte. Aber er will
das nicht. Er hat drei Kinder und Klein-
vieh, ist kirchlich und gemeinschaftlich
engagiert. Da kann er keine Uberstunden
machen. Und das ist thm viel mehr wert,
weil er damit sehr viel mehr Anerken-
nung im Dorf erhilt, als wenn er sich mit
Uberstunden ein grosseres Auto kaufen
kénnte. ®

263



	Das Reich der Notwendigkeit

