
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 9

Artikel: Das Reich der Notwendigkeit

Autor: Bennholdt-Thomsen, Veronika / Bachmann, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8 Woran arbeiten Sie gerade?
Ich bin an einem Schreibtischprojekt:
«Von einer Ökonomie des Nehmens zu
einer Ökonomie des Gebens.» Es hat mit
der Geschenk- und Umsonst-Ökonomie
zu tun. Der Bezugsrahmen ist natürlich
die Subsistenzperspektive.

Geht es um die Umsetzbarkeit des Sub-

sistenzansatzes in den Alltag?
Ja. Unser zentrales Problem ist die
Zivilisation der Globalisierung. Alle tragen
die zentralen Glaubenssätze dieser

Globalisierung der Märkte mit, als eine sich
internationalisierende Kultur.

Nehmen wir den Ausdruck «Stand¬

ort». Das Stichwort «Wirtschaftsstandort
Schweiz» reicht, dass alle dazu Ja

sagen. Dieser Glaubenssatz wird so stark

mitgetragen, dass wir sagen können:
Probleme wie der Klimawandel, die
aktuelle Nahrungsmittelkrise usw. haben
ihre Wurzeln in uns, denn wir tragen
dieses Credo mit.

Damit sind wir bei der Subsistenz:
Wenn wir das Problem sind, dann sind
wir auch die Lösung. Das fängt im Kopf
an. Glaubenssatz heisst ja, man denkt,
es geht nur so und nicht anders. Also ist
eines der wesentlichen Dinge-und daran
arbeite ich die ganzen Jahre über - klar

NW-Gespräch mit Veronika Bennholdt-Thomsen
von Susanne Bachmann

Das Reich der
Notwendigkeit

Die Soziologin und Ethnologin Veronika Bennholdt-Thomsen
ist eine der Begründerinnen des Subsistenzansatzes. Sie hat
seit den siebziger Jahren vielfach zu bäuerlicher, regionaler und
feministischer Ökonomie in Lateinamerika und Europa
publiziert und die Frauenforschung in Deutschland mitbegründet.
Bekannt wurden vor allem die Studien über die Frauen im
mexikanischen Juchitän, die sie geleitet hat. Mehrfach wurde
die damals erste (befristete) Professorin an der Soziologischen
Fakultät in Bielefeld (Deutschland) auf Berufungslisten für
eine feste Professur vorgeschlagen und trotzdem nicht eingestellt

- weil sie als Femimstin und Gegnerin der Entwicklungsideologie

mit dem Thema Subsistenz zu unbequem war, wie
zu vermuten ist. Sie arbeitet heute als freie Hochschullehrenn
und ist Leiterin des ausserumversitaren Instituts für Theorie
und Praxis der Subsistenz (Itps) in Bielefeld. Susanne Bachmann

hat sich am 20. Juni im Zürcher Gartenhofmit Veronika
Bennholdt-Thomsen zum Gespräch getroffen.

257



(Foto Seite 257:
Susanne Bachmann.)

zu stellen: Wo sind unsere Widerstände
im Erkenntnis- und im Erfühlprozess, um
wirklich etwas anderes tun zu können?

Geht es darum, Alternativen erst einmal
denkbar zu machen?
Ich sehe zwei Punkte: Erstens die
Erkenntnis über den Kolonisierungspro-
zess, der uns zur Globalisierung der
Märkte geführt hat, und zweitens darüber,

was es an vielen Ecken der Welt
anderes gibt, wo die Missionierung mit
Entwicklungsideologie nicht gefruchtet
hat, weil es genügend kulturellen Widerstand

gab. Das ist eine Wurzel für eine

neue Praxis: zu zeigen, es geht anders.
Es gibt ganz viel anderes. Wir können

in unserem Umfeld schauen: Wo sind die

Anknüpfungspunkte, wo tun wir etwas,
das wir nicht unbedingt als etwas anderes

wahrnehmen, das aber etwas anderes ist?

Etwas, bei dem wir nicht nach dem
Glaubenssatz handeln: «Wichtig ist die öko-

Subsistenz
...beinhaltet das, was Menschen zum Leben brauchen: Nahrung,
Kleidung, Unterkunft,soziale Beziehungen, Bildung,Sinn.Manches
davon kann man mit Geld kaufen, um anderes muss man sich selbst
bemühen. Bei Subsistenzarbeit handelt es sich um selbstbestimmte
und selbst erhaltende Tätigkeiten. Dazu gehören auch Tauschbezie-

hungen,die gegenseit igeVerpflichtungen und sozia leZugehörigkeit
stiften.

«Les Jardins de Cocagne»
...ist eine 1978 gegründete Gemüseproduktions- und
Vertriebsgenossenschaft, die jede Woche 400 Familien im Raum Genf mit
biologischem Gemüse beliefert.Die Konsumentinnenzahlen imVoraus
einen Preis, der ihnen einen Anteil am Gemüseertrag sichert. Die

gesamten Produktionskosten werden von diesen Beiträgen gedeckt.
Aufder Jahresversammlungwird jeweils festgelegt, was produziert
wird. Auch die Löhne der zehn Produzentinnen, die von den
Konsumentinnen angestellt sind,werden von den Genossenschafterinnen
festgelegt. Sie sind rund ein Viertel höher als sonst in der Landwirtschaft.

Die Konsumentinnen arbeiten zudem an vier Halbtagen im
Jahr bei Ernte und Vertrieb mit. Da es keinen Zwischenhandel gibt
und das Produktions risi ko solidarisch getragen wird, ist dieses Bio-
Gemüse billiger als das Gemüse auf dem konventionellen Markt.
www.cocagne.ch

nomische Vernunft, das Geld, der Profit.

» Ich denke da an den ganz normalen
Alltag von uns allen, aber auch an
alternative Projekte wie die Landkommune-
Bewegung in Deutschland, für welche die
Subsistenzperspektive ein wichtiger
theoretischer Bezugspunkt ist.

Wie kann der Zwang zu einer Geldökonomie,

dieser enorme Druck, mit Geld

zu wirtschaften, überwunden werden?
Das ist nicht nur ein Glaubenssatz.

Dagegen würde ich ein klares Jein setzen

[lacht], dass es nicht nur ein Glaubenssatz

ist. Es gibt «Umsonst-Ökonomie»,
es gibt Landkommunen, Selbstversorgung,

Tauschkreise, Netze der Zuwendung

in Form von ehrenamtlichem Tun

- eine ganze Menge, wo etwas anders
läuft.

Dass das Geld gleichgesetzt wird
mit dem Mittel zur Existenz, liegt daran,
dass die Mehrheit der Bevölkerung
lohnabhängig ist. Also zuerst Geld verdient
und sich dann damit kauft, was sie zum
Leben braucht. Die Lohnarbeitsbeziehungen

zerbröseln aber und das merken
die Leute.

Wenn viele Menschen das Gefühl haben,
dass sie ohne Geld nicht leben können,
hat das auch mit einer Enteignung von
ProduzentlnnenWissen zu tun. Viele
wissen nicht mehr, wie sie ihre
Ernährungaus eigener Kraft gestalten können,
wie sie Nahrungsmittelproduzieren können.

Wie kann man sich dieses Wissen
wieder aneignen?
Nehmen wir das scheinbar entfernteste
Beispiel: In New York gibt es «urban
gardening», bei dem die Menschen
andere Verhaltensweisen einüben, häufig
an sozialen Brennpunkten. Es geht darum,

durch das unmittelbare Tun eine
andere Praxis zu bekommen.

Natürlich können das nicht alle. Ich
habe Jahrzehnte auf einem Bio-Hof
gearbeitet. Die Leute, die kamen, um mit
mir Kartoffeln zu hacken, wussten
teilweise nicht, was Unkraut ist und was

258



Kartoffelblatt. Natürlich ist das ein
Verlust, den wir erlitten haben.

Aber das Lebensmittelhandwerk ist
durchaus wieder lernbar, und es gibt
auch eine psychische Notwendigkeit,
sich diesen Dingen mehr zuzuwenden.
Psychisch kranke Menschen gesunden
oft in Landwirtschaftsprojekten mit
psychologischer Betreuung und Arbeit auf
dem Feld und im Garten. Die mechanisierte

und computerisierte Lohnarbeit
hingegen macht uns leiden.

Wenn man sich die Bio- und Kleinbauernhöfe

in der Schweiz anschaut, sind
das meist keine Oasen der Subsistenz,
keine Nester des Widerstands. Oft geht
es nur darum, die eigene Nischenökonomie

zu erhalten.
Eine Nische neben der anderen ist auch
flächendeckend.

Kann von diesem kleinbäuerlichen Handeln

ein Impuls für die breitere Gesellschaft

ausgehen?
Absolut. Jetzt plädieren idiotischerweise
ausgerechnet Bioverbände in der Schweiz
für den Agrarfreihandel, also für die
Globalisierung. Heute ist das ja fast ein
Luxus, dass das lokale, regionale und
nationale Sich-Versorgen von den
Verbraucherinnen gestützt wird, wie bislang
hier in der Schweiz. Ausserdem gehen
die Leute nicht mit Vorliebe in den

Supermarkt, sondern kaufen lieber auf
Bauern- und Wochenmärkten ein.

Verzicht und Befreiung
Handwerkliche und bäuerliche Arbeit
kann befriedigend sein. Zugleich bedeutet

es, daraufbeschränkt zu sein, was mit
individuellem Geschick und Wissen zu
leisten ist. Ist denn eine nachhaltigere,
ökologischere Wirtschaftsweise nur um
den Preis eines enormen Verzichts zu
haben?
Gerade erleben wir in Deutschland die
Maschinerie des Sozialabbaus und der
Kontrolle über die Arbeitslosen. Die
geringen staatlichen Transferleistungen

Menschen leben nichtvorallemvon Erwerbsarbeit,

sondern von Dingen und Tätigkeiten,
die sich ausserhalb der kapitalistischen
Warenlogik befinden. Für soziale Beziehungen
und Sinnstiftung, aber auch für die Versorgung

mit materiellen Gütern sind die
Menschen auf unbezahlte Arbeit angewiesen.
Das Buch stellt Menschen vor, die jenseits
der Geldwirtschaft tätig sind, sich vielfältig
für sich und andere engagieren und dabei
oft eine Kultur der Musse entwickeln, die
unsereGesellschaft verloren hat.Die
berührenden Porträts lenken den Blick auf jene
Formen derArbeit,die im Schatten derMa rkt-
wirtschaft und oft un bemerkt gelebt werden.
Da mitwerden eindrücklich Ansätzefür
Nachhaltigkeit aufgezeigt, die es im Alltag ganz
normaler Leute gibt. (S. Bachmann)

werden an unglaubliche Bedingungen
geknüpft. Das ist nicht nur Verzicht, das

ist Entwürdigung.
Wie wenig ist es hingegen ein Verzicht,

für das, was ich tue fürs unmittelbare
Essen, Hausen und Kleiden eine
Wertschätzung zu erfahren. Alltäglich wird
uns die Begrenztheit dieses dominierenden

Wirtschaftsweges aufgezeigt und
trotzdem gibt es offensichtlich den Glauben

daran, dass in Zukunft, morgen,
übermorgen das Wachstum und das gute

Leben kommen.
Es ist wirklich einfach eine Gehirnwäsche,

welche die ganze Zeit über
funktioniert. Das ist das Besondere an der

Subsistenzperspektive, dass wir sagen:
Schaut auf die andere Seite, statt auf diese

Seite des vorgeblichen Wachstums
fixiert zu sein!

Das ist eine Lehre, die wir aus den

Entwicklungsländern gezogen haben:
Durch die zunehmende Kommerzialisierung

und Industrialisierung der
Landwirtschaft, die sogenannte Grüne
Revolution, hat der Hunger in einem
ungeahnten Ausmass zugenommen. Spätestens

jetzt sehen wir das.

Ich meinte vor allem auch Verzicht auf
Technisierung, auf landwirtschaftliche
Maschinen.

Andrea Baier, Christa
Müller, Karin Werner:
Wovon Menschen
leben. Arbeit,
Engagement und Musse

jenseits des Marktes.
oekom verlag, München

2007.305
Seiten, ca. 40 Franken.

259



Wenn Verzicht Befreiung ist, bin ich mit
dem Begriff einverstanden, sonst nicht.

Ich sehe die Gefahr, die harten
Arbeitsbedingungen, unter denen viele
Menschen leiden, zu romantisieren. Die
Menschen, die harte Subsistenzarbeit verrichten,

sehen dies nicht unbedingt als
revolutionäre Perspektive, sondern ihnen
bleibt oft einfach nichts anderes übrig.
Ich widerspreche ganz laut! In Chiapas,
in den zapatistischen Regionen wird das

als Perspektive gesehen. Was heisst harte

Arbeitsverhältnisse? Ist es härter, auf
dem Acker zu stehen und Kartoffeln zu
hacken im Biolandbau oder Vitaminpräparate

zu verpacken in Nachtarbeit bei
einer Firma wie Nestlé? Warum soll die
Arbeit an der Maschine und das

Eingespanntsein an die Repetitivität dieses

Vorgangs leichter sein, als wenn ich mich

- wir sind jetzt immer beim Garten- und
Landbau -mit Witterung und Bodenverhältnissen

auseinandersetze?

Das gute Leben

Der Glaubenssatz ist sehr fest verankert.
Die wenigsten Menschen wollen freiwillig

aufFlugreisen, Computer, Maschinen,
Autos und all das, was sie für Luxus halten,

verzichten. Wie umsetzbar ist die
Subsistenzperspektive?
Die Subsistenzperspektive fängt im Kopf
an.

Manches ist sehr verankert im täglichen
Leben, sodass die Menschen sich schwer
vorstellen können, daraufzu verzichten.
Sie empfinden es als Verzicht.

Urban Gardening
...oder Guerilla Gardening bezeichnet ursprünglich eine politische
Protestform. Hei m lie h oder m it einer Kundgebung werden öffentliche
Flächen bepflanzt, um städtischen Lebensraum zurückzuerobern
und zu verschönern. Inzwischen geht es auch darum, urbane
Selbstversorgung mit dem Protest gegen die Agra r- Indu strie zu verbinden,
indem Brachflächen, Grünstreifen und Hinterhöfe begrünt und in

Gemeinschaftsgärten umgewandelt werden.

Eindeutig. Aber das ist keine Frage der
kühlen rationalen Logik, sondern von
Gefühlen und Lebenserfahrungen. Viele
Leute kommen dazu, sich etwas anderes

zu überlegen, weil sie nicht gut leben. Sie

suchen das gute Leben und das ist: mit
anderen zusammen und im Umgang mit
Naturstoffen.

Es gibt zahlreiche Menschen, die diese

dauernde «Entsinnlichung» so erleiden,

dass sie spüren: «So nicht! Ich mach
es anderes». Dieser Umschwung ist ein
Prozess, in dem wir gerade stecken. Meine

Erfahrung ist, dass zum Beispiel viele
Studentinnen fest davon überzeugt sind,
dass sie etwas anderes wollen. Sie tun es,
sobald sie wissen, wie sie es anders tun
können. Ich bin da ganz hoffnungsvoll.

Wie bringt man die Menschen dazu, dass

sie es als Gewinn sehen, nicht mit dem

Flugzeug zu fliegen, sondern ihre Eltern

zu pflegen, selbst Gemüse anzubauen
und so weiter?
Indem man Vorträge hält und Bücher
schreibt und darauf hinweist, wie es
anders geht. Und ein Denken in die Welt
bringt, das später notwendig sein wird,
wenn gar nichts anderes übrigbleibt. Und
abwartet.

Die andere Seite der Wirtschaft
Gaben Ihre Forschungen Hinweise
darauf, ob durch engere Beziehungen
zwischen Produzentinnen und
Abnehmerinnen ein neues Konsumverhalten
entstehen kann?
Nicht <kann>, sondern <tut>. Nehmen wir
die Projekte bei Uniterre, die «Jardins de

Cocagne». So etwas gibt es anderswo
auch. Es ist unglaublich, wie gut das

funktioniert und wie viele junge Leute
das machen! Und zwar genau mit dem

Ziel, dass sie lernen wollen, eine Erfahrung

machen möchten, die eine ganz
andere ist - und sie kriegen keinen Lohn
dafür.

Oder die Praktikumsjahre, ich kenne

so ewige «Praktikantinnen», die keinen

richtigen Lohn bekommen, aber sich

260



dafür ein anderes Feld erschliessen und
nicht nur als billige maschinenabhängige

Lohnarbeiterinnen benutzt werden.
Das ist etwas, das zunimmt.

«Generation Praktikum» bedeutet auch
Selbstausbeutung, sich irgendwie
durchzuwursteln, unter prekären Bedingungen
zu arbeiten. Und zugleich als Freiheit zu
empfinden, dass man selbstverantwort-
lich das ganze Risiko trägt. Das bedeutet
nicht unbedingt eine höhere Zufriedenheit

oder eine stärkere Verankerung in
der Subsistenz.
Nicht unbedingt, aber es kann und tut
es auch. Mal abgesehen davon, dass die

Subsistenzorientierung nicht der Grund
für die prekären Bedingungen ist. Ich
halte jedes Jahr eine Vorlesung an der
Universität für Bodenkultur in Wien und
erlebe dort, wie die Studierenden mit
dem Gedankengut der Subsistenzperspektive

umgehen. Sie sind unglaublich
kreativ und suchen: Wo ist die
Wirklichkeitsebene, auf der ich etwas tun
kann? Sie helfen über die Vermittlung
von Wwoof auf Bauernhöfen, statt in
die Ferien zu fahren, oder verdienen ihr
Geld für den Winter auf der Alp usw.

In Wien haben wir über «Schenk-
Ökonomie», «Ökonomie des Gebens»
und «Umsonstökonomie» geredet und
es dann gleich umgesetzt: Es gibt einen
Bio-Hofladen, den die Studierenden
betreiben. Dort stellten sie eine Kiste hin
und taten alles hinein, was die Leute
umsonst mitnehmen können, Bücher,
Produkte aus dem Hofladen, DVDs,
Kleidungsstücke... Sie meinten, sie fangen das

an und irgendwann ist die Kiste leer. Die
Erfahrung war genau umgekehrt: Die
Kiste füllte sich immer wieder. Es geht
um die Vision: «Wenn ich etwas Anderes

tue, ändert sich die Welt. »

Solche Kisten, Tauschbörsen oder
Gratisläden funktionieren jedoch nur, wenn
einige immer wieder was Neues kaufen,
das sie dann verschenken können, also

wenn ein Überfluss da ist.

Das Buch beschreibt anschaulich und anregend

die Ergebnisse eines Forse h ungs
Projektes in der Warburger Börde in Ostwe stfa-
len-eineGegend mit ertragreichem Boden,

geprägt von industrieller, weltmarktorientierter

Landwirtschaft.Zugleich finden sich
hier viele regionale Austausch bezieh ungen.
Informelles Wirtschaften wie
Nachbarschaftshilfe, aber auch die kleinen bis mittleren

handwerklichen Betriebe und Bauernhöfe

spielen eine wichtige Rolle. Sie dienen
der regionalen Versorgung und bildenzudem
die Basis der sozialen Beziehungen.Der schön

gesta Itete Ba nd m it vielen Porträtfotos zeigt,
wie es anders geht - nachhaltiger und
lebenswerter. (S. Bachmann)

Das stimmt nicht. Ich wurde nie so mit
Geschenken überhäuft wie da, wo die
Leute wenig Konsumartikel haben. Aber
diese Menschen haben eben nicht
«nichts», sondern sie haben sehr viel und
jede und jeder kann etwas geben. Das
gibt Präsenz, Kommunikation und Würde

und es macht Spass und Freude. Das
hat nichts mit Überfluss im Sinne von
«überflüssig» zu tun.

Es ist falsch, vom Gesichtspunkt der

Knappheit her zu denken. Das ist ein
Glaubenssatz der Wirtschaftswissenschaften:

«Es gibt unbegrenzte Bedürfnisse,

aber nur begrenzte Mittel. Die
Kunst des Wirtschaftens ist, dazwischen
herum zu jonglieren.» Wir sollten vom
Bewusstsein ausgehen, dass wir aus der
Fülle der Gaben leben. Es ist diese

Geisteshaltung, die mir bei meinen Forschungen

viel begegnet ist, ob in Vorarlberg
oder in Oaxaca.

Wie können Menschen in armen
Gegenden in Afrika oder in den Favelas von
Rio überhaupt überleben? Weil sie alles

zusammenwerfen, weil es ein gut
funktionierendes Solidaritätsgefühl gibt.

Wie leben die Menschen von subsisten-

zorientierter Wirtschaft?
Sehr gut! Das zeigen die Bilder und
Interviews in unserem Buch «Ohne
Menschen keine Wirtschaft». Es ging darum

Brigitte Holzer,
Veronika Bennholdt-
Thomsen, Andrea
Baier: Ohne
Menschen keine
Wirtschaft. Oder: Wie

gesellschaftlicher
Reichtum entsteht.
oekom verlag,
München 2005.
221 Seiten, ca. 30
Franken.

26l



aufzuzeigen, was alles gemacht wird
gegen dieses Verdikt, Wirtschaft sei nur für
den grossen anonymen Markt, für viel
Geld, und alles andere sei «bäuerliche
Rückständigkeit».

Wir haben die Ergebnisse in einer

grossen Ausstellung präsentiert. Der
Erfolg war riesig, viele Leute kamen und

sagten: «Es tut uns gut. Wir sind froh,
dass etwas als eine positive Errungenschaft

dargestellt wird, bei dem wir
immer unterschwellig das Gefühl haben, es

ist nichts wert. Wir tun es trotzdem gern,
für uns macht es das gute Leben aus. »

Ist das die Botschaft an Menschen, die

in urbanen Zentren wohnen: Gebt eure
Lohnarbeitaufundgeht aufs Land? Viele

Junge machen genau das, die Ausbildung
zur Biobäuerin oder zum Biobauer z.B.
ist stark im Kommen.
Das ist nicht die schlechteste Lösung,
gerade wenn sich junge Menschen fragen,
was sie mit ihrer Energie und ihrem
Leben in Zukunft machen.

Ich verweise auf ein weiteres Buch:
«Wovon Menschen leben», mit vielen
Interviews mit Menschen aus der Stadt.
Auch hier findet sich Subsistenz. Nur
wird es kaum wahrgenommen, weil es

nicht positiv bewertet ist. Weil es kein
Geld einbringt oder nicht genug.

Global denken, lokal handeln
Für den politischen Widerstand ist Inter-
nationalisierung ein starkerAnsatzpunkt,
die Vernetzung über das Internet etwa.
Denken Sie, das ist ein Widerspruch?
Nein, die globalen Probleme sind eines

der Motive, warum wir unbedingt
Widerstand brauchen. Es wird befürchtet,
dass bald zwei Milliarden Menschen auf
der Erde unterernährt sein werden und
hungern. Das ist ein internationaler
Zusammenhang, bei dem sich jede und jeder
fragt: Was kann ich dagegen tun?

Kann ich Regionalisierung fordern und
gleichzeitigzu Kongressen überallaufder
Welt fahren, mich vernetzen, um von den

Erfahrungen von Kleinbauern in anderen

Ländern zu profitieren? Das bedeutet

Reiseaufwand und überregionales
Tauschen. Ist das kein Widerspruch?
Jein. Natürlich ist es ein Widerspruch.
Vor allem ist es nicht angenehm, durch
die Welt zu düsen, was ich auch relativ
wenig tue. Ich habe in Mexiko mein
erstes Studium absolviert und denke, solche

Lehr- und Wanderjahre sind sehr
heilsam.

Es geht darum, wie ich mich in meiner

Alltäglichkeit verhalte. Ich würde auch
nicht regionales Wirtschaften fordern,
sondern es tun. Was Sie jetzt wollen, ist
«political correctness»: Wenn ich etwas

tue, soll ich bitteschön auch konsequent
sein. Das war immer ein Argument gegen
die Subsistenzperspektive: Ich soll auf
meinem Acker stehen, meine Kartoffeln
selbst anbauen und nach Möglichkeit
auch noch roh essen. Als wäre das die

Aussage der Subsistenzperspektive,
höchst individualisiert und isoliert zu
wirtschaften.

Frauen und Subsistenz
Welche Rolle haben Frauen im Subsi-
stenzansatz? Was heisst feministisch in
diesem Zusammenhang?
Der Kernpunkt unserer feministischen
Kritik ist die tief verankerte abendländische

Abgrenzung gegen die Notwendigkeit,

dass man die Hände in die Erde
steckt, sich schmutzig macht. Etwa in
der griechischen Polis, bei welcher der
freie Mensch und Bürger der Mann war,
der sich damit nicht befasst, sondern
philosophiert und das Staatswesen führt.
Um die Notwendigkeit, um die Subsistenz

kümmern sich die Sklaven und die
Frauen. Dieses Denken betrifft das Ganze

der abendländischen Kultur. Es hat
mit den unterschiedlichen Körpern von
Mann und Frau zunächst wenig zu
tun.

Fest steht aber auch, dass wir andere

körperliche Notwendigkeiten haben.
Wir Frauen können uns nicht so abgrenzen

vom Leib und von dem, was man

262



notwendig braucht zum Leben, wie das

für den Mann möglich ist. Das ist
patriarchal, diese Abwertung derer, die die
Windeln wechseln und dafür sorgen, dass

das Essen auf dem Tisch steht.

Bedeutet das, dass Frauen aufgrund ihrer
Körperlichkeit besser geeignet sind zur
Subsistenz?
Sie sind näher dran in unserer heutigen
Welt. Es geht um eine Umwertung,
gerade auch für uns Frauen: dass wir den
Wert der Subsistenzarbeit erkennen und
darauf beharren. Gegen die sogenannte
Gleichberechtigung haben wir mit dem
Subsistenzansatz von Anfang an
argumentiert. Hier geht es darum, das Gleiche
wie der Mann zu wollen, nicht eigene,
andere Lebensentwürfe, die zeigen, wie
viel wert es ist, was wir tun. Und es wirklich

auch selbst wertzuschätzen und zu
verteidigen.

Frauen wollen jetzt alle Lohnarbeit
machen. Zum Beispiel Mini-Jobs - das

sind doch immer Frauen! Diese Spirale
nach unten in der Lohnarbeit wurde über
die Frauen eingeführt. Sie haben ihren
anderen Bereich nicht verteidigt, weil sie
den nur aus der miserablen und
untergeordneten Rolle heraus wahrgenommen
haben, die ihnen patriarchal zugeordnet
worden war. Auch die Frauenbewegung
nahm das so wahr: Hausfrau sein ist
unterdrückt sein. Und nicht Stärkung der
Subsistenz und nicht die Frage danach,
was wir für andere, befreiende Formen
dafür finden können. Ja, Frauen und
Mütter haben die beste Voraussetzung
dafür, dieses ganze marode Gebäude
umzukrempeln.

Wie könnte dann unter den heutigen
Bedingungen eine Umwertungaussehen,
die nicht über Geld vermittelt ist?
Das tun die Leute ja bereits: Unmittelbar
geben, tauschen, ihre Zeit so einteilen,
dass sie mehr Raum haben für Selbstversorgung.

Unser Buch « Ohne Menschen
keine Wirtschaft» ist mit Beispielen voll.
Ein Lohnarbeiter etwa, der mit Überstunden

dazuverdienen könnte. Aber er will
das nicht. Er hat drei Kinder und Kleinvieh,

ist kirchlich und gemeinschaftlich
engagiert. Da kann er keine Überstunden
machen. Und das ist ihm viel mehr wert,
weil er damit sehr viel mehr Anerkennung

im Dorf erhält, als wenn er sich mit
Überstunden ein grösseres Auto kaufen
könnte. •

Es gab auch einmal die Forderung nach
der Entlöhnung der Hausarbeit. Warum
haben Sie diesen Ansatz kritisiert?
Aus demselben Grund: Die Lohnarbeit
ist eine abhängige Arbeit, die mir - nur
vermittelt über das Geld-meine Existenz
ermöglicht. Genau darum geht es nicht,
denn damit bin ich schon mitten drin im
Dilemma.

263


	Das Reich der Notwendigkeit

